

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + Make non-commercial use of the files We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + Maintain attribution The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### About Google Book Search

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



#### Über dieses Buch

Dies ist ein digitales Exemplar eines Buches, das seit Generationen in den Regalen der Bibliotheken aufbewahrt wurde, bevor es von Google im Rahmen eines Projekts, mit dem die Bücher dieser Welt online verfügbar gemacht werden sollen, sorgfältig gescannt wurde.

Das Buch hat das Urheberrecht überdauert und kann nun öffentlich zugänglich gemacht werden. Ein öffentlich zugängliches Buch ist ein Buch, das niemals Urheberrechten unterlag oder bei dem die Schutzfrist des Urheberrechts abgelaufen ist. Ob ein Buch öffentlich zugänglich ist, kann von Land zu Land unterschiedlich sein. Öffentlich zugängliche Bücher sind unser Tor zur Vergangenheit und stellen ein geschichtliches, kulturelles und wissenschaftliches Vermögen dar, das häufig nur schwierig zu entdecken ist.

Gebrauchsspuren, Anmerkungen und andere Randbemerkungen, die im Originalband enthalten sind, finden sich auch in dieser Datei – eine Erinnerung an die lange Reise, die das Buch vom Verleger zu einer Bibliothek und weiter zu Ihnen hinter sich gebracht hat.

### Nutzungsrichtlinien

Google ist stolz, mit Bibliotheken in partnerschaftlicher Zusammenarbeit öffentlich zugängliches Material zu digitalisieren und einer breiten Masse zugänglich zu machen. Öffentlich zugängliche Bücher gehören der Öffentlichkeit, und wir sind nur ihre Hüter. Nichtsdestotrotz ist diese Arbeit kostspielig. Um diese Ressource weiterhin zur Verfügung stellen zu können, haben wir Schritte unternommen, um den Missbrauch durch kommerzielle Parteien zu verhindern. Dazu gehören technische Einschränkungen für automatisierte Abfragen.

Wir bitten Sie um Einhaltung folgender Richtlinien:

- Nutzung der Dateien zu nichtkommerziellen Zwecken Wir haben Google Buchsuche für Endanwender konzipiert und möchten, dass Sie diese Dateien nur für persönliche, nichtkommerzielle Zwecke verwenden.
- + Keine automatisierten Abfragen Senden Sie keine automatisierten Abfragen irgendwelcher Art an das Google-System. Wenn Sie Recherchen über maschinelle Übersetzung, optische Zeichenerkennung oder andere Bereiche durchführen, in denen der Zugang zu Text in großen Mengen nützlich ist, wenden Sie sich bitte an uns. Wir fördern die Nutzung des öffentlich zugänglichen Materials für diese Zwecke und können Ihnen unter Umständen helfen.
- + Beibehaltung von Google-Markenelementen Das "Wasserzeichen" von Google, das Sie in jeder Datei finden, ist wichtig zur Information über dieses Projekt und hilft den Anwendern weiteres Material über Google Buchsuche zu finden. Bitte entfernen Sie das Wasserzeichen nicht.
- + Bewegen Sie sich innerhalb der Legalität Unabhängig von Ihrem Verwendungszweck müssen Sie sich Ihrer Verantwortung bewusst sein, sicherzustellen, dass Ihre Nutzung legal ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass ein Buch, das nach unserem Dafürhalten für Nutzer in den USA öffentlich zugänglich ist, auch für Nutzer in anderen Ländern öffentlich zugänglich ist. Ob ein Buch noch dem Urheberrecht unterliegt, ist von Land zu Land verschieden. Wir können keine Beratung leisten, ob eine bestimmte Nutzung eines bestimmten Buches gesetzlich zulässig ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass das Erscheinen eines Buchs in Google Buchsuche bedeutet, dass es in jeder Form und überall auf der Welt verwendet werden kann. Eine Urheberrechtsverletzung kann schwerwiegende Folgen haben.

## Über Google Buchsuche

Das Ziel von Google besteht darin, die weltweiten Informationen zu organisieren und allgemein nutzbar und zugänglich zu machen. Google Buchsuche hilft Lesern dabei, die Bücher dieser Welt zu entdecken, und unterstützt Autoren und Verleger dabei, neue Zielgruppen zu erreichen. Den gesamten Buchtext können Sie im Internet unter http://books.google.com/durchsuchen.



.



|  |   | • |
|--|---|---|
|  | · |   |
|  |   |   |
|  |   |   |
|  |   |   |
|  |   |   |
|  |   |   |
|  |   |   |
|  |   |   |
|  |   |   |
|  |   |   |
|  |   |   |
|  |   |   |
|  |   |   |

|   |   | • |   |   |   |
|---|---|---|---|---|---|
| · |   |   |   |   | • |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   | - |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   | • |   |
|   |   |   | · |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |



# HERMES

# ZEITSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE

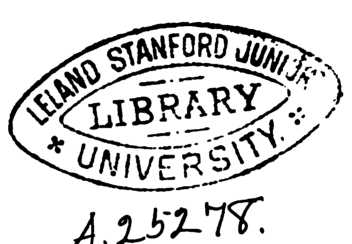
## **HERAUSGEGEBEN**

AOM

# GEORG KAIBEL UND CARL ROBERT

## ZWEIUNDDREISSIGSTER BAND Mit einer Tafel

BERLIN
WEIDMANNSCHE BUCHHANDLUNG
1897



A.25278.

# INHALT.

|                                                                        | Seite       |
|------------------------------------------------------------------------|-------------|
| C. BARDT, zur Provenienz von Ciceros Briefen ad familiares             | 264         |
| F. BLASS, zu Aristophanes' Fröschen und zu Aischylos' Choephoren .     | 149         |
| C. G. BRANDIS, ein Schreiben des Triumvirn Marcus Antonius an den      |             |
| Landtag Asiens                                                         | 509         |
| L. COHN, kritisch-exegetische Beiträge zu Philo                        | 107         |
| D. DETLEFSEN, zur Kenntniss der Alten von der Nordsee                  | 191         |
| zu Plinius Naturalis Historia. Die Ausschreiber der ersten             |             |
| Bücher und Verbesserungen zu Buch II                                   | 321         |
| W. DITTENBERGER, Antiphons Tetralogien und das attische Criminal-      |             |
| recht II. III. (Vgl. Bd. XXXI S. 271 ff.)                              | 1           |
| die delphische Amphiktionie im Jahre 178 v. Chr.                       | 161         |
| H. von FRITZE, οὐλαί                                                   |             |
| A. GERCKE, die alte Τέχνη φητορική und ihre Gegner                     |             |
| W. HELBIG, eiserne Gegenstände an drei Stellen des homerischen Epos.   |             |
| (Ilias 🗸 123. 485 🏖 34)                                                | 86          |
| H. KAESTNER, Addendum ad Pseudodioscoridis de herbis femininis         |             |
| ed. Hermae XXXI p. 578                                                 | 160         |
| B. KEIL, zur Verwerthung der delphischen Rechnungsurkunden             | <b>3</b> 99 |
| Kyzikenisches                                                          | 497         |
| P. MEYER, zur Chronologie der praesecti Aegypti im zweiten Jahrhundert | 210         |
| L. MITTEIS, zur Berliner Papyruspublication II                         | 629         |
| TH. MOMMSEN, Eugippiana, Sauppe contra Knoell                          |             |
| Consularia                                                             | 538         |
| C. ROBERT, zur Theaterfrage                                            | 421         |
| A. SCHULTEN, ein römischer Kaufvertrag auf Papyrus aus dem Jahre 166   |             |
| n. Chr. (Mit einer Tafel)                                              | 273         |
| die makedonischen Militarcolonien                                      | <b>523</b>  |
| E. SCHWARTZ, die Berichte über die catilinarische Verschwörung         | 554         |
| F. SKUTSCH, Coniectanea                                                | 92          |
| G. THIELE, zu den vier Elementen des Empedokles                        | 68          |
| E. THOMAS, zu Dionysios von Halikarnass über die alten Redner          | 60          |
|                                                                        | 79          |
| K. WERNICKE, Bockschöre und Satyrdrama                                 |             |
| U. v. WILAMOWITZ-MOELLENDORFF, die Xenophontische Apologie.            | 99          |
| der Chor der Hagesichora                                               |             |
| die Perser des Aischvlos                                               |             |

|                                                      |     |       |      | Seite |
|------------------------------------------------------|-----|-------|------|-------|
| H. WIRZ, der Codex Nazarianus des Sallustius         | •   |       | •    | 202   |
| R. WUENSCH, zur Textgeschichte der Germania          | •   |       |      | 42    |
| E. ZIEBARTH, Popularklagen mit Delatorenprämien nach | gri | echis | chem | 1     |
| Recht                                                | •   |       |      | 609   |
|                                                      |     |       |      |       |
| MISCELLEN.                                           |     |       |      |       |
| J. BELOCH, Αἰτωλικά                                  | •   |       | •    | 667   |
| F. HILLER von GAERTRINGEN, Θήρα - Κλοοθήρα           |     |       |      | 320   |
| B. KEIL, Nachtrag zu S. 404 A                        |     |       |      | 496   |
| P. MEYER, Römisches aus Aegypten und Arabien         |     |       |      | 482   |
| TH. MOMMSEN, Epinikos                                |     |       |      | 660   |
| F. MUENZER, zu den Fragmenten des Valerius Antias.   |     |       |      |       |
| K. J. NEUMANN, zu den Historien des Sallust          |     |       |      |       |
| lege pulsus bei Tacitus                              |     |       |      |       |
| G. ROSENTHAL, ein vergessenes Theophrastfragment .   |     |       |      | 317   |
| E. SCHWARTZ, zu Euripides                            |     |       |      | 493   |
|                                                      |     |       |      |       |
| A. STEIN, praesecti Aegypti                          |     |       |      |       |
| U. WILCKEN, Thettalos                                |     |       |      |       |
| A. WILHELM, égiaurós                                 |     |       |      |       |
| G. WISSOWA, zu Cicero de leg. II 12, 29              |     |       |      |       |
| J. ZIEHEN, zum Senecagedicht des Honorius            | •   | • •   | •    | 490   |
| RECISTER                                             |     |       |      | 672   |

## VERZEICHNISS DER MITARBEITER

von Band I — XXXII und ihrer Artikel in Band XXI — XXXII. 1)

E. Albrecht in Berlin. C. Aldenhoven in Köln H. von Arnim in Rostock 25, 473 26, **366 27**, 118 **28**, 65 150 B. Arnold in München E. Assmann in Berlin 31, 174 Cl. Baeumker in Breslau 22, 156 A. von Bamberg in Gotha C. Bardt in Berlin 29, 451 32, 264 F. Becher in Berlin 22, 137 F. Bechtel in Halle a. S. 31, 318 A. Behr in Kreuznach 26, 315 30, 447 Ch. Belger in Berlin J. Beloch in Rom 22, 371 24, 479 **28**, 481 630 **29**, 604 **32**, 667 Th. Bergk (†) 18, 481 R. Bergmann (†) J. Bernays (†) E. Bethe in Basel 24, 402 25, 311 **26, 593 28, 474** 522 F. Blass in Halle a. S. 23, 219 622 29, **633** 30, 314 465 32, 149 H. Bluemner in Zürich 29, 294 U. Ph. Boissevain in Groningen 22, 161 **25**, 329 645 **26**, 440 J. Bolte in Berlin 21, 313 H. Bonitz (†) M. Bonnet in Montpellier C. de Boor in Breslau 21, 1 23, 149 **25**, 301 329 E. von Borries in Strassburg i. E. 27, 170 K. Boysen in Berlin A. Brand in Potsdam 21, 312 C. G. Brandis in Berlin 31, 161 32, 509 J. Brandis (†) Th. Braune in Berlin A. Breysig in Erfurt K. Bürger in Berlin 23, 489 499 27, 36 345 359 H. Buermann in Berlin 21, 34 Fr. Burger in Speyer 22, 650 26, 463 G. Busolt in Göttingen 25, 325 461 567 640 28, 312 A. Busse in Berlin 23, 402 469 28, 252 | R. Fuchs in Dresden 29, 171 J. Bywater in Oxford M. Cantor in Heidelberg A. Ceriani in Mailand H. Christensen in Hamburg

M. Cohn in Amsterdam

H. Collitz in Philadelphia 22, 136

J. Conington (†) C. Conradt in Greisenberg i. Pom. A. Cosattini in Pavia 29, 1 O. Crusius in Tübingen 21, 487 25, 469 O. Cuntz in Strassburg i. E. 29, 586 C. Curtius in Lübeck E. Curtius (†) 21, 198 25, 141 L. Cwikliński in Lemberg H. Degenkolb in Leipzig H. Delbrück in Berlin 21, 83 H. Dessau in Berlin 24, 337 25, 156 158 471 27, 561 28, 156 29, 393 D. Detlefsen in Glückstadt 21, 240 497 **32**, 191 321 H. Diels in Berlin 22, 411 23, 279 24, 302 26, 243 478 28, 407 31, 339 W. Dittenberger in Halle a. S. 21, 633 **26**, 472 474 28, 472 31, 271 320 643 **32,** 1 161 E. Dopp in Rostock 25, 308 W. Dörpfeld in Athen 22, 79 A.B. Drachmann in Kopenhagen 30,475 J. Draheim in Berlin J. G. Droysen (†) H. Droysen in Berlin F. Duemmler (†) 27, 260 28, 468 A. Eberhard in Braunschweig R. Ellis in Oxford A. Erman in Berlin 21, 585 28, 479 F. Eyssenhardt in Hamburg E. Fabricius in Freiburg i. B. G. Faltin (†) 20, 71 632 F. Fischer in Berlin H. Flach (†) R. Förster in Breslau M, Frankel in Berlin S. Fraenkel in Breslau 22, 649 C. M. Francken in Groningen J. Freudenberg (†) J. Freudenthal in Breslau J. Friedlaender (†) H. von Fritze in Berlin 32, 235 A. Funck in Kiel 28, 158 29, 159 C. Galland in Strassburg i. E. V. Gardthausen in Leipzig J. Geffcken in Hamburg 25, 91 26, L. Cohn in Breslau 22, 58 32, 107 **27**, 381 33 567 A. Gemoll in Striegau | W. Gemoll in Liegnitz

<sup>1)</sup> Vgl. Generalregister zu Hermes, Zeitschrift für classische Philologie, Band I-XXV, bearbeitet von M. Wellmann, Berlin, Weidmannsche Buchhandlung 1893. (Preis: Mk. 7.)

H. Genthe (†)

K. E. Georges (†)

G. E. Geppert (†)

A. Gercke in Greifswald 28, 135 29, 373 32, 341

J. Gildemeister (†)

H. Giske in Lübeck

Th. Gleiniger in Berlin

Th. Gomperz in Wien 31, 469

O. Gradenwitz in Königsberg i. Pr. 28,321

H. Graeven in Berlin 30, 289 471

O. Gruppe in Berlin

F. Gustafsson in Helsingfors

A. Haebler (†)

H. Haupt in Giessen

M. Haupt in Berlin (†)

F. Haverfield in Oxford

E. Hedicke in Sorau

W. Helbig in Rom 32, 86

R. Helm in Berlin 29, 161

C. Henning in Rio Janeiro

W. Henzen (†)

W. Heraeus in Hanau 21, 424

L. Herbst in Hamburg 25, 374

R. Hercher (†)

F. K. Hertlein (†)

M. Hertz (†)

H. van Herwerden in Utrecht 23, 546 **24**, 160 605

R. Herzog in Tübingen 29, 625 30, 154

H. Heydemann (†)

G. Heylbut in Hamburg 22, 388

Th. Heyse (†)

Edw. Lee Hicks in Oxford

E. Hiller (†) 21, 126 357 563

F. Hiller v. Gaertringen in Berlin 28, 469 **29**, 16 **32**, 320

G. Hinrichs (†)

G. Hirschfeld (†)

O. Hirschfeld in Berlin 24, 101 156 **25, 351 363 26, 150** 

R. Hirzel in Jena

A. Höck in Husum 26, 76 453 30, 347

A. Hofmeister in Rostock

C. Hofstede de Groot in Leiden 25, 293 645

A. Holder in Karlsruhe

H. Hollander in Osnabrück 26, 170 636

L. Holzapfel in Giessen 23,477 25,632 28, 435

K. Hude in Kopenhagen 27, 152

E. Hübner in Berlin

Ch. Hülsen in Rom 22, 615 24, 185

**G. Jacob** (†)

V. Jagić in Wien

Ph. Jaffe (†)

O. Jahn (†)

E. Janzon in Godenburg 27, 315

V. Jernstedt in St. Petersburg 24, 477

H. Joachim in Hamburg 30, 39

F. Jonas in Berlin

A. Jordan in Lemgo

H. Jordan (†)

O. Kaehler in Weimar 21, 628

H. Kaestner in Regensburg 31, 578

32, 160

G. Kaibel in Göttingen 22, 151 323 23, 268 532 24, 35 97 581 645 26, 580 27, 249 28, 40 29, 82 30, 71 148 429 31, 264

K. Kalbfleisch in Freiburg i. B. 30, 631 Br. Keil in Strassburg i. E. 22, 641 642 23, 289 317 346 24, 301 25, 160 313 317 598 26, 128 29, 32 249 320 321 30, 199 473 31, 472

**508 32**, 399 496 497

H. Keil (†)

O. Kern in Rostock 23, 481 24, 498 **25**, 1

H. Kettner (†)

M. Kiderlin in München 23, 161

H. Kiepert in Berlin

A. Kiessling (†) 26, 634

B. Kindt in Greifswald 26, 317

A. Kirchhoff in Berlin

Joh. E. Kirchner in Berlin 28, 139 31, 254

H. v. Kleist in Leer 21, 475

P. Klimek in Oppeln 21, 482

A. Klügmann (†)

G. Knaack in Stettin 21, 319 495 22, 637 23, 131 311 313 319 25, 457 29, 472 627

F. Knickenberg in Bonn 27, 144

Th. Kock in Weimar 21, 372 22, 145

A. Köhler in Nürnberg

U. Köhler in Berlin 23, 392 474 24, 85 636 26, 43 148 27, 68 29, 156 158 30, 629 31, 137

A. Kopp in Königsberg i. P. 21, 27 318

G. Kramer (†)

A. Krause (†) 23, 525 25, 62

Fr. Krebs in Berlin 30, 144

P. Kretzschmer in Marburg 26, 118 W. Kroll in Breslau 26, 316 29, 517

30, 462 J. Kromayer in Strassburg i. E. 29, 556 31, 1 70

P. Krüger in Bonn

K. Krumbacher in München 23, 626

J. W. Kubitschek in Wien 22, 465 471 **24**, 580

B. Kübler in Berlin 22, 627 25, 496 26, 479

H. Kühlewein in Ilfeld a. H. 22, 179 **23**, **259 25**, 113 **27**, 301

S. P. Lampros in Athen

E. Lattes in Mailand 31, 465

C. A. Lehmann in Berlin

C. F. Lehmann in Berlin 27, 530

O. Lehmann in Dresden

F. Leo in Göttingen 24, 67 280 27, 308

R. Lepsius (†)

K. Lincke in Jena

S. Linde in Lund 25, 638

A. Luchs in Erlangen

A. Ludwich in Königsberg i. Pr.

O. Lüders in Athen

W. Luthe in Emmerich

E. Mass in Marburg 22, 566 23, 70 303 613 24, 509 520 644 25, 400 26, 178 31, 375.

M. Manitius in Oberlössnitz bei Dresden 27, 318

H. Matzat in Weilburg 23, 48 24, 570

M. Mayer in Bari 27, 461

A. Meineke (†)

R. Meister in Leipzig 26, 319 480

E. Meyer in Halle a. S. 27, 363 29, 478 30, 1 241

P. Meyer in Berlin 32, 210 482

W. Meyer in Göttingen

A. Michaelis in Strassburg i. E. 21, 492
493

493 L. Mitteis in Wien 30, 564 32, 629

Th. Mommsen in Berlin 21, 142 266 320 411 491 570 22, 101 309 485

**546 596 23**, **152 157 631 24**, **153** 

195 393 649 25, 17 28 153 636 26, 145 27, 79 28, 33 599 29,

**20, 145 27, 19 28, 33 599 29, 468 618 30,** 90 321 456 **32,** 454

538 660

C. von Morawski in Krakau

J. H. Mordtmann in Saloniki

K. Müllenhoff (†)

A. Müller (†)

B. Müller (†)

G. H. Müller in Weissenburg i. E. 25, 463 465 26, 159

H. F. Müller in Blankenburg a. H.

B. I. Müller in Berlin

O. Müller in Berlin

F. Moenzer in Basel 30, 499 31, 308 32, 469

A. Nauck (†) 24, 325 447

R. Neubauer in Berlin

K. J. Neumann in Strassburg i. E. 21, 134 22, 160 31, 519 32, 313 475

M. Niemeyer in Potsdam

B. Niese in Marburg 23, 81 92 410 26, 1 28, 194 31, 481

A. Nikitzky in Odessa 28, 619

H. Nissen in Bonn

F. Noack in Darmstadt 27, 407 452 28, 146

Th. Nöldeke in Strassburg i. E. 29, 155

H. Nohl in Berlin 21, 193

E. Norden in Greifswald 27, 606 28, 360 501 29, 290 313

F. Novati in Mailand

J. Olshausen (†)

Th. v. Oppolzer (†)

A. Otto in Breslau 21, 287 23, 21 320

H. Pack in Dortmund

G. Parthey (†)

J. Partsch in Breslau

C. Pascal in Rom 30, 548

W. Passow in Hirschberg 25, 466

H. Peter in Meissen

E. Petersen in Rom

E. Piccolomini in Rom 25, 451 27, 1

R. Pischel in Halle a. S. 28, 465

F. Pichlmayr in Amberg 26, 635

M. Pohlenz in Berlin 31, 321

H. I. Polak in Rotterdam 21, 321

E. Preuner in Strassburg i. E. 29, 530

M. Pulch in Rinteln

A. Rasmus in Brandenburg a. H.

R. Rassow in Elberfeld 22, 515

R. Reitzenstein in Strassburg i. E. 23, 148 26, 308 28, 159 29, 231 619 31, 185

A. Reusch in Altkirch i. E.

A. Reuter in Marburg 24, 161 28, 73

O. Richter in Berlin 22, 17

A. Riedenauer (†)

A. Riese in Frankfurt a. M.

C. Robert in Halle a. S. 21, 161 22, 129 336 445 23, 318 424 24, 279 25, 412 26, 480 29, 417 30, 135

25, 412 26, 480 29, 417 50, 135 148 156 31, 530 32, 421

H. Röhl in Halberstadt

E. Rohde in Heidelberg 21, 116

V. Rose in Berlin

G. Rosenthal in Berlin 32, 317

O. Rossbach in Königsberg i. Pr. 17, 365 515

M. Rothstein in Berlin 22, 535 23, 1 508 24, 1

M. Rubensohn in Potsdam 25, 340 26, 153

G. de Sanctis in Rom 29. 479

M. Schanz in Würzburg 21, 439 25, 36 29, 597 30, 401

A. Schaube in Brieg 21, 213

Th. Schiche in Berlin

H. Schiller in Giessen

F Schmidt in Javan

F. Schmidt in Jever

J. H. Schmidt in Hagen i. W. Joh. Schmidt (†) 21, 460 590

W. Schmitz in Cöln

R. Schöll (†) 22, 559

A. Schöne in Kiel

R. Schöne in Berlin 21, 635

H. Schrader in Hamburg 21, 206 22, 282 337 29, 25

Th. Schreiber in Leipzig

O. Schroeder in Berlin

R. Schubert in Königsberg i. Pr.

A. Schulten in Göttingen 29, 204 481 **32**, 273 523

G. Schultz in Steglitz 22, 260

W. Schulz in Berlin 21, 159 173 24, 481

K. P. Schulze in Berlin 23, 567

W. Schulze in Göttingen 28, 19

L. Schwabe in Tübingen

E. Schwartz in Strassburg i. E. 32, 493 **554** 

E. Schweder in Kiel 24, 587

O. Seeck in Greifswald

C. Sintenis (†)

A. Skias in Athen 24, 475

F. Skutsch in Breslau 27, 317 29, 517 31, 646 32, 92

W. Soltau in Zabern 26, 408 29, 611 629 631 30, 624 31, 155

J. Sommerbrodt in Breslau

F. Spiro in Rom 23, 194 234 607 **25,** 3**2**7 **29,** 143

E. Steffenhagen in Kiel

A. Stein in Wien 32, 663

H. Stein in Oldenburg 27, 159 P. Stengel in Berlin 21, 307 22, 86 645 25, 321 26, 157 160 27, 161 446 28, 489 29, 281 627 30, 339 31, 477 478 637

K. Strecker in Dortmund 26, 262

H. E. W. Strootman in Sneek 30, 355

W. Studemund (†)

Fr. Studniczka in Leipzig 22, 494 28, 1

E. Stutzer in Barmen

F. Susemill in Greifswald

L. von Sybel in Marburg

H. Swoboda in Prag 28, 536 E. Szanto in Wien 27, 312

Th. Thalheim in Hirschberg 22, 378 **23, 2**02 333 **29, 4**58

G. Thiele in Marburg 27, 11 30, 124 **32**, 68

Ph. Thielmann in Landau

E. Thomas in Berlin 21, 41 27, 22 **28**, 277 **31**, 457 **32**, 60

P. Thomas in Gent

M. Thommen in Basel

G. V. Thompson in New-Haven Conn. 30, 478

Ed. Thrämer in Strassburg i. E. 25, 55

H. Tiedke in Berlin 21, 634 22, 159 E. Zeller in Stuttgart J. Toepffer (†) 22, 479 23, 321 633 E. Ziebarth in Göttin 29, 463 30, 391 31, 105 124

A. Torstrik (†)

L. Traube in München 24, 647 27, 158

P. Trautwein in Berlin 25, 527

M. Treu in Potsdam

C. Trieber in Frankfurt a. M. 27, 210 **321 29, 124** 

G. Türk in Breslau 31, 647

F. Umpfenbach (†)

G. F. Unger in Würzburg

J. Vahlen in Berlin 24, 473 26, 161 351 **28**, 354 **30**, 25 361 385

I. S. van Veen in Arnheim 22, 656 23, 160 211 314

P. Viereck in Berlin 25, 624 516 654 30, 107

W. Vischer (†)

I. van der Vliet in Utrecht 32, 79

H. Voretzsch in Berlin C. Wachsmuth in Leipzig

W. H. Waddington (†)

R. Wagner in Dresden 27, 131 S. J. Warren in Dordrecht 29, 476

J. Weber in Meisenheim

N. Wecklein in München

R. Weil in Berlin

M. Wellmann in Stettin 23, 179 556 **24,** 530 **26,** 321 481 **27,** 389 649 654 30, 161 31, 221

P. Wendland in Charlottenburg 25, 171

31, 435

E. Wendling in Diedenhofen 28, 355

G. Wentzel in Göttingen 30, 367

K. Wernicke in Berlin 26, 51 32, 290 C. Weyman in München 29, 626

U. von Wilamowitz-Möllendorff in Berlin 21, 91 597 623 22, 107 194 211 635 23, 142 25, 161 196 26, 191 27, 648 29, 150 154 240 30, 177 32, 99 251 382

U. Wilcken in Breslau 21, 277 22, 1 142 487 633 23, 464 592 629 **27**, 287 464 **28**, 154 161 230 **29**, 436 30, 151 481 619 32, 478

A. Wilhelm in Athen 23, 454 471 24, 108 326 **32**, 317

P. von Winterfeld in Berlin 30, 557

H. Wirz in Zürich 32, 202

G. Wissowa in Halle a. S. 26, 137 32, 311

E. Wölfflin in München 21, 157 22, 492 23, 307 479 25, 326 27, 652

R. Wuensch in Wetzlar 32, 42

K. Zacher in Breslau 21, 467

K. Zangemeister in Heidelberg

E. Ziebarth in Göttingen 30, 57 32, 609

L. Ziegler in Heidelberg 31, 19 278

J. Ziehen in Frankfurt a. M. 31, 313 **32**, 490

H. Zimmer in Greisswald 29, 317

R. Zimmermann in Lübeck 23, 103

H. Zurborg (†)

# ANTIPHONS TETRALOGIEN UND DAS ATTISCHE CRIMINALRECHT.

II.

(Vgl. Bd. XXXI S. 271.)

Nachdem erwiesen ist, dass und warum die antiphonteischen Tetralogien nicht als zuverlässige Quellen für das attische Recht gelten können, verlohnt es sich, diejenigen Fragen, für welche sie bisher als solche Verwendung fanden, einer erneuten Prüfung auf Grund der gewonnenen Einsicht zu unterziehen.<sup>1</sup>)

Da liegt es denn zunächst auf der Hand, dass alle Betrachtungen und Vermuthungen darüber, an welcher der fünf Blutgerichtsstätten der Verfasser sich die einzelnen Fälle verhandelt denke, gegenstandslos sind. Denn wer die Grundsätze des materiellen Rechts, auf denen gerade diese Seite der Gerichtsverfassung und der Prozessordnung in Athen beruhte, ganz ignorirte und eine ihnen direct widersprechende fingirte Gesetzesbestimmung zu Grunde legte, für den kamen auch die Gerichtshöfe und ihre Competenz nicht in Betracht, er bewegte sich überhaupt nicht auf dem realen Boden des attischen Gerichtswesens. Wer das Gesetz über Straflosigkeit des dixaios φόνος nicht kannte oder nicht kennen wollte, der kannte auch den Gerichtshof am Delphinion nicht, und ebenso wenig irgend einen anderen. In der That findet sich nirgends eine Anspielung auf das Lokal oder das Personal<sup>2</sup>) (Areopagiten oder Epheten) des Gerichts, son-

<sup>1)</sup> Die Ausführungen von E. Szanto zu den Tetralogien des Antiphon (Archaeologisch-epigraphische Mittheilungen aus Oesterreich XIX p. 71 ff.) habe ich nur noch bei der Correctur berücksichtigen können.

<sup>2)</sup> Weder kommt die Anrede ω βουλή vor, obwohl doch die Fälle II (A) und IV (I), wenn in Athen verhandelt, sicher vor den Areopag gehört haben würden, noch irgend eine Andeutung, aus der man auf die Zussmmensetzung des Richtercollegiums schliessen kann. Die Anreden ω ἄνδρες των μεγίστων κριταί και κύριοι II (A) β, 13 und α ἄνδρες ἀνοσίων ἔργων τιμωροί, ὁσίων

dern alle Versuche, die drei Prozesse bestimmten Dikasterien zuzuweisen, beruhen ausschliesslich auf dem Thatbestand der verhandelten Fälle. Wenn demnach z. B. Philippi Der Areopag und
die Epheten S. 26 im Referat über den Inhalt der ersten Tetralogie sich des Ausdrucks bedient, es wird jemand vor dem Areopag angeklagt, und entsprechend S. 27 von der zweiten, dieser
wird vor dem Palladion wegen ἀκούσιος φόνος angeklagt,
so schiebt er damit zwar dem Verfasser etwas unter, was dieser
weder sagt noch gedacht haben kann, aber diese Verkennung der
schriftstellerischen Intentionen desselben thut unserer Erkenntniss
der attischen Einrichtungen keinen Schaden, da ja unbedingt nur
aus der anderweitig bekannten Competenzabgrenzung der einzelnen
Tribunale auf die Zuweisung der Rechtsfälle an das eine oder andere von ihnen geschlossen werden konnte, niemals umgekehrt.<sup>1</sup>)

δὲ διαγνώμονες III (B) y, 3 passen sachlich auf jedes Blutgericht in gleicher Weise. Uebrigens ist zu beachten, dass sie in ihrer Fassung dem stebenden Gebrauch der wirklich in attischen Gerichten gehaltenen Reden widersprechen. Denn so häufig in diesen die Mahnungen an die hohe Würde, den heiligen Ernst und die schwere Verantwortung des Richteramts sind (bei Antiphon z. B. I, 23. 31. VI, 3), so werden sie doch niemals in die im Vocativ austretenden Anreden an die Richter verflochten, sondern diese lauten stets ganz kurz und geschäftsmässig ω βουλή, ω ανδρες, ω ανδρες δικασταί, ω ανδρες Adnuaios. Die vor Gericht gehaltenen Reden des Antiphon stimmen darin mit denen aller anderen attischen Gerichtsredner überein (w avdes 1, 1. 3. 13. 19. 26. V, 1. 4. 7. 17. 45. 49. 52. 85. 86. VI, 7. 9. 14. 16. 20. 25. 28. 29. 33. 41. ω ανδρες δικασταί V, 84. VI, 1). Dagegen haben die Tetralogien neben jenen beiden pathetischem Apostrophen nur ein einziges Beispiel schlichter Anrede, und auch dies in einer Fassung ( $\tilde{\omega}$   $\tilde{\alpha}\nu\delta\rho\epsilon\epsilon$   $\pi o\lambda \tilde{\iota}_{\dagger}\alpha\iota$  III [B]  $\alpha$ , 1), die soust nie vorkommt. Man sieht, der Verfasser steht zu den solennen Formen der attischen Gerichtsrede genau so, wie zu den attischen Gesetzen.

<sup>1)</sup> Beiläufig sei hier eine Bemerkung zur Competenzstage eingeschaltet, die Antiphons Tetralogien nicht angeht und also nicht streng zur Sache gehört: Philippi S. 69 erkennt zwar an, dass die Rede des Lysias über die Tödtung des Eratosthenes am Delphinion, nicht vor dem Areopag gehalten ist, wie ja auch die Anrede nicht δ βουλή, sondern δ ἄνδρες ist, motivirt dies aber auf solgende Weise: 'Der Archon-König hatte nun diesen Fall vor das Delphinion zu bringen, weil ihm nach der Voruntersuchung die Einrede des Beklagten als begründet erschien'. Im entgegengesetzten Falle also hätte der König trotz des Einwandes des δίκαιος φόνος nach Ph.'s Ansicht die Sache vor den Areopag bringen müssen. Diese Aussasung ist nun aber einmal quellenwidrig, da das Gesetz alle Fälle, wo diese Einrede überhaupt gemacht ist (Dem. XXIII, 74 αν τις ὁμολογῖ, μὲν κτεῖναι, δικαίως δὰ φῆ δεδρακέναι. Aristoteles 'Αθ. πολ. 57, 17: ἐὰν δ' ἀποκτεῖναι μέν τις

Viel wichtiger sind einige Punkte, wo man sonst ganz zuverlässig überlieferte Gesetzesvorschriften einzig auf Grund der Tetralogien geglaubt hat bezweifeln, einschränken oder modificiren zu müssen.

1) Dass das drakontische Gesetz unter den verschiedenen Kategorien der gesetzlich straflosen Tödtung auch die in Wettkämpsen unabsichtlich begangene aufgezählt hat, steht fest nicht nur durch die Berichte des Demosthenes XXIII, 55 und des Aristoteles A. πολ. 57, sondern durch den authentischen Text selbst, welcher bei Demosthenes § 53 eingelegt und, leider nur in sehr verstümmeltem Zustand, auf dem Steinexemplar aus dem J. 409 vor Chr. (C. I. A. I, 61) erhalten ist. Denn die Meinung, dass die Einlagen bei Demosthenes nicht authentisch, sondern von einem Fälscher aus den im Text des Redners selbst vorkommenden Berichten über den Inhalt der Gesetze zusammengestoppelt seien, lässt sich gegenüber der Inschrift nicht aufrechterhalten (S. Syll. I. G. 45 Anm. 13. 14. 19). Nicht ausgeschlossen ist es natürlich, dass die Ueberlieferung des Gesetzestextes bei Demosthenes allerlei-Trübungen und Störungen erfahren hat, und gerade an unserer Stelle lässt sich das bei ihm Ueberlieferte in den Lücken zwischen den spärlichen Resten der Steinschrift nicht in unveränderter Gestalt unterbringen; indess gerade in einer Hauptsache wird die Fassung der Einlage bei Demosthenes durch die Inschrift bestätigt; wenn es bei ibm heiset έάν τις άποκτείνη εν άθλοις άκων, so hat der Stein Z. 34 Ende. 35 Anf., wo man diese Bestimmung erwarten muse, die Worte  $\dot{\alpha} \in \pi \omega \nu$   $\pi | \tau \epsilon i [\nu \eta]$  erhalten, während die Berichte über den Inhalt des Gesetzes bei Aristoteles (η έν ἄθλφ άγωνεζόμενος) und bei Demosthenes (ἐάν τις ἐν ἄθλφ ἀποπτείνη τινά), die den Wortlaut gar nicht wiedergeben wollen, diese Bestimmung als selbstverständlich weglassen. Gefehlt haben kann sie aber nicht, denn dass das attische Gesetz die absichtliche Tödtung in Kampfspielen nicht straflos lassen wollte, liegt auf der Hand.

ὁμολογτ, φη δὰ κατὰ τοὺς νόμους), an das Delphinion verweist; sodann aber beruht dieselbe, soviel ich sehe, auf einer irrthümlichen Auffassung der Stellung des Beamten zu den Parteien und der Bedeutung der avangeres; in dieser hatte der Gerichtsvorstand keineswegs sich eine persönliche Ansicht über den Werth und die Begründung der Parteibehauptungen zu bilden, sondern nur die Beweismittel entgegenzunehmen, durch die die Parteien in der Hauptverhandlung die Richter von ihrem Recht zu überzeugen gedachten. Ob ihm die Klagebehauptung oder die Klagebeantwortung begründet erschien, war rechtlich ganz irrelevant.

Nun behandelt die zweite Tetralogie den Fall eines Jünglings, durch dessen Wurfspeer während einer Uebung im ἀχοντισμός ein Knabe, der ihm unversehens in den Wurf lief, den Tod gefunden hatte. Die Verwandten des Knaben klagen wegen ακούσιος φόνος, der Angeklagte, ohne jene Gesetzesbestimmung mit einer Silbe zu erwähnen, stützt seine Vertheidigung darauf, dass nicht er, sondern der Getödtete selbst die Schuld an dem Tode trage. Wer daran festhält, dass die positive Gesetzgebung Athens die Grundlage dieser Rechtsdeduktionen bildet, der hat die Pflicht zu beweisen, dass jene Stelle des Gesetzes den vorliegenden Rechtshandel überhaupt nicht traf. Ein älterer Versuch der Art (von Bothe de Antiphontis Rhamnusii tetralogiis, Oldenburg 1876 p. 8), der darauf hinausläuft, dass jene Bestimmung ein späterer, zu Antiphons Zeit noch nicht eingesührter Zusatz zu dem Gesetze sei, ist von Brandenburger p. 15 schlagend widerlegt; in der That genügt es auf C. I. A. I, 61 zu verweisen, um jeden Gedanken daran auszuschliessen. Brandenburger selbst aber meint die Schwierigkeit damit aus dem Wege zu räumen, dass er mit Hinweis auf Demosthenes' Interpretation die Gesetzesbestimmung auf die Fälle einschränkt, wo keinen der Betheiligten irgend ein Verschulden trifft; so liege es aber hier nicht.1) Indessen schon dass Demosthenes das Gesetz so aufgefasst habe, muss ich bestreiten. Er sagt nämlich αν τις εν άθλοις αποκτείνη τινά, τοῦτον ωρισεν ούκ άδικείν διὰ τί; οὐ τὸ συμβὰν ἐσκέψατο, ἀλλὰ τὴν τοῦ δεδρακότος διάνοιαν. Das kann doch nur heissen, dass der Gesetzgeber den Thäter straflos ausgehen lässt, weil er nicht die Absicht zu tödten gehabt hat2); diese Absicht aber liegt in dem Falle der zweiten Tetralogie nicht vor, und wird auch von den Klägern nicht behauptet. Ferner aber haben wir es bei der Entscheidung über die Anwendbarkeit des Gesetzes auf den vorliegenden Thatbestand doch in erster Linie nicht mit der Deutung zu

<sup>1) &#</sup>x27;nam si quis in palaestra in iaculi ictum incurrens ab alio interficitur, apparet alterutrum peccasse; aut enim is, qui interfecit, aut is, qui interfectus est, incautus fuit'. Nur beiläufig sei hier bemerkt, dass selbst diese thatsächliche Voraussetzung ansechtbar ist; ein solches Unglück kann sich ereignen, ohne dass einen der Betheiligten auch nur der Vorwurf der Unvorsichtigkeit trifft.

<sup>2)</sup> Die Schuld, die auf einem blossen Versehen beruht, kann unmöglich auf die διάνοια das Thäters zurückgeführt werden.

thun, die Demosthenes ihm gibt, sondern mit seinem Wortlaut; dieser kennt aber keine weitere Einschränkung der Straflosigkeit als das  $\tilde{\alpha} \times \omega \nu$ , das auf den in der zweiten Tetralogie behandelten Vorgang doch ohne allen Zweisel zutrifft.¹) Auch der an sich anssprechende Gedanke, das Gesetz berücksichtige nur die unbeabsichtigte Tötung eines Antagonisten, nicht die eines unbetheiligten Dritten, findet an seiner Wortfassung keinen Anhalt. Und wenn der Ankläger der Meinung war, es müsse irgend eine nicht ausgesprochene Einschränkung der gesetzlichen Vorschrift angenommen werden, die den vorliegenden Fall ausschliesse, so hatte er doch gar keine dringendere Aufgabe, als dies den ganz allgemein lautenden Worten des Gesetzes gegenüber zu beweisen. Sein völliges Schweigen hierüber erklärt sich nur daraus, dass er die positive Gesetzgebung Athens überhaupt ignorirt.

2) Bei einer anderen Kategorie der straslosen Tödtung hat man nicht nur die Tragweite, sondern selbst die Existenz einer einschlagenden Bestimmung im attischen Recht auf Grund der Tetralogien in Zweisel gezogen. Th. Thalheim Gr. Rechtsalterthümer 4. Ausl. S. 127 Anm. 3 erkennt zwar an, dass die in der Nothwehr begangene Tödtung nach älterer Rechtsansicht überall in Griechenland straslos sei, zieht dagegen das von Philippi, Herrlich, Lipsius und anderen angenommene Vorhandensein einer Bestimmung èar tig ämurömerog äqxorta xeiqūr ädixwr xteirn xa9aqòr eirai im drakontischen Gesetz in Zweisel wegen IV ( $\Gamma$ )  $\beta$ , 2 fs.²) Es ist sein unbestreitbares Verdienst, auf den bis dahin über-

<sup>1)</sup> Dass die sonst für den axoiosos povos dem Thäter aufgelegte Verantwortlichkeit ihm in diesem Specialfall durch das Gesetz abgenommen war, kann ja auf den ersten Blick befremden, und Brandenburgers Urtheil 'nimis autem temere egisset legumlator, si ei, qui sua culpa caedem commisisset, impunitatem tribuisset' wird vom Standpunkt unserer Denk- und Empfindungsweise gewiss jeder unterschreiben. Allein man bedenke, was die Agone für die Griechen bedeuteten, wie sehr die in ihnen bewiesene Gewandtheit, Ausdauer, Geistesgegenwart und Unerschrockenheit gepriesen und bewundert wurde. Sollte es da undenkbar sein, dass der Gesetzgeber darauf verzichtete, den Eifer der Athleten durch eine auf bloss fahrlässiges Verschulden gesetzte Strafe zu zügeln?

<sup>2)</sup> Wie denn in diesem Falle eine derartige gesetzliche Bestimmung dem Vertheidiger alle seine Sophismen erspart hätte'. Sehr richtig! Nicht zutreffend ist übrigens die Auffassung der Vertheidigungsmethode des Angeklagten bei Philippi Der Areopag und die Epheten S. 91: "Seine eigentliche Argumentation geht darauf hinaus, φόνος ἀκούσιος zu beweisen'. Ganz und

sehenen Widerspruch hingewiesen zu haben; die richtige Lösung aber hat er nicht gefunden, weil er so wenig wie einer seiner Vorgänger das Verhältniss der Tetralogien zum attischen Recht im Zusammenhang untersucht hat. Gewiss kennt der Tetralogienschreiber keine straflose Tödtung in der Nothwehr, aber einfach desshalb, weil er überhaupt keine straflose Tödtung kennt; und wer das eingesehen hat, der wird alle Lust verlieren, aus jenem Umstand einen Schluss auf das drakontische Gesetz zu ziehen. Was Thalheim an den positiven Zeugnissen für die Existenz jenes Passus bemängelt, ist nicht entscheidend.¹) Und dann scheint er sich die Consequenz seines Standpunktes nicht klar gemacht zu haben, denn seine Aeusserung S. 42 § 7 Anm. 4 kann man nur so verstehen, als ob die Tödtung in der Nothwehr auch in Athen erlaubt gewesen sei, nur habe darüber nichts im Gesetz gestanden; das ist aber ein offenbarer Widerspruch.

3) Dass den wegen φόνος ἀπούσιος Verurtheilten Landesverweisung ohne Verlust des Vermögens und der bürgerlichen Ehrenrechte trifft (Dem. XXIII 44 τῶν ἀνδροφόνων τῶν ἐξεληλυθότων, ὧν τὰ χρήματα ἐπίτιμα), steht fest. Streitig aber ist die Befristung. Auf ein Jahr wird die Dauer derselben angegeben von den Lexikographen und Scholiasten, deren Zeugnisse im Attischen Process S. 380 Anm. 522 zusammengestellt sind, und von Platon Legg. XI 865 E. Dass jene späten Schriftsteller nur aus der Etymologie des technischen Ausdrucks ἀπενιαυτισμός, dem in Wirklichkeit eine weitere Bedeutung von ἐνιαυτός zu Grunde liege, ihre Fristbestimmung gefolgert hätten, wie Lipsius und andere wollen, ist an sich gewiss nicht undenkbar. Aber entscheidend ist die platonische Stelle; denn dass Platon eine sehr erhebliche Milderung des

gar nicht; vielmehr behauptet der Sprecher auß Nachdrücklichste, dass ihm keinerlei Art von φόνος zur Last salle. S. z. B. β, 3: έγα δε δεύτερον καὶ τρίτον οὐκ ἀποκτεῖναί φημι.

<sup>1)</sup> Richtig ist, dass die grosse Mehrzahl der von Mätzner zu Antiphon p. 184 angeführten Stellen, wo die Formel äquora zeique ådinar vorkommt, sich nicht auf die Tödtung bezieht; dass aber die Spuren dieser Formel in dem Originaltext C. I. A. I, 61, 33 unsicher seien, kann ich nicht zugeben, ebensowenig, dass Platon Legg. IX, 869° zu unbestimmt rede, um einen Schluss zu gestatten. Vielmehr schreibt derselbe so dentlich wie nur möglich vor, dass Tödtung in Nothwehr straflos sein solle, ausgenommen allein den Fall des Sohnes, der von dem Vater, und des Sklaven, der von einem Freien angegriffen wird.

in Athen zu seiner Zeit geltenden Strafrechtes beabsichtigt hätte, ist bei seiner ganzen Denkweise ausgeschlossen. Wir werden demnach die Jahresfrist als wohlbezeugt anerkennen müssen, und wieder sind es nur¹) die Tetralogien, die dem widersprechen und auf die sich auch Philippi und Lipsius berufen. Denn allerdings kann die Klage des Vaters III (B) β, 10: ἐπί τε γὰρ τῆ τούτου διαφ Φορ ᾳ ἀβίωτον τὸ λειπόμενον τοῦ βίου διάξω, ἐπί τε τῆ ἐμαυτοῦ ἀπαιδία ζῶν ἔτι κατορυχθήσομαι nicht wohl anders, als von einer lebenslänglichen Verbannung des Sohnes verstanden werden, ja sie wäre unter Voraussetzung einer nur einjährigen Landesverweisung geradezu lächerlich, und der Verfasser kann also an eine solche nicht gedacht haben.<sup>2</sup>) Dass daraus für das attische Recht nichts folgt, brauche ich kaum zu wiederholen.

4) In der ersten Tetralogie beruft sich der Ankläger auf den Sklaven der Erschlagenen, der noch lebend am Thatorte aufgefunden den Angeklagten als den Thäter bezeichnet habe. Diese Aussage sucht dieser durch Berufung auf die allgemeine Unzuverlässigkeit der Sklaven zu entkräften I (B) β, 7: ἀπιστουμένων δὲ καὶ ἄλλων δούλων ἐν ταῖς μαρτυρίαις — οὐ γὰρ ᾶν ἐβασανίζομεν αὐτοὺς — πῶς δίκαιον τούτψ μαρτυροῦντι πιστεύσαντας διαφθεῖραί με;³) Wenn hier die gesetzliche Vorschrift der Folterung der Sklaven darauf zurückgeführt wird, dass der Gesetzgeber den blossen Aussagen derselben kein Vertrauen schenke, so ist das zweifellos richtig, und von Wilamowitz in dies. Ztschr. XXII S. 205 Anm. 1 zieht daraus die unbedingt berechtigte Consequenz, 'dass die Folter nöthig war, um der Aussage der Sklaven rechtliche Verbindlichkeit

<sup>1)</sup> Denn was Demosthenes XXIII, 72 sagt φεύγειν έως αν αίδέδηταί τινα των έν γένει του πεπονθότος, kann sich nur auf die Möglichkeit der Begnadigung durch die Verwandten des Getödteten vor Ablauf der Frist, mag diese nun ein Jahr oder läuger gedauert haben, beziehen.

<sup>2)</sup> Dies letzte ist der einzige Punkt in Betreff des answarzen pos, wo ich von Wilamowitz in dies. Ztschr. XXII p. 195 Anm. 2 abweiche; dieser glaubt die Aeusserungen in der sweiten Tetralogie als blosse rhetorische Uebertreibungen auffassen zu sollen, und weist auf ähnliche in der Rede negt vor gogevror bin. In dieser steht aber nichts, was mit der einjährigen Frist im Widerspruch wäre.

<sup>3)</sup> Davon dass der Sklave im vorliegenden Fall hätte gesoltert werden sellen, handelt es sich nicht; das Institut der βάσανος wird nur zu einem Rückschluss auf des Urtheil des Gesetzgebers über den Werth von Sklavenaussagen verwendet.

zu verleiben." Wer daran zweiselt, der erinnere sich nur daran, wie bei der Abwägung des Wertes der verschiedenen Arten von eregvol nioteig gegen einander - bekanntlich einer der häufigsten loci communes der griechischen Rhetorik1) - immer einsach die µagsvoial der Freien und die Básavol der Sklaven sich gegenüber gestellt werden. Desto besremdlicher aber ist die Antwort des Anklägers γ, 4: οὐχ ὀρθώς δὲ τὴν τοῦ ἀχολούθου μαρτυρίαν απιστον λέγουσιν είναι. οὐ γὰρ ἐπὶ ταῖς τοιαύταις μαρτυρίαις βασανίζονται, άλλ' έλεύθεροι άφίενται. ὁπόταν δὲ τζ χλέψαντες ἀπαρνώνται ἢ συγχρύπτωσι τοἰς δεσπόταις, τότε βασανίζοντες άξιουμεν τάληθη λέγειν αυτοίς. Hier wird doch das allgemeine Erforderniss der Folter zur Gültigkeit einer Sklavenaussage so kategorisch als möglich in Abrede gestellt und die Anwendung derselben ausschliesslich von dem eigenen Verhalten des Sklaven abhängig gemacht.2) Wenn der Versuch, die sonstige Ueberlieserung über das in Athen geltende Recht nach den Tetralogien zu corrigiren, hier ausnahmsweise unterblieben ist, so liegt das nur daran, dass man den Widerspruch gar nicht wahrgenommen hat.

5) Der Gedanke, dass ein Ankläger, der eine ungerechte Verurtheilung und Hinrichtung bewirkt, sich des Mordes schuldig mache, ist ebenso berechtigt, wie naheliegend, und findet sich daher mehrfach bei den Rednern, z. B. bei Aeschines II, 87. 88. Nichts kann daher unanstössiger sein, als die Worte des Angeklagten IV (Γ) β, 7: ἀδίχως δὲ θάνατον ἐπιβουλεύοντες τά τε νόμιμα συγχέουσι φονῆς τέ μου γίγνονται. Ein ganz anderes Gesicht bekommt aber dieser Gedanke an zwei anderen Stellen, II (Δ) α, 3: τῆς δ' ὑμετέρας ἁμαρτίας ἡ ποινὴ εἰς ἡμᾶς τοὺς μὴ διχαίως διώχοντας ἀναχωρεῖ. IV (Γ) α, 4: τοὺς δὲ καθαροὺς ἀδίχως ἀποχτείνοντες ἔνοχοι τοῦ φόνου τοῖς ἐπιτιμίοις εἰσί. Denn hier ist nicht von einer moralischen

<sup>1)</sup> Vgl. Rhetorica ad Alex. c. 16 mit den reichhaltigen Zusammenstellungen in Spengels Commentar p. 171 ff.

<sup>2)</sup> Lykurg in Leocr. § 29 hat die πρόκλησις an den Gegner gerichtet, seine Sklaven zur Folterung auszuliefern; die Ablehnung wird dann in üblicher

e als Schuldbeweis ausgebeutet mit den Worten ὁ γὰρ τὸν (ἐκ τᾶν) αὐτῷ συνειδότων ἔλεγχον φυγῶν ώμολόγηκεν ἀληθῆ είναι τὰ ελμένα. Dies συνειδέναι im Gegensatz zu dem συγκρίπτειν der Tetraist sehr bezeichnend.

Verantwortlichkeit die Rede, sondern davon, dass die Strafe des Mordes den falschen Ankläger treffe.1) Nun wird in der That mehr als einmal in der Litteratur davon gesprochen, dass die Athener ungerechte Todesurtheile, zu denen sie sich hätten hinreissen lassen, bereut und die Ankläger zur Verantwortung gezogen hätten; vgl. lsocr. XV 19: οἶμαι δ' ὑμᾶς οὐχ ἀγνοεῖν, ὅτι τῆ πόλει πολλάχις ούτως ήδη μετεμέλησε τών χρίσεων τών μετ' όργης χαὶ μη μετ' έλέγχου γενομένων, ωστ' ού πολύν χρόνον διαλιπούσα παρά μὲν τῶν ἐξαπατησάντων δίχην λαβεῖν ἐπεθύμησε, τους δε διαβληθέντας ήδέως αν είδεν αμεινον η πρότερον πράττοντας. Aischines II, 88: εἰ γὰρ μηδεὶς ὑμῶν έαυτον άναπλησαι φόνου δικαίου βούλοιτο, ή που άδίκου γε φυλάξαιτ αν την ψυχην η την ούσίαν η την έπιτιμίαν τινός άφελόμενος, έξ ών αύτους άνηρήκασί τινες, οί δὲ καὶ δημοσία ἐτελεύτησαν. Das genauere Verständniss dieser allgemeinen Andeutungen aber eröffnet der Bericht über einen concreten Fall der Art, den uns Xenophon Hell. I, 7, 35 erhalten hat. Unmittelbar nach der Erzählung von dem Process und der Hinrichtung der Feldherren aus der Arginusenschlacht fährt er fort: χαὶ οὐ πολλῷ χρόνψ υστερον μετέμελε τοῖς Αθηναίοις, χαὶ έψηφίσαντο, οίτινες τὸν δῆμον ἐξηπάτησαν, προβολάς αὐτῶν είναι, καὶ ἐγγυητὰς καταστῆσαι, ἕως ᾶν κριθῶσιν, είναι δὲ χαὶ Καλλίξενον τούτων. προυβλήθησαν δὲ χαὶ ἄλλοι τέτταρες, καὶ ἐδέθησαν ὑπὸ τῶν ἐγγυησαμένων, ὕστερον δὲ στάσεώς τινος γενομένης, εν ή Κλεοφων απέθανεν, απέδρασαν οδτοι πρίν χριθήναι. Καλλίξενος δὲ χατελθών ὅτε χαὶ οἱ ἐχ Πειραιώς είς τὸ ἄστυ, μισούμενος ύπὸ πάντων λιμῷ ἀπέθανεν.

<sup>1)</sup> An der zweiten Stelle lässt der Ausdruck ensteua, der im Attischen (wie auch bei Herodot IV, 80) eine ganz seste Bedeutung hat, keinen Zweisel an dem oben angegebenen Sinn der Aeusserung; an der ersten könnte man ja allenfalls das den attischen Rednern nicht geläufige Wort ποινή von der Bestrasung des Frevels durch die Götter verstehen. Indessen wäre dann die Unterscheidung, dass die άμαρτία des ungerechten Urtheils den Richtern zugeschrieben wird, die ποινή aber ausschliesslich den Ankläger tristt, nicht motivirt: warum kann denn der göttliche Zorn nicht ebenso gut den ungerechten Richter heimsuchen, wie den ungerechten Ankläger? Dagegen von einer Griminalstrase verstanden rechtsertigt sich die Unterscheidung durch den Grundsatz der absoluten Unverantwortlichkeit der Richter sür ihre Urtheilssprüche. Für eine von Menschen verhängte Criminalstrase braucht das Wort zoerý z. B. Herodot VII, 136.

An diese allbekannten Vorgänge haben wohl Isocrates und Aischines in erster Linie gedacht; dass dieselben aber für ein Gesetz, wonach die Strafe des Mordes auf eine zur Hinrichtung führende falsche Anklage gesetzt war, nichts beweisen künnen, leuchtet Denn einmal ist es ein ganz aussergewöhnliches, durch ein besonderes Psephisma angeordnetes Versahren, was eher für das Nichtvorhandensein einer gesetzlichen Norm spricht; sodann aber richtet sich die  $\pi \rho \circ \beta \circ \lambda \dot{\eta}$  nicht gegen Ankläger vor den ordentlichen Gerichten, sondern gegen diejenigen οίτινες τὸν δημον ἐξηπάτησαν, also Redner und Antragsteller in der Volksversammlung.') Dass dagegen ein Todesurtheil gegen ungerechte Ankläger vor den heliastischen Gerichten möglich gewesen sei, ist nicht zu erweisen,3) und für die drakontischen Blutgerichtshöse wird es geradezu ausgeschlossen durch das, was Aeschines II, 87 berichtet: η πώς ούχ εἰχότως οί πατέρες ήμων έν ταῖς φονιχαῖς δίχαις ξπὶ Παλλαδίφ κατέδειξαν τέμνοντας τὰ τόμια τοὺς νικῶντας τη ψήφω έξορχίζεσθαι (καὶ τοῦτο ύμιν πάτριόν έστιν έτι καὶ νῦν) τάληθη και τὰ δίκαια έψηφίσθαι τῶν δικαστῶν ὅσοι τὴν ψηφον ήνεγκαν αὐτῷ, εἰ δὲ μή, ἐξώλη αὐτὸν εἶναι ἐπαρᾶσθαι καὶ τὴν οἰκίαν τὴν αύτοῦ, τοῖς δὲ δικασταῖς εἔχεσθαι πολλά καὶ ἀγαθά εἶναι; Denn neben dieser feierlichen Selbstversluchung ist eine gesetzliche Strasandrohung schon an sich nicht wahrscheinlich, und gar nicht zu begreifen ware das Schweigen des Aeschines über dieselbe.

6) Endlich hat auch die II (A) α, 6 erwähnte γραφή κλοπης ίερῶν χρημάτων Verwirrung angerichtet. Nicht als ob es irgend einen Grund gäbe, an ihrer Existenz im attischen Recht zu zweifeln;

<sup>1)</sup> Καλλιξένου εἰπόντος Xen. Hell. 1, 7, 9.

<sup>2)</sup> Dass die Nachrichten über Bestrasung der Ankläger des Sokrates keinen Glauben verdienen, ist nach dem Vorgange Anderer von Zeller Philosophie der Griechen II, 1 S. 201 Anm. 1 (4. Aufl.) eingehend und überzeugend dargethan. Die συκοφαντῶν προβολαί (Aristoteles 'Αθ. πολ. 43, 24. Isocr. XV, 314. Aischines II, 145. Pollux VIII, 46) haben sich als regelmässig wiederkehrendes Versahren wohl erst im vierten Jahrhundert aus solchen ausserordentlichen Massregeln, wie sie gegen die Ankläger der Arginusenfeldherren ergriffen worden waren, entwickelt; wir wissen nichts näberes über ihre Voraussetzungen und Folgen, und dass die Sykophantie nach attischem Gesetz mit dem Tode bestrast worden sei, hat Lipsius Att. Process S. 414 mit Recht in Zweisel gezogen.

wird sie doch durch Dem. XIX, 293 geradezu bezeugt.¹) Allein ernstliche Schwierigkeiten bereitet ihr Verhältniss zur γραφή ieροσυλίας. Da nämlich für diese durch Xen. Hell. I, 7, 22 als gesetzliche und demnach in allen Fällen eintretende Strafe Tod, Versagung des Begräbnisses im heimathlichen Boden und Vermögenseinziehung überliefert war, wogegen der Angeklagte II (A) β, 9 (ώς δὲ τόνδε τὸν κίνδυνον οὐκ ἀσφαλέστερον τοῦ ἀπὸ τῆς γραφῆς ἡγούμην εἶναι, ἀλλὰ πολλαπλάσιον, εἶ μὴ παρεφρίνουν, διδάξω. άλοὺς μὲν γὰρ τὴν γραφὴν τῆς μὲν οὐσίας ἤδη ἐκστησόμενος, τοῦ δὲ σώματος καὶ τῆς πόλεως οὐκ ἀπεστερούμην) für der Fall seiner Verurtheilung die Todesstrafe als ausgeschlossen bezeichnet, so sah man sich zu dem Schluss gedrängt, dass beide Klagen verschieden seien (Att. Process 2. Aufl. S. 459 Anm. 764).

Diese Ansicht ist jedoch unhaltbar. Denn da die Klageform und das Verfahren (γραφή) identisch ist, so könnte die Verschiedenheit nur auf dem Delictsbegriff beruhen. Dem steht aber im Wege, dass die Alten selbst in der bündigsten und unverdächtigsten Weise die ξεροσυλία eben als κλοπή ξερῶν χρημάτων definiren. Vgl. Xen. Hell. 1, 7, 22: τοῦτο δ΄ εἰ μή

<sup>1)</sup> Denn dass hier nur γραφην ίερων χρημάτων έδιωκες (ohne κλοπης) steht, ist irrelevant, da das an den Geldern begangene Delict gewiss kein anderes sein kann; s. Att. Proc. 2. Aufl. S. 455 Anm. 751. Da wir über den Fall, abgesehen von dieser beiläufigen Anspielung des Demosthenes, gar nichts wissen, so ist der Thatbestand schwer zu ermitteln. Böckh Staatshaushaltung der Athener I's S. 222 hält wohl mit Recht den Kephisophon für einen Schatzmeister der heiligen Gelder. Wenn er aber sagt, er sei angeklagt worden, ,weil er 7 Minen drei Tage auf die Wechselbank gelegt habe', und hierin eine Verwendung der heiligen Gelder zum eigenen Vortheil sieht, so ist dieses weder in sich klar, noch mit den Worten des Demosthenes si τρισίν ὕστερον ήμέραις έπὶ τὴν τράπεζαν Εθημέν έπτα μνᾶς im Einklang. Vielmehr ist wohl gemeint, dass dem Kephisophon eine Geldsumme, z.B. ein an den Tempelschatz zurückgezahltes Darlehn, zuging, die er nicht sofort ablieserte, sondern drei Tage bei sich liegen liess; diese geringfügige Verzögerung suchte Aeschines — nach Demosthenes' Darstellung — als Versuch einer Unterschlagung zu deuten, indem er wohl insinuirte, die Einzahlung sei nach den drei Tagen nur aus Furcht vor Entdeckung erfolgt. Ist die τράπεζα hier wirklich eine Wechselbank, so kann nur gemeint sein, dass das Geld dort für Rechnung der Gottheit deponirt wurde; denn nicht das έπὶ τὴν τράπεζαν τιθέναι, sondern die Verzögerung desselben um drei Tage bildete das Fundament der Anklage. Ob Demosthenes mit seiner harmlosen Darstellung des Falles Recht hat, ist eine andere Frage.

βούλεσθε, κατά τόνδε τὸν νόμον κρίνατε, ὅς ἐστιν ἐπὶ τοῖς ίεροσύλοις χαὶ προδόταις, ἐάν τις ἢ τὴν πόλιν προδιδῷ η τὰ ἱερὰ κλέπτη, κριθέντα ἐν δικαστηρίφ, ἄν καταγνωσ $\Im \tilde{\eta}$ ,  $\mu \tilde{\eta}$  ταφ $\tilde{\eta}$ ναι ἐν τ $\tilde{\eta}$  'Αττικ $\tilde{\eta}$ . Aristoteles Rhetor. I, 13 p. 1374 a 1ff. δμολογούντες πολλάκις πεπραχέναι η τὸ ἐπίγραμμα ούχ δμολογοῦσιν ἢ περὶ ὃ τὸ ἐπίγραμμα, οἶον λαβεῖν μεν άλλ' οὐ κλέψαι, καὶ πατάξαι πρότερον άλλ' οὐχ ὑβρίσαι, καὶ συγγενέσθαι άλλ' οὐ μοιχεῦσαι, ἢ κλέψαι μὲν άλλ' ούχ ξεροσυλήσαι, ού γὰρ θεοῦ. Auf demselben Gedanken beruht wohl auch die άνακεφαλαίωσις in der Τέχνη πολιτικοῦ λόγου § 214 (Spengel-Hammer Rhet. Graeci 1, 2° p. 390, 23 ff.): έπέδειξα τοίνυν μήτε ύφηρημένον Φειδίαν χουσίον - εί δέ καὶ ὑφείλετο, κλέπτης, οὐχ ἱερόσυλος  $\tilde{\eta}$ ν. Wodurch freilich der Beweis, dass das von Pheidias veruntreute Gold nicht legóv sei, geführt war, wissen wir nicht; vermuthlich durch irgend eine sachlich ganz unhaltbare Spitzsindigkeit. Endlich sei noch auf Hesychios legόσυλος· τὰ legà κλέπτων und legοσυλημάτων· τῶν κλοπῶν τοῦ ໂεροῦ verwiesen.

Ohne alle Schwierigkeit lässt sich mit diesen ganz unanfechtbaren Zeugnissen die Thatsache in Einklang bringen, dass allerdings nicht selten κλέπτης und ໂερόσυλος, κλοπή und ໂεροσυλία als zwei verschiedene Dinge neben einander gestellt werden. Plato Resp. I, 344 B: καὶ γὰρ ἱερόσυλοι καὶ ἀνδραποδισταὶ καὶ τοιχωρύχοι καὶ ἀποστερηταὶ καὶ κλέπται οἱ κατὰ μέρη άδικοῦντες τῶν τοιούτων κακουργημάτων καλοῦνται. ΙΥ, 443 Α: ούχοῦν χαὶ ίεροσυλιῶν χαὶ χλοπῶν χαὶ προδοσιῶν, ἢ ίδια έταιρων η δημοσία πόλεων, έχτος ᾶν οὖτος εἴη. ist eben nach einem bekannten Sprachgebrauch der Genusbegriff κλοπή mit Ausschluss der einen vorher genannten Species zu verstehen: "Hierosylie und (sonstiger) Diebstahl." 1) Ja daraus kann sich dann eine engere Bedeutung des Wortes für das Genus entwickeln, die auch unabhängig von einer vorhergehenden Erwähnung jener einen ausgenommenen Species Platz greift; und in der That sind z. B. in Platons Gesetzen die κλέπται gar nicht selten die "gewöhnlichen" Diebe im Gegensatz zu den ໂερόσυλοι. Mit anderen Worten, die Begriffe des κλέπτης und des ξερόσυλος verhalten

<sup>1)</sup> Es ist also kein Zusall, dass an beiden Stellen bei Platon die iseóoulos den ulimas vorangehen.

sich in allen Punkten genau so zu einander wie die allbekannten des ξένος und des μέτοιχος. Vollends Dem. XXIV, 119 τοῖς κλέπταις, τοῖς ἱεροσύλοις. § 120 καὶ κλέπται καὶ ἱερόσυλοι beziehen sich beide Ausdrücke gar nicht auf verschiedene Handlungen des Androtion und seiner Genossen, sondern es liegt nur die rhetorische, gerade beim Schimpfen in allen Sprachen beliebte Häufung von Synonymen vor, die noch dazu hier beide in ganz uneigentlichem Sinne gebraucht sind.

Denn von dem juristischen Begriff der  $\varkappa\lambda o\pi\eta$  (und folgeweise der ξεροσυλία) ist streng zu scheiden die maasslose Ausdehnung, welche die Redner in ihren Invectiven dem Worte geben, indem sie alle möglichen Unredlichkeiten oder auch nur Unordnungen in Geldsachen, wie Säumniss in Rückzahlung geschuldeter Beträge, oder gar Bestechlichkeit (Aeschines I, 113), mit demselben bezeichnen. Ganz treffend beurtheilt aus diesem Gesichtspunkt Lipsius Att. Process S. 456 die Stellen der Timokratea, wo Androtion und Timokrates κλέπται oder ξερόσυλοι genannt werden, obwohl sie doch nur säumige Schuldner sind. Nicht wesentlich anders verhält es sich mit Lysias XXX, 21. Nach der Darstellung des Sprechers hat Nikomachos durch seine Gesetzesredaction die Götter um Opfer gebracht, auf die sie nach den alten Gesetzen (κατά τοὺς xioßeig) Anspruch haben. Desshalb heisst er ungenau und übertreibend ξερόσυλος, während über den gleichartigen Vorwurf, den Nikomachos seinerseits jenem gemacht hat, § 17 zutreffender gesagt wird πυνθάνομαι δὲ αὐτὸν λέγειν, ώς ἀσεβῶ καταλύων τὰς θυσίας. In dieser Weise, als Schimpfwort, dem weiter nichts zu Grunde liegt, als dass man dem Gegner irgend eine Gottlosigkeit vorwirst oder zutraut, mag εερόσυλος, das sich vor anderen Synonymen wie ἀσεβής, ἀνόσιος durch einen besonders krästigen Klang auszeichnete, oft genug gebraucht worden sein.

Ganz anderer Art, aber ebenfalls von der technischen Verwendung so scharf wie möglich geschieden, ist der Gebrauch bei Platon Legg. IX, 869 B, wo vom Vater- oder Muttermörder gesagt wird: πολλοίς ἔνοχος ἔστω νόμοις ὁ δράσας τι τοιοῦτον· καὶ γὰρ αἰκίας δίκαις ταῖς ἐσχάταις ἔνοχος ἄν γίγνοιτο καὶ ἀσεβείας ώσαὐτως καὶ ἱεροσυλίας, τὴν τοῦ γεννητοῦ ψυχὴν συλήσας, ῶστ εἴπερ οἶόν τ ἢν τὸ πολλάκις ἀποθνήσκειν τὸν αὐτόν, καὶ τὸν πατροφόνον ἢ μητροκτόνον, ἐξεργασάμενον θυμῷ τοῦτο, δικαιότατον θανάτων πολλῶν ἢν τυγχάνειν. Denn

dass hier etwa für das bestehende Recht oder auch nur für die von Platon entworsene Gesetzgebung der Elternmord ernstlich unter den Begriff der legogvlia subsumirt werden soll, wird niemand glauben.')

Also den Hellenen selbst ist nach ihren unzweideutigen Aussagen ἱεροσυλία und κλοπη ἱερῶν χρημάτων dasselbe. Kein Wunder, dass die Versuche der Neueren, einen positiven Unterschied zwischen beiden Delicten nachzuweisen, missglückt sind. Es will mir scheinen, als ob dabei die übliche Uebersetzung 'Tempelraub' schiefe und unklare Vorstellungen hervorgerufen habe. Liest man doch in einem so vortrefflichen Buche, wie der Attische Process ist, S. 458: "Als Raub wurde auch der Tempelraub (ἱεροσυλία) behandelt." Der Begriff des Raubes aber — der in dieser Weise freilich dem griechischen Criminalrecht überhaupt fremd ist — ²) könnte

<sup>1)</sup> Die Inschriften aus Teos Syll. I. Gr. 349, 49. 50: [ὁ δὰ εἴ]πας ἢ [πρή|ξ]ας τι παρὰ τόνδε τὸν νόμον ἢ μὴ ποιήσας τι τῶν προστεταγμένων ἐν τῷ | νόμφ τῷδε ἐξώλης εἴη καὐτὸς καὶ γένος τὸ ἐκείνου καὶ ἐστω ἱερόσυλος καὶ συν|τελείσθω πάντα κατ' αὐτοῦ ἄπερ ἐν τοῖς νόμοις τοῖς περὶ ἱεροσύλου γεγραμμ[ένα ἐστίν] und aus Syros Syll. I. Gr. 401, 7 sqq.: εἰ δὰ ἐλεύθερος εἴη ὁ | [τὶ τῶν προδηλ]ουμένων δράσας εἴτε αὐτῶν τῶν τρεχόντων τις, | [δραχμὰς ᾿Αττικὰς] πεντ[ήκο]ντα κα[ὶ] ἐκατὸν εἰσπρασσέσθω, αἴτινες ὁμοίως | [ἔσ]ονται ἱεραὶ τῆς θεοῦ, κα[ὶ ἱ]ε[ρόσυ]λος ἔστω καὶ ἐναγὴς νομιζέσθω kommen desshalb nicht für die Bestimmung dessen, was unter einem ἱερόσυλος zu verstehen ist, in Betracht, weil hier unverkennbar nicht eine Anwendung, sondern eine analogische Erweiterung dieses Begriffes vorliegt.

<sup>2)</sup> Dass die Griechen den Unterschied von Raub und Diebstahl wohl gekannt hätten, wie Att. Process S. 457 Anm. 755 gesagt wird, ist natürlich in dem Sinne wahr, dass ihnen der thatsächliche Unterschied der heimlich oder mit offener Gewalt ausgeführten Entwendung nicht entgehen konnte. Sollte aber gemeint sein, dass beides rechtlich unter verschiedene Kategorien subsumirt und durch verschiedene Klagen verfolgt wurde, so ist das irrthümlich. Dass es eine γραφή άρπαγης in Athen nicht gab, erkennen die Versasser des Attischen Processes selbst an. Ebensowenig hat das Wort ληστεία einen technisch-juristischen Charakter, und überdies bedeutet es nicht wie unser ,Raub' jede gewaltsame Aneignung einer fremden Sache, sondern nur den See- und Strassenraub. Der Kleiderraub (λωποδυσία) und der Menschenraub (ἀνδραποδισμός) wurden allerdings in besonderen Versahren versolgt. Aber dass ersteres Wort im weiteren Sinn für "Raub" überhaupt gebraucht worden sei, ist eine unbewiesene Behauptung, und überdies stellen beide sich als Specialfälle nicht des ,Raubes', sondern des weiteren, das Unterscheidungsmerkmal der angewendeten Gewalt ignorirenden griechischen Begriffs der nλοπή dar. Oder soll man zweiseln, dass wer mit List einen Menschen in seine Gewalt bringt, ebensowohl als ἀνδραποδιστής verfolgt wird, als wer es

doch im Unterschied vom Diebstahl nur die gewaltsame Aneignung fremden Gutes bedeuten. Dass jedoch diese Beschränkung dem Wesen der ἱεροσυλία gänzlich fremd ist, zeigt Platon, indem er Legg. X p. 885 A auf die zu Ansang des neunten Buches gegebenen Strafandrohungen gegen dieses Verbrechen mit den Worten zurückverweist ίεροσυλία μέν γάρ είρηται ξυλλήβδην, βίαιός τε καλ λάθρα ἐὰν γίγνηται, τί χρη πάσχειν. Gerade dass die Begriffe 'mit Gewalt' und ,heimlich' nur hier in der Recapitulation, nicht in dem Abschnitt über die Bestrafung der Hierosylie selbst vorkommen, beweist, wie völlig gleichgiltig der Unterschied für das Wesen des Delicts ist. Und so werden oft genug in concreto Handlungen, die durchaus nach unseren Begriffen Diebstahl, nicht Raub sind, als Hierosylie bezeichnet. Antisthenes Odysseus § 3 wird uber die Entwendung des Palladion Folgendes ausgeführt: onov γὰρ ἦν κεχρημένον ἀνάλωτον εἶναι τὴν Τροίαν, εἰ μὴ πρότερον τὸ ἄγαλμα τῖς θεοῦ λάβοιμεν τὸ κλαπὲν παρ' ἡμῶν, τίς έστιν ὁ χομίσας δεῦρο τὸ ἄγαλμα ἄλλος ἢ έγώ; ὃν σύγε ίεροσυλίας χρίνεις. σύ γάρ ούδεν οίσθας. ὅστις τὸν ἄνδρα τὸν ἀνασώσαντα τὸ ἄγαλμα τῆς θεοῦ, ἀλλ' οὐ τὸν ὑφελόμενον παρ' ήμιῦν Αλέξανδρον ἀποκαλείς ξερόσυλον. Plutarch de sollertia anim. p. 969 Eff.: παραρρυείς γάρ ἄνθρωπος είς τὸν νεών τοῦ Ασκληπιοῦ τὰ εὔογκα τῶν ἀργυρῶν καὶ χρυσῶν έλαβεν αναθημάτων και λεληθέναι νομίζων ὑπεξῆλθεν δ δε φρουράς κύων, δνομα Κάππαρος, έπει μηδείς ύλαπτούντι των ζακόρων ύπήκουσεν αύτω, φεύγοντα τὸν ίερόσυλον ἐπεδίωκε. Auch in der delphischen leschrift Syll. I. Gr. 184, 5 sqq.: ἐπειδή Σάτυρος Νικομάχου Απαρνάν ἐκ Τυρβείου | καὶ Τείσανδρος Μικκίνου Αἰτωλὸς έγ Βόττου καὶ Φαινίων Καλ(λ)ικλέους | Μεγαφεύς χρήματα τοῦ θεοῦ ἐμάνυσαν ἃ ἦσαν έχ τοῦ έεροῦ ἀπολ[ωλότα] | ἀπό τοῦ ἀναθέματος τῶν Φωκέων,

auf gewaltthätige Weise thut? Vgl. Hypereides in Athenogenem 12 (p. V, 20): πολλῶν δ΄ ἀνθρώπων συλλεγομένων καὶ ἐπακουόντων τοῦ πράγματος — κελευόντων δ΄ ἀπάγειν ὡς ἀνδραποδιστήν. Wörtlich ist ja dieser Ausdruck hier nicht zu nehmen; "als einen gemeinen Spitzbuben" erklärt Blass Jahrb. f. Phil. 1893 p. 159 ganz richtig. Indess da es gerade die raffinirte Hinterlist in dem Verfahren des Athenogenes ist, was die Entrüstung der Menge erregte, so wäre die Wahl des Wortes doch sehr befremdlich, falls dasselbe nur den gewaltsamen Raub bedeutete. Wegen des λωποδύτης vgl. Hesych. λωποδύτας κλίπται, ἀποδύοντες, ἐν λουτροῖς κλίπτοντες. Das Letztere kann sich doch unmöglich auf gewaltsamen "Raub" beziehen.

καὶ ἐξήλεγξαν τοὺς ἱεροσυληκότας deuten doch die gebrauchten Ausdrücke eher auf einen beimlichen Diebstahl als auf einen Raub mit offener Gewalt.

In dem Begriff des ,Tempelraubes' steckt aber noch eine andere Unklarheit. Nicht die Heiligkeit des Ortes, von welchem, sondern die des Gegenstandes, welcher entwendet wird, macht die κλοπή zur ξεροσυλία. Dass auch derjenige, der nicht aus einem Tempel oder beiligen Bezirk, sondern aus einem Privathaus oder einer beliebigen anderen profanen Lokalität einen der Gottheit gehörigen Gegenstand stiehlt, ξερόσυλος ist, wird wohl von keiner Seite bezweiselt. Minder anerkannt dürste sein, dass die Entwendung eines nicht heiligen Gegenstandes aus einem Tempel oder heiligen Bezirk nicht als Hierosylie, sondern als gewöhnlicher Diebstahl aufzufassen ist. Und doch ist dieser Satz nicht nur das logische Correlat jenes anderen, sondern er ist auch ganz direct bezeugt. Nachdem Platon zu Anfang des neunten Buches der Gesetze über die Strasen der Hierosylie gehandelt hat, kommt er p. 857 A auf die κλέπται zu sprechen, und indem er irgend eine Abstufung der Strafe nach der Beschaffenheit des Falles ausdrücklich ablehnt, setzt er ganz allgemein den doppelten Ersatz des Gestohlenen als Busse. Da macht nun p. 857 B Kleinias solgenden Einwurf: πῶς δη λέγομεν, ω ξένε, μηδεν διαφέρειν τῷ κλέπτοντι μέγα ἢ σμικρον ὑφελομένω καὶ ἐξίεςῶν ἢ ὁσίων καὶ ὅσα ἄλλα ἐστὶ πεςὶ κλοπὴν πασαν ανομοίστητα έχοντα, οίς δεί ποικίλοις ούσιν έπεσθαι τὸν νομοθέτην μηδὲν δμοίαις ζημίαις ζημιοῦντα; Die Rede ist hier von dem gesammten Gebiet des Diebstahls im engeren Sinne, d. h. mit Ausschluss der Hierosylie<sup>1</sup>), und innerhalb desselben wird ausdrücklich unter den Verschiedenheiten der Fälle, die für die Strafabmessung unberücksichtigt bleiben sollen, auch die erwähnt, ob der Gegenstand aus einer heiligen oder einer profanen Räumlichkeit entwendet sei.

Ist demnach kein Zweisel daran gestattet, dass durch die γραφή ιεροσυλίας Diebstahl an heiligem Gut und nichts anderes versolgt wurde, so erscheint es sast als ein verzweiselter Ausweg, um daneben sür eine von jener verschiedene γραφή κλοιτής ιεριών χρημάτων Raum zu schaffen, wenn Lipsius Att. Process

<sup>1)</sup> Denn mit Einbeziehung dieser kann man doch wahrlich nicht sagen, dass Platon keinen Unterschied in der Strase zulasse.

2. Auß. S. 459 Anm. 765 es für fraglich erklärt, ob letztere im Falle eines eigentlichen Diebstahls heiligen Eigenthums überhaupt zulässig war. Da κλοπή nun einmal 'Diebstahl' bedeutet, so ist und bleibt eine  $\gamma \varrho \alpha \varphi \dot{\eta} \chi \lambda o \pi \tilde{\eta} \varsigma$ , die im Fall eines eigentlichen Diebstahls nicht zulässig ist, eine höchst bedenkliche Sache. Was gemeint sein muss, zeigt die Ausführung auf S. 464 f.: "Eine eigene Art Diebstahl ist die κλοπή δημοσίων und ໂερων χρημάτων; man bezeichnet aber mit der γραφή κλοπης δημοσίων und ξερών χρημάτων weit häufiger die Klage auf Unterschlagung öffentlicher oder heiliger Gelder, als die auf eigentlichen an diesen Geldern verübten Diebstahl". Zunächst ist hier ein Widerspruch nicht zu verkennen. Denn sowohl das "häufiger" als die nach der ausgehobenen Stelle folgenden Ausführungen zeigen, dass hier nicht der mindeste Zweifel gelassen werden soll, dass auch im Falle des eigentlichen Diebstahls die  $\gamma \varrho \alpha \varphi \dot{\eta}$   $\chi \lambda \delta \pi \ddot{\eta} \varsigma$   $\iota \varepsilon \varrho \tilde{\omega} r$  (oder δημοσίων) χρημάτων zugelassen werde.1) Und damit wäre die Möglichkeit einer klaren Scheidung derselben von der yeaph ξεροσυλίας wieder verloren. Viel wichtiger ist ein principielles Bedenken. Nicht so steht es, dass das attische Gesetz zwei verschiedene Verbrechen, Diebstahl und Unterschlagung, kennt, die es nur ungeschickter Weise mit demselben Ausdruck bezeichnet; sondern es verbindet mit dem Worte  $x \lambda o \pi \eta'$  einen einheitlichen Begriff, der nur wesentlich weiter ist als unser moderner Diebstahlsbegriff, und desshalb auch diejenigen Thatbestände mit umfasst, die wir heutzutage als Unterschlagung zu charakterisiren Das Räthsel, wie es dann kommt, dass gerade bei Staatsund Tempelgeldern  $\varkappa\lambda o\pi\eta$  'weit häufiger' die Unterschlagung als den eigentlichen Diebstahl bezeichnet, löst sich überaus einfach: aus rein thatsächlichen Ursachen, über die man kein Wort zu verlieren braucht, kam das Delict der κλοπή bei den genannten Kategorien des Eigenthums viel öfter in der Gestalt der Unterschlagung als des Diebstahls (im modernen Sinne) vor.

Es bedarf keines Hinweises, dass diese Ansicht über das Ver-

<sup>1)</sup> Diese Aussührung stammt wörtlich aus der ersten Ausgabe, während Anm. 765 ein Zusatz von Lipsius ist. Wer wie ich die ausrichtigste Bewunderung für die Gewissenhastigkeit, Sorgsalt und Umsicht empfindet, die Lipsius bei der Neubearbeitung des grundlegenden Werkes überall bewährt hat, der wird überzeugt sein, dass ich nur desshalb auf diese unbedeutende Discrepanz hinweise, weil es der Gang meiner Untersuchung nothwendig macht.

hëltniss des altgriechischen Begriffes der  $\varkappa \lambda o \pi \dot{\eta}$  zu den uns geläusigen des Diebstahls und der Unterschlagung eine ganz genaue Analogie an dem römischen furtum findet. Die Consequenzen sind klar: ebensowenig danach die  $\varkappa\lambda o\pi\acute{\eta}$  auf die Unterschlagung beschränkt werden kann, kann die Unterschlagung von dem Begriff der legogvlia ausgeschlossen werden. Und dass in der That den Griechen auch der als legóovlog galt, der in seinem Gewahrsam hesindliches beiliges Gut sich aneignete, zeigt die Erzählung bei Pseudoaristoteles Oeconom. II p. 1349 a 14 ff.: Διονύσιος Συρακόσιος, βουλόμενος χρήματα συναγαγείν, ξχχλησίαν ποιήσας έφησεν έωρακέναι την Δήμητραν, και κελεύειν τον των γυναιχών χόσμον είς τὸ ίερὸν ἀποχομίζειν. αὐτὸς μὲν οὖν τῶν παρ' αύτῷ γυναικῶν τὸν κόσμον τοῦτο πεποιηκέναι, ήξίου δὲ καὶ τοὺς ἄλλους, μή τι μήνιμα παρά τῆς θεοῦ γένηται. τὸν δὲ μη τοῦτο ποιήσαντα ἔνοχον ἔφησεν ἱεροσυλίας ἔσεσθαι. Die Drohung mit Strafe wegen Religionssrevels ist ohne weiteres verständlich; dass aber hier, wo keiner der oben S. 11 ff. besprochenen Gesichtspunkte Anwendung findet, nicht ἀσέβεια, sondern ἱεροσυλία genannt wird, das lässt wohl keine andere Deutung zu, als dass schon durch den Befehl der Göttin, ihr den Schmuck auszuliefern, dieser in ihr Eigenthum übergegangen ist; wer also jenem Gebote den Gehorsam weigert, der unterschlägt in seinen Händen besudliches heiliges Gut. Dass das Ganze nur ein Kniff des habgierigen Tyrannen ist, andert nichts an der Bedeutung der Stelle für unsere Frage.

Giebt es demnach überhaupt keinen Unterschied zwischen legoσυλία und κλοπή legων χρημάτων, so könnte das Vorhandensein zweier Ausdrücke in der Rechtssprache für dieselbe Sache Befremden erregen. Indess ähnliches findet sich öfter; haben doch die Römer, deren Terminologie an Präcision und Consequenz gewiss der griechischen nicht nachsteht, in einem sehr nahe verwandten Falle die Namen peculatus und furtum pecuniae publicae gleichbedeutend neben einander gebraucht. Und für Athen scheint wenigstens insofern ein Unterschied erkennbar, als legoσυλεῖν die gewöhnliche, in der Umgangssprache allgemein übliche Bezeichnung des Verbrechens war, das umständlichere κλέπτειν χρήματα legά dagegen die technische, deren das Gesetz sich bediente. Denn wer den Stil und die Ausdrucksweise der attischen Gesetze kennt, wird nicht in Abrede stellen, dass Euryptolemos in der Rede bei Xen.

Hell. I, 7, 22 in dem Relativsatz δς ἐστιν ἐπὶ τοῖς ἱεροσύλοις καὶ προδόταις den Gegenstand des Gesetzes mit seinen eigenen Worten angiebt, in dem folgenden ἐάν τις ἢ τὴν πόλιν προδιδῷ ἢ τὰ ἱερὰ κλέπτη, κριθέντα ἐν δικαστηρίφ, ἄν καταγνωσθῆ μὴ ταφῆναι ἐν τῆ ᾿Αττικῆ, τὰ δὲ χρήματα αὐτοῦ δημόσια εἶναι die Vorschrift desselben im authentischen Wortlaut oder doch mit engem Anschluss an ihn mittheilt.

Soviel über das Delict. Fragen wir nun nach der auf dasselbe gesetzten Strafe, so bedarf es keiner Bemerkung, dass die Tetralogienstelle aus dieser Erörterung ausscheidet. Was aus anderen Quellen feststeht, ist zunächst, dass dem sittlichen und Rechtsbewusstsein der Hellenen die Hierosylie im allgemeinen nicht nur als ein sehr schweres, sondern entschieden als ein todeswürdiges Verbrechen erscheint. Ausser bekannten Beispielen wirklich vollzogener Todesstrafe ausserhalb Athens, wie der Hinrichtung der gefangenen Phoker durch Philippos (Diodor. XVI, 35, 6), oder dem von Aristoteles Polit. V, 4, 1304° 3 berichteten Vorgang in Delphi, sprechen dafür auch die Ausführungen bei Dem. LVII, 64, wo der Sprecher den Gegnern Hierosylie vorwirft, weil sie die von ihm der Athena geweihten Waffen entwendet hätten, und dann auf die Einwendung, er habe sie selbst im Interesse seiner Vertheidigung im Process weggenommen, erwidert: καλ τίς ὑμῶν ἂν καταγνοίη μου τοσαύτην μανίαν, ω άνδρες δικασταί, ωστε τηλικούτων ξνεκα πρός τὸ πρᾶγμα τεκμηρίων ἄξια θανάτου διαπρά- $\xi \alpha \sigma \vartheta \alpha \iota$ . Wenn im , Attischen Process' die  $\chi \lambda o \pi \dot{\eta}$   $\iota \epsilon \rho \tilde{\omega} \nu$  und δημοσίων χρημάτων als nächstverwandte Delicte in engstem Zusammenhang behandelt und dem Diebstahl am Privateigenthum gegenübergestellt werden (s. oben S. 17), so ist das ja logisch durchaus berechtigt; unter dem Gesichtspunkt der Schwere der Schuld und der darauf begründeten Bemessung der Strafe aber scheint es mir den hellenischen Anschauungen entsprechender, wenn man den Gegensatz zwischen Hierosylie einerseits und jedem anderen Diebstahl andrerseits als die Hauptsache betrachtet. Diese Auffassung liegt vor Allem den gesetzlichen Normen bei Platon Legg. IX, 853 Aff. 857 A zu Grunde. Den legógvlog will er nur wenn er Sklave oder Fremder ist mit Geisselung, Brandmarkung und Landesverweisung davon kommen lassen, wogegen den Bürger immer die Todesstrase trifft; die übrigen Arten des Diebstahls, einerlei ob schwerer oder leichter, werden sehr mild durch die poena dupli

gebüsst. Und wo die allerschwersten Versündigungen zusammengestellt werden, wie im Phaedon 113E, da fehlt die  $le\rho \sigma v \lambda l\alpha$ nicht unter ihnen.

Alles bisher Erwähnte kann zwar für das positive Recht Athens noch nichts beweisen, wohl aber dient es dazu, für den Fall, dass durch directe Zeugnisse der Tod als gesetzliche Strafe des legéσυλος überliefert ist, deren Glaubwürdigkeit gegen jedes Bedenken aufrecht zu erhalten, weil wir einsehen, dass ein solches Gesetz den herrschenden Anschauungen des hellenischen Alterthums durchaus entspricht. Ein solches Zeugniss giebt es nun in der That, die mehrfach erörterte Stelle des Xenophon I, 7, 22; wie sie ihrem Wortlaut nach keinerlei Einschränkung kennt, so haben wir auch kein Recht und keine Veranlassung, ihr von aussen her eine solche aufzudrängen. Und namentlich giebt es keinen vernünftigen Grund zu bezweifeln, dass im Gegensatz zu anderen Arten des Diebstahls die Hierosylie gerade auch in dem ordentlichen Verfahren der Schriftklage  $(\gamma \rho \alpha \phi \dot{\eta})$  gesetzlich mit dem Tode bestraft wurde. Denn an das ausserordentliche Verfahren der ἀπαγωγή ἐπ' αὐτοφώρφ, bei dem auch Diebe anderer Art die Todesstrafe erlitten, ist für die Xenophonstelle auf keinen Fall zu denken; einmal weil nach Antiphon V, 10 höchst unwahrscheinlich ist, dass die  $\alpha\pi\alpha$ γωγή auf ξερόσυλοι im fünften Jahrhundert überhaupt anwendbar war,¹) und dann, weil das citirte Gesetz die ἱερόσυλοι nicht mit den Kategorien zusammenstellt, für welche dieses summarische Verfahren recht eigentlich erfunden war, den βαλαντιοτόμοι, λωποδύται, τοιχωρύχοι und anderen κακοῦργοι, sondern mit den προδόται, auf die es niemals ist angewendet worden.

Danach muss also auch die nicht capitale und von der γραφή ξεροσυλίας verschiedene γραφή κλοπῆς ξερῶν χρημάτων aus den Darstellungen des attischen Rechts verschwinden.

<sup>1)</sup> Mag es um die Behauptung, dass der Sprecher selbst zu Unrecht im Wege der ἀπαγωγή verfolgt werde, stehen wie es will, so ist doch für die von ihm als Analoga herangezogenen Verbrechen seine Aussage, dass bei denselben die ἀπαγωγή unanwendbar gewesen sei, absolut glaubwürdig. Denn wie hätte er, der doch die freie Wahl hatte, dazu kommen können, unzutreffende Beispiele zu wählen und damit sich selbst zu widerlegen? Dass auch hier neben dem isροσυλείν das προδιδόναι την πόλιν steht, ist wohl veransasst durch die Zusammensassung beider Delicte in dem von Euryptolemos bei Xenophon angeführten Gesetz.

Haben wir bisher unsere Ausmerksamkeit ausschliesslich der aus Strafrecht und Strasprocess bezüglichen Gesetzgebung Athens zugewendet und zu bestimmen versucht, wo und in welcher Weise unsere Kenntniss derselben durch die gewonnene Einsicht in den Charakter der Tetralogien als Quellen berührt und modificirt wird, so dürste es nun an der Zeit sein, sie selbst als litterarische Erzeugnisse ins Auge zu fassen und die Frage auszuwersen, welches Licht etwa das oben charakterisirte eigenthümliche Verhalten zum positiven Recht Athens über die Absichten, Fähigkeiten und vielleicht weiterhin über die Person des Versassers zu verbreiten geeignet ist.

## III.

Auf keinen Fall können die Widersprüche zwischen dem Inhalt der Tetralogien und dem attischen Recht darin ihre Erklärung ünden, dass der Verfasser die Gesetze irgend eines anderen griechischen Staates zu Grunde gelegt und treu wiedergegeben hätte. Denn zunächst sind die Reden unzweifelhaft in Athen, und wenn nicht ausschliesslich, so doch in erster Linie für athenische Leser geschrieben; zum Beweise genügt der für jene Zeit sonst höchst auffällige Gebrauch des attischen Dialekts. Sodann aber darf man wenigstens von einem Theil der vorausgesetzten Bestimmungen, vor Allem von derjenigen, die den Ausgangspunkt unserer ganzen Untersuchung bildet, getrost behaupten, dass sie für jede beliebige andere griechische Stadtgemeinde ebenso undenkbar sind, wie für Athen.

Nicht ganz so leicht ist die Entscheidung darüber, ob Absicht oder Unkenntniss die Schuld an jenen Verstössen gegen das positive Criminalrecht trägt, oder sie ist vielmehr in dieser Allgemeinheit überhaupt nicht zu entscheiden, da beides neben einander wirksam gewesen ist. Dass ein Grieche der perikleischen Zeit von der Straflosigkeit der Tödtung in der Nothwehr oder der unbeabsichtigten Tödtung in Kampsspielen nichts gewusst haben sollte, ist gewiss unglaublich, und ausserdem ist hier der Beweggrund der willkürlichen Abweichung vom bestehenden Recht mit Händen zu greifen. Die Fragen der Schuld und Zurechnung, auf die es dem Verfasser vor Allem ankommt und auf deren Erörterung von den entgegengesetzten Standpunkten der beiden Parteien aus er so viel Nachdenken und unverächtlichen Scharssinn verwendet, würden ja

für die richterliche Entscheidung und damit für die Anklage- und Vertheidigungsreden gänzlich ausscheiden, so wie das άμυνόμενος ἄρχοντα χειρῶν ἀδίκων und das ἐν ἄθλοις ἄκων als geltende Gesetzesvorschrift anerkannt würden. Anders steht es mit der Seiten des Getödteten sei ein Criminalprocess gegen den Angeklagten anhängig gewesen, der diesen mit Vermögensverlust bedrohte; um dieser Gefahr zu entgehen, habe er jenen aus dem Wege geräumt. Hiergegen weist der Angeklagte auf die Absurdität des Gedankens hin, dass jemand, um nicht Geld und Gut einzubüssen, sich der viel grösseren Gefahr aussetzen sollte, als Mörder hingerichtet zu werden. Ersichtlich konnte für diese Argumentation der Verfasser jedes beliebige Delict brauchen, auf welches gesetzlich nicht Todesstrase oder lebenslängliche Verbannung, sondern eine hohe Geldbusse gesetzt war. Gleich die κλοπή δημοσίων χρημάτων hätte seinem Zweck vortrefflich gedient. Wenn er also statt dessen ein Verbrechen nennt, das in Athen und soweit wir urtheilen können, auch sonst in Griechenland mit dem Tode bedrolit war, so kann hier kaum etwas anderes als ein Irrthum vorliegen. Hat er sich die xlowij hier in Gestalt der Unterschlagung vorgestellt, so konnte er leicht durch die gewiss viel häufiger vorkommenden Fälle der Unterschlagung von Staatsgeldern irre geleitet werden und so übersehen, dass an heiligem Gute verübt die Unterschlagung ebenso Hierosylie und demnach mit dem Tode bedroht war, als die heimliche oder gewaltsame Entwendung. Ein solcher Rechtsirrthum ist auch bei einem gebildeten und einsichtigen Mann durchaus glaublich, allerdings nicht bei einem durch langjährige Praxis mit dem athenischen Gesetz und Gerichtswesen vertrauten Anwalt.

Wenn nun aber neben diesem und vielleicht einigen anderen Irrthümern¹) gerade für die wichtigsten Punkte die absichtliche

<sup>1)</sup> Ueber die Dauer des ànaviautiouis z.B. könnte der Versasser sich ebenfalls geirrt haben. Doch kann es auch sein, dass er durch Annahme einer mehr als einjährigen Landesverweisung für die pathetischen Klagen des Vaters über seine ànaidia Raum schaffen will. Die unbeabsichtigten Widersprüche gegen die attischen Gesetze scheinen mir schwer vereinbar mit der Annahme Szanto's, dass eine planmässige Kritik derselben das eigentliche Ziel des Versassers sei; denn wenn das bestehende Recht auch nur in diesem negativ-polemischen Sinne Gegenstand seines besonderen Interesses gewesen

Ignorirung des bestehenden Rechtes erwiesen ist, so fällt damit eine Ansicht von der Intention des Verfassers, die von den Vertheidigern des antiphonteischen Ursprungs besonders betont und zur Wegräumung gewisser von ihnen selbst anerkannten Schwierigkeiten verwendet worden ist, die Ansicht nämlich, dass die Tetralogien zu Unterrichtszwecken verfasst seien, oder wie Brandenburger p. 4 sich präcis ausdrückt: non videtur dubium esse, quin tetralogiae scriptae sint, ut iis qui artem rhetoricam amplecti et causas in foro agere vel orationes pro aliis scribere vellent, quasi exempla proponerentur. Denn welche Schulung für die forensische Praxis ware das, den Zöglingen vermittelst der Musterbeispiele ganz falsche Vorstellungen von dem Inhalt der Gesetze beizubringen, auf Grund deren sie später zu plädiren haben! Man wende nicht ein, dass doch in der römischen Kaiserzeit die Rhetorenschule thatsächlich so verfahren sei; denn diese diente einem ganz anderen Zweck. Wenn es auch, wie E. Rohde, Der griechische Roman und seine Vorläufer S. 303 Anm. 3 dargethan hat, ein Irrthum ist, zu meinen, die Sophisten des ersten bis dritten Jahrhunderts nach Chr. hätten sich der Gerichtspraxis ganz fern gehalten, so ist dieselbe doch bei ihnen allen Nebensache, ihr Lebensberuf dagegen war eben das fortzusetzen, was sie in der Schule begonnen hatten, zu declamiren, d. h. soweit das δικανικόν γένος in Frage kommt, über unmögliche Thatbestände unter Anwendung unmöglicher Gesetze glänzende und geistreiche Anklage- und Vertheidigungsreden abzusassen und vorzutragen. Nun ist zwar die Declamation als solche schon dem fünften Jahrhundert vor Chr. nicht fremd. Aber dass ein Unterricht, der zur Absassung von Gerichtsreden anleitete, damals nur wirkliche Gerichtsverhandlungen ins Auge gefasst und praktische Zwecke verfolgt haben kann, erkennt ja Brandenburger selbst an und wird kein Sachkundiger bestreiten. Und einem solchen Unterricht zu dienen konnten die Tetralogien nicht bestimmt sein.

Ist der Verfasser demnach kein Praktiker und dienen die Reden keinem praktischen Zweck, so muss man allerdings einräumen, dass ein solcher lusus ingenii in jenem Zeitalter recht vereinzelt dasteht. Denn was wir von Declamationen des fünften und

wäre, so würde er sich wohl über die Einzelheiten desselben genauer unterrichtet haben. Auch der Inhalt der ersten Tetralogie stimmt bei unbesangener Betrachtung nicht dazu.

vierten Jahrhunderts besitzen oder aus Anführungen kennen, das ist, wenn sich auch fingirte Gerichtsreden darunter befinden, doch wesentlich anderer Art. Indessen kann dieser Umstand an der gewonnenen Einsicht nicht irre machen, da die Tetralogien ja auch als Musterbeispiele für den praktischen Redeunterricht ein Unicum nicht nur in ihrer Zeit, sondern in der gesammten griechischen Litteratur sein würden. Und dass ein Mann, der nicht selbst als Rechtsbeistand oder Verfasser von Gerichtsreden zum Gebrauch anderer oder als Lehrer thätig war, den Gedanken einer solchen Arbeit fasste und aussührte, das ist am Ende gerade für das perikleische Zeitalter so verwunderlich nicht. Lenkte doch gerade damals ganz unabhängig von der Praxis der Gerichte auch die nach allen Seiten hin so überaus anregende und aufregende Geistesbewegung, die wir mit dem Namen Sophistik bezeichnen,1) die Aufmerksamkeit der Gebildeten auf die Fragen der Thäterschaft und Zurechnung, für deren Erörterung hier durch rücksichtslose Vergewaltigung der Gesetze die Möglichkeit geschaffen wird. Mit Recht hat v. Wilamowitz auf den Bericht des Plutarch Pericles 36 hingewiesen, wonach Perikles und Protagoras einen ganzen Tag darüber disputirt hätten, ob in einem Fall, der mit dem der zweiten Tetralogie so gut wie identisch ist, dem Wurfspeer oder dem Werfenden oder den Kampfordnern die Schuld an dem Tode des Getroffenen zuzurechnen sei. So schön diese Erzählung zeigt, wie vortrefflich Erörterungen wie die der Tetralogien in das perikleische Zeitalter passen und wie wenig desshalb Grund vorliegt, sie für Fälschungen einer späteren Zeit zu halten, so evident führt sie uns zugleich vor Augen, dass diese Beweisgründe nicht aus dem Bedürfniss der Gerichtspraxis, für die es nach Lage der Gesetzgebung hier gar kein Problem gab, sondern aus einem rein theoretischen, durch die sophistische Zeitströmung angeregten Interesse hervorgegangen sind. Sollte der Gedanke, derartige Aussührungen litterarisch in Gestalt einer fingirten Gerichtsverhandlung zu bearbeiten,

<sup>1)</sup> Grundverkehrt wäre es allerdings, allein daraus auf einen Sophisten als Verfasser der Tetralogien schliessen zu wollen, dass sich in den Argumentationen derselben recht vieles findet, was den Vorwurf der Sophistik in dem heute üblichen Sinne verdient. Denn das ist nicht anders bei den praktischen Rednern, und gerade bei solchen, die von Philosophen und Sophisten in keiner Weise beeinflusst sind, wie z.B. Isaios, und auch in den wirklichen Gerichtsreden des Antiphon fehlt es an Sophistereien durchaus nicht.

die für das in utramque partem disputare einen so bequemen Rahmen gab, einem Zeitgenossen des Perikles so fern gelegen haben? Zuzugeben ist allerdings, dass trotz aller Abweichungen im Einzelnen immer noch ein viel lebensvolleres und treueres Abbild wirklicher Processe herausgekommen ist, als wo in anderen Zeitaltern Laien Aehnliches unternommen haben, z. B. in den Declamationen der römischen Zeit oder auch in modernen Criminalromanen. Das kann aber auch nicht Wunder nehmen, da in dem damaligen Hellas die Volksthümlichkeit des Rechtes, die Oeffentlichkeit des gesammten Staatslebens, die sehr ausgedehnte active Betheiligung der Bürger an der Rechtspslege für weite Verbreitung einer anschaulichen und wenigstens in den Grundzügen richtigen Kenntniss dieser Dinge sorgten, die freilich vielfache Lücken und Irrthümer im Einzelnen nicht ausschloss.

Was bisher über den Verfasser ermittelt wurde, ist wenigstens geeignet, starke Zweisel an der Ueberlieserung, wonach die Reden von dem bekannten Staatsmann und Redner Antiphon von Rhamqus herrühren sollen, zu erwecken. Leider wissen wir über ihn, abgesehen von der Katastrophe des Jahres 411 vor Chr., die uns hier nicht angeht, und dem, was die erhaltenen Reden ergeben, so gut wie nichts Zuverlässiges. Aber unter den wenigen biographischen Notizen findet sich eine für unseren Zweck besonders wichtige gerade bei dem Zeitgenossen Thukydides. Wenn dieser sich VIII, 68, 1 über die praktische Wirksamkeit des Antiphon so ausdrückt καὶ ές μὲν δημον οὐ παριών οὐδ' ἐς ἄλλον άγωνα έκούσιος οὐδένα, άλλ' ὑπόπτως τῷ πλήθει διὰ δόξαν δεινότητος διακείμενος, τους μέντοι άγωνιζομένους και έν διχαστηρίω και εν δήμω πλειστα είς ανήρ, δστις ξυμβουλεύσαιτό τι, δυνάμενος ώφελείν, so kann damit diejenige Form der Adocatenthätigkeit, wie sie uns in dem litterarischen Nachlass des Redners entgegentritt, die Abfassung von Reden, die von den Processparteien auswendig gelernt und in der Gerichtsverhandlung vorgetragen wurden, nicht gemeint sein. Denn für das Bestellen einer solchen Rede wäre doch ,um Rath fragen (1)

<sup>1)</sup> Dies (consulere aliquem) heisst συμβουλεύεσθαί τινι ganz gewöhnlich nicht nur bei den Attikern, sondern auch anderwärts, z. B. bei Herodot. Viel seltener ist es soviel als βουλεύεσθαι σύν τινι (deliberare, consultare cum alique). Diese Thatsache des Sprachgebrauchs scheint auch tüchtigen Philologen unbekannt zu sein, denn während hiernach τῆ, συγκλήτφ συνεβου-

ein seltsamer Ausdruck.1) Vielmehr muss man annehmen, dass Antiphon den grössten Theil seines Lebens hindurch als juristischer Sachverständiger oder Consulent den Rechtsuchenden für die Führung ihrer Processe Rath ertheilt hat, und dass erst in den letzten zehn Jahren, über die keine chronologische Spur in einer erhaltenen oder aus Anführungen bekannten Rede hinaufweist,2) die neue Weise des Redenschreibens nicht sowohl an Stelle jener Thätigkeit, als neben dieselbe getreten ist. Denn immerhin mochten unter denen, die sich an ihn wendeten, auch jetzt noch genug Personen vorhanden sein, die zwar der Rechtsbelehrung sowie der Anweisung über die zweckmässigste Taktik in der Führung ihrer Sache bedürstig waren, die ersorderliche Redesertigkeit aber sich selbst zutrauten.3) Stand es so, dann ist es begreislich, dass Thukydides nur der gewöhnlichen Form, in der Antiphon seine forensische Thätigkeit ausübte, gedenkt, ohne das mehr ausnahmsweise Redenschreiben zu erwähnen. Die Ursache des für die griechische Litteratur so folgenreichen Wechsels der Methode liegt darin, dass namentlich seit dem Austreten des Gorgias (427 v. Chr.) die Ansprüche des Publicums und also auch der Richter an die Processirenden nach der formalen Seite so gestiegen und damit

Asύσατο die denkbar genaueste und dem attischen Sprachgebrauch durchaus entsprechende Uebersetzung von senatum consuluit ist, bemerkt P. Viereck Sermo Graecus p. 79 Anm. 2 lakonisch: συμβουλεύεσθαι ita a Graecis non usurpatur. In griechischen Staatsacten kommt das Wort in diesem Sinne nur desshalb nicht vor, weil sie die Sache nicht kennen. Denn wer immer, Beamter oder Privater, bei einer griechischen βουλή einen Beschluss anregen will, der stellt einen bestimmten Antrag, während im römischen Senat der referirende Beamte, wenn auch nicht immer thatsächlich, so doch formell sich begnügt, am Schluss seines Berichtes den Rath der Versammlung zu erbitten (Mommsen Römisches Staatsrecht III, 2 S. 956).

<sup>1)</sup> Blass 12 S. 92 Anm. 1 meint zwar, es könnte auch schriftlicher Beirath, d. i. gelieferte Reden, mitverstanden sein. Aber wenn ich einem anderen eine Rede übergebe, damit er sie sich wörtlich einprägt und dann vor Gericht davon Gebrauch macht, so ist das doch kein 'schriftlicher Beirath'.

<sup>2)</sup> S. Blass Att. Beredtsamkeit l2 p. 107.

<sup>3)</sup> Es ist gewiss kein Zusall, dass eine Anzahl von Reden des Antiphon gerade sür Nichtathener geschrieben sind, die solche Hilse besonders nöthig hatten. Auch die verhältnissmässig geringe Zahl der Reden, die das Alterthum von ihm besass, mag damit zusammenhängen, dass das λογογραφείν nicht sosort die einzige Form wurde, in der er den Processparteien seine Dienste leistete.

die Befriedigung dieser Ansprüche auch für den Ausgang des Rechtsstreites so wichtig geworden waren, dass der Unbeholfene und rhetorisch Ungeschulte nicht mehr wagen konnte, sich auf die eigenen Kräste zu verlassen.

War Antiphon demnach durch und durch Praktiker, und ist er Schriftsteller erst in vorgerückten Jahren auf einen äusseren Anlass und zu praktischen Zwecken¹) geworden, so muss man anerkennen, dass der durch unsere Untersuchung sestgestellte Charakter der Tetralogien und ihr Verhalten zu dem positiven Recht und den Bedürfnissen der Gerichtspraxis seine Autorschaft wenn nicht ausschließt, so doch im allerhöchsten Grade unwahrscheinlich macht. Wollte man das aber auch nicht gelten lassen, so würde doch der angedeutete Entwicklungsgang seiner Wirksamkeit darauf führen, dass auch diese wie alle anderen schriftstellerischen Leistungen erst in seine letzte Lebenszeit siele, und dies nimmt denn auch z. B. von Wilamowitz in dies. Ztschr. XII S. 334 an. Wenn L. Herbst Philologus XLIX S. 177 dagegen fragt, ,warum können die Tetralogien nicht schon zwischen 450 und 440 geschrieben sein oder noch früher?', so scheint mir dies nicht nur für den Fall, dass sie von Antiphon sind, unglaublich, sondern, ganz abgesehen von der Autorfrage, aus allgemein litterarhistorischen

<sup>1)</sup> Vielleicht ausschliesslich zu dem einen Zwecke der advocatorischen Praxis. Denn selbst über Schriften, die Lehrzwecken dienten, wissen wir nichts Bestimmtes. Die Techne wurde schon im Alterthum für unecht gehalten (Pollux VI, 143); die Procemien und Epiloge aber brauchen durchaus nicht Musterbeispiele für den Unterricht gewesen zu sein, sondern können sehr wohl genau demselben Zweck gedient haben, wie die vollständigen Reden. Dass Antiphon zuweilen ein mittleres Verfahren zwischen der blossen Consultation und der Ausarbeitung einer vollständigen Rede zum Gebrauch der Partei eingeschlagen habe, indem er nur jene beiden schwierigsten Theile dem Wortlaute nach fertig redigirt dem Clienten zur Verfügung stellte, im Uebrigen aber sich auf Beirath beschränkte, ist um so weniger unglaublich, als wir ja von der wiederholten Benutzung desselben Prooemiums durch mehrere Redner ein bekanntes Beispiel besitzen. Vgl. Blass Att. Beredtsamkeit I<sup>2</sup> S. 115. ·Wenn dieser meint, A. möge solche Stücke bereits abgefasst haben, ehe er ganze Reden für Clienten ausarbeitete, so passt dies zu unserer Auffassung von der Gesammtentwicklung seiner Thätigkeit sehr gut. Dass er Unterricht ertheilte, soll nicht bezweifelt werden, wenn es auch ausschliesslich auf Plat. Menezenus 236 A beruht, denn die Angaben der Biographen über das Schülerverhältniss des Thukydides zu ihm sind auf keinen Fall Ueberlieferung, mag man die Sache selbst für wahrscheinlich halten oder nicht.

Gründen höchst unwahrscheinlich.¹) Je näher man sie aber zeitlich an die drei anderen Reden heranrückt, desto entschiedener schneidet man sich die einzige schwache Möglichkeit ab, die auffallenden Verschiedenheiten unter Voraussetzung der Identität des Versassers plausibel zu erklären.

Denn so grosses Gewicht ich auch auf die aus dem Inhalt der Reden hergeleiteten Argumente lege, von denen ich ausgegangen bin, so giebt doch erst das Zusammentressen derselben mit einem von allen bisherigen Erwägungen ganz unabhängigen Moment ihnen eine Ueberzeugungskraft, die jeden Zweifel ausschliesst. Ich will dabei Alles, was auf subjectiver Empfindung beruht und sich desshalb einem andern nicht aufdrängen lässt, möglichst bei Seite Dass sowohl in der Denk- und Empfindungsweise des Verfassers, in der Art der Beweisführung und Gedankenentwicklung, als auch in Ton und Färbung der Rede eine grosse Verwandtschaft zwischen den antiphonteischen Gerichtsreden und den Tetralogien obwaltet, wird Niemand bestreiten. Es fragt sich nur, ob diese Uebereinstimmung nicht durch Zeitalter, Litteraturgattung und Gegenstand der Reden genügend erklärt ist, wie etwa die zwischen zwei Reden des Lysias und Isaios über verwandte Rechtshändel, und ferner ob daneben nicht doch eine verschiedene Individualität hier wie dort sich kundgiebt. Alten und neuen Beurtheilern sind besonders zwei Charakterzüge in allen unter Antiphons Namen gehenden Reden aufgefallen, feierlicher Ernst und würdevolle Haltung einerseits, und andrerseits ein entschiedener, zuweilen zu sophistischer Spitzsindigkeit ausartender Scharssinn. Allein in bei-

<sup>1)</sup> Die Bemerkung von Wilamowitz in dies. Ztschr. XXII S. 198, die Tetralogien schienen älter zu sein als die wirklich gehaltenen Reden, steht wohl in keinem Widerspruch mit der oben angeführten; denn an einen langen Zwischenraum zwischen der Absassung jener und dieser braucht dabei nicht gedacht zu sein. Blass I² S. 154, möchte die Tetralogien lieber in die Jahre nach 420 als in die vorhergehenden setzen'. Für diesen Ansatz darf man vielleicht II(A) \(\beta\), 12 mollas kai psyálas sivpopàs sivpigorta geltend machen. Freilich will Thuk. III, 19, 1 mit seinem τότε πρῶτον die Vermögensteuer des Jahres 428/7 v. Chr. nur als die erste seit Beginn des Krieges, nicht absolut, bezeichnen. Aber der Wortlaut der Tetralogie ist nur verständlich in einer Zeit, der zahlreiche rasch auseinandersolgende siopopal etwas Gewohntes waren, und das kann in den Friedensjahreu vor Ausbruch des Krieges nicht der Fall gewesen sein. An attische Verhältnisse muss man ohne Zweisel denken, da der Vers. in Athen schrieb und wohl dauernd dort seinen Wohnsitz hatte.

den Richtungen meine ich doch deutlich individuelle Verschiedenheiten zu empfinden. In der umsichtigen und überzeugenden Beweisführung dafür, dass die Rede περί δμονοίας dem Sophisten, nicht dem Redner Antiphon gehöre (Att. Beredtsamkeit I2 S. 110 ff.), spricht Blass einmal von dem 'nüchternen Ernst des Rhamnusiers'. Das ist ein durchaus zutreffender Ausdruck, aber freilich nur für den Verfasser der Gerichtsreden, während in den pathetischen Stellen der Tetralogien sich ein Element vordrängt, das alles eher als nüchtern genannt zu werden verdient. Wenn ich es vielmehr nur als schwülstig bezeichnen kann,1) so muss ich freilich auf den Vorwurf gefasst sein, die Werke einer längstvergangenen Zeit an unserer modernen Empfindung zu messen. Aber ich will ja gar nicht entscheiden, ob man diese Dinge damals als Vorzüge oder als Fehler betrachtete, ich will nur constatiren, dass sie von der ganzen Art und Kunst des Verfassers der drei Gerichtsreden abweichen.

Und wie mit der Würde, so ist es auch mit dem Scharssinn. Wenn Cobet die Tetralogien , pravi et vitiosi acuminis plenas' nannte, so hat er gewiss nicht an die absichtlichen Sophismen gedacht, die sich bei dem echten Antiphon und bei allen attischen Gerichtsrednern ebenso gut finden, wie dort, und die ja vom technisch-rhetorischen Standpunkt überhaupt kein Fehler sind, sondern ein Vorzug. Vielmehr zeigt sich neben aller Spitzfindigkeit zuweilen ein Mangel an logischer Klarheit, eine Schiefheit der Auffassung und des Ausdrucks, die keinem Zwecke dient und demnach nur

<sup>1)</sup> Vgl. z. B. III (B) β, 10 ἐπί τε τζ ἐμαυτοῦ ἀπαιδία ζῶν ἔτι κατοευχθήσομαι. γ, 12: ἡμῖν τε τοῖς γονεῦσιν, οἱ ζῶντες κατορωρύγμεθα ὑπὰ
αὐτοῦ. Blass Att. Ber. I² S. 167 Anm. 2 findet hier "volksthümlich kräftige
und hyperbolische Redeweise". Allein wenn dieser Ausdruck für grosses Unglück in Attika volksthümlich gewesen wäre, so müssten wir bei der Ueberfülle von Anlässen zu Klagen über eigenes Leid, die sich in der attischen
Poesie und Prosa findet, doch wohl auch sonst noch etwas davon wissen.
Sollte er aber anderswo im Munde des Volkes gelebt haben, so wäre das für
die Echtheit der Tetralogien sehr bedenklich. Indessen die Hyperbeln, deren
der Volksmund sich gern bedient, sehen doch anders aus. Dass ein Lebender
den Verlust seines Sohnes mit den Worten beklagt: "ich bin lebendig begraben",
das verräth vielmehr das individuelle Bestreben, mit aller Gewalt etwas ganz
Neues und besonders Kräftiges zu sagen. Und Derartiges findet sich bei dem
echten Antiphon nicht.

auf eine individuelle Unvollkommenheit der Begabung oder Ausbildung zurückgeführt werden kann.¹)

Aber wenn ich auch versichern kann, dass mein Gefühl bier ganz unbefangen ist, indem es nicht durch das Vorurtheil gegen die Echtheit beeinflusst, sondern umgekehrt der Zweifel an derselben zuerst durch jene Eindrücke hervorgerusen worden ist,<sup>2</sup>) so bleibt es doch immer subjectiv, und ich verweile daher nicht länger hei diesem Gesichtspunkt, sondern wende mich einer anderen Betrachtung zu, in der wir wieder auf den sicheren Boden objectiv sestgestellter und unbestreitbarer Thatsachen gelangen.

Längst bekannt sind nämlich die auffallenden Differenzen des Sprachgebrauchs zwischen Antiphons Gerichtsreden und den Tetralogien. Schon vor fünfzehn Jahren hat H. van Herwerden, Mnemosyne N. S. IX (1881) p. 203 f. die entscheidenden Thatsachen kurz und bündig zusammengestellt und den Schluss auf die Unechtheit gezogen. Wenn diese Ausführung nicht den Eindruck gemacht hat, den sie verdiente, wenn auch nach ihr ausgezeichnete Sachkenner, wie Blass und v. Wilamowitz, an der Abfassung durch Antiphon festhielten, wenn Brandenburger S. 6—10 in ausführlicher Erörterung alle Bedenken glaubte beseitigen zu können, so ist an diesem Misserfolg Herwerden nicht ohne Schuld; denn bei ihm fällt das Schwergewicht durchaus auf die Behauptung, die Tetralogien seien Fälschungen einer späteren Zeit. Und diese, zu der ich mich allerdings früher auch hinneigte, ist nicht erweis-

<sup>1)</sup> Auch hierfür ein Beispiel: IV (Γ) α, 2: ἵνα μὴ σπάνει τῶν ἀναγκαίων προαποθνήσκοιμεν τῆς γηραιοῦ τελευτῆς. Blass 1² S.174 Anm. 1 nennt dies poetisch. Aber wohl zu unterscheiden ist hier, was der Versasser dem Sprachgebrauch entnahm, und was er selbst dazu gethan hat. Denn wenn γηραιὸς τελευτῆ, γηραιὸν τελευτᾶν, ἀποθνήσκειν πρὸ τοῦ γήρως gar keinen Anstoss haben, so findet die Verbindung προαποθνήσκειν τῆς γηραιοῦ τελευτῆς nirgends ihres Gleichen, sie ist ganz sicher dem Kopf des Versassers entsprungen und sehr bezeichnend für ihn. Denn 'sterben vor dem Lebensende im Alter' — πρὸ μοίρας oder πρὸ τῆς εἰμαρμένεης (Antiphon I, 21) ist ganz etwas anderes — das ist doch wohl nicht nur im neunzehnten Jahrhundert nach Chr. Unsinn, sondern ist es auch schon im fünsten vor Chr. gewesen. Daraus folgt nicht, dass damals Niemand so geschrieben haben kann; denn auch heute wird viel geschrieben und gedruckt, was jeder klare Kopf als Widersinn erkennt; wohl aber folgt, dass der Vers. ein solcher nicht gewesen ist, und das unterscheidet ihn von Antiphon von Rhamnus.

<sup>2)</sup> Auch Cobets oben citirte Aeusserung kannte ich noch nicht, als ich zuerst Anstoss nahm.

bar; was sich überhaupt Stichhaltiges gegen Herwerden aufbringen iess, dass trifft ausschliesslich diese Zeitbestimmung. Wenn man mit Recht den ganzen Gedankenkreis, in dem der Verfasser sich bewegt, der Zeit des Antiphon durchaus angemessen gefunden hat, so ist auch in der Sprache nichts, was mit der Abfassung im fünften Jahrhundert vor Chr. unvereinbar wäre. Um so unerschütterlicher aber muss ich an der Ueberzeugung festhalten, dass die Sprache der Tetralogien erstens ihre Herkunft von demselben Verfasser, der die Reden φαρμακείας κατὰ τῆς μητρυιᾶς (I), περὶ τοῦ Ἡρφόου φόνου (V) und περὶ τοῦ χορευτοῦ (VI) geschrieben hat, und zweitens überhaupt ihre Abfassung durch einen geborenen Athener, der sein Leben in seiner Vaterstadt zugebracht hat und namentlich mit dem Gerichtswesen derselben durch langjährige Thätigkeit vertraut war, absolut ausschliesst.

Geradezu typisch ist hierfür eine Thatsache, die viel besprochen und natürlich auch von Herwerden gebührend hervorgehoben worden ist: der Aorist von ἀπολογεῖσθαι heisst in den Tetralogien (II [A]  $\gamma$ , 1.  $\delta$ , 3. III [B]  $\gamma$ , 2. IV [ $\Gamma$ ]  $\gamma$ , 1) durchweg  $\tilde{\alpha}\pi\epsilon\lambda o\gamma\dot{\eta}\vartheta\eta\nu$ , in den übrigen Reden ebenso ausnahmslos άπελογησάμην (V, 13. 60. 74 bis. 90. VI, 8). Und mit letzteren stimmt bekanntermaassen die gesammte attische Prosa überein. Denn das einzige in ihr überlieferte Beispiel für ἀπελογή θην bei Xen. Hell. 1, 4, 13 kann nicht mitzählen, da die Stelle sicher corrumpirt und wahrscheinlich gerade das Verbum ein Zusatz von fremder Hand ist, während Xenophon sonst überall, z. B. eben im ersten Buch der Hellenika vieroder fünfmal (ἀπελογήσατο Ι, 7, 5. ἀπολογήσασθαι Ι, 7, 19. 23 [in einem von W. Nitsche für unecht erklärten Satze]. 28. ἀπολογησάμενος İ, 4, 20) den attischen Medialaorist hat. Ja auch der attischen Poesie ist die Passivsorm fremd, abgesehen davon, dass der Antiatticist p. 82, 5 Bekker (Meineke F. C. III p. 388 fr. 2. Kock C. A. F. II p. 301 fr. 12) sie aus den  $A\mu\pi\epsilon\lambda o\nu\rho\gamma o\ell$  des Alexis anführt, d. h. aus dem Werk einer Periode, in der die Komödie schon vieles Nichtattische aufgenommen hatte.1)

Halten wir nun die beiden oben bezeichneten Gesichtspunkte zunächst auseinander, so hat auf die Frage, wie derselbe Schrift-

<sup>1)</sup> Ob ein Aorist dieses Verbums bei Aristophanes vorkommt, kann ich nicht mit Bestimmtheit sagen. Wo man zunächst sucht, in den Wespen, finden sich nur Praesens - und Futurformen.

steller dazu kommen konnte, die beiden Formen nicht etwa promiscue, sondern ausschliesslich die eine in der einen, die andere in der andern Gruppe seiner Schriften zu brauchen, keiner der Vertheidiger der Echtheit eine Antwort zu geben versucht.¹) Ich sehe auch keine Möglichkeit einer solchen. Denn wollte man annehmen, beide Gruppen gehörten ganz verschiedenen Lebensperioden des Versassers an, und in der Zwischenzeit habe sich der Sprachgebrauch derselben geändert, so würden dagegen nicht nur die S. 27 erörterten chronologischen Momente ins Gewicht fallen, sondern noch entscheidender die Bedeutung und Anwendungsweise des in Rede stehenden Verbums, die es mehr als andere Wörter dem Einsluss wechselnder individueller Sprachgewöhnung entzog. Dies sührt von selbst auf den zweiten Gesichtspunkt.

Den Widerspruch gegen den gesammten sonst bekannten attischen Sprachgebrauch nämlich sucht Brandenburger p. 8 durch folgende Erwägung zu erklären: Antiphon war der erste attische Prosaiker; er musste sich also eine neue Sprache bilden (queniam Antiphonti plane novus sermo fingendus erat); desshalb nahm er seine Zuflucht zu den Dichtern und zu Herodot, und man darf sich nicht wundern, manches bei ihm zu finden, was bei den späteren Attikern nicht vorkommt. Das ist ein an sich richtiger, von Wilamowitz für die älteste attische Prosa mit Recht betonter Gedanke, aber für den vorliegenden Fall trifft er nicht zu.<sup>2</sup>) Denn dass Antiphon der erste gewesen sei und dass er sich seine Sprache ganz von neuem hätte bilden müssen, ist überhaupt nur mit Ein-

<sup>1)</sup> Denn als eine solche soll doch nicht etwa gelten, was Blass Attische Beredtsamkeit I² S. 152 f. ausführt: 'Ferner bildet ἀπολογούμαι in den Tetralogien stets ἀπελογήθην, sonst in der guten Atthis ἀπελογησάμην. Wesshalb, wenn doch derselbe Verfasser? Indess hüten wir uns vor vorschnellem Urtheil. Denn anderes Auffällige — wird durch die Verschiedenheit der Aufgabe allerdings erklärt. Was kann der Umstand, dass andere Abweichungen der Tetralogien von den wirklichen Gerichtsreden sich auch unter der Voraussetzung desselben Verfassers erklären lassen, für diese beweisen, bei der das zugestandenermassen nicht der Fall ist?

<sup>2)</sup> Ueberhaupt sehe ich nicht ein, wie man meinen kann, uns, die wir den antiphonteischen Ursprung der Tetralogien aus sprachlichen Gründen bestreiten, mit dem Einfluss der Tragiker auf die altattische Prosa aus dem Felde zu schlagen, da doch die Erscheinungen, auf die wir uns stützen, ein απολογήθην, ein καταλαμβάνειν, verurtheilen', ein αναγιγνώσκειν ,überreden', ein εἰκότερον, in der Tragödie ebensowenig vorkommen als in der attischen Prosa.

schränkung wahr, und für den vorliegenden Fall sogar so unzutreffend als nur möglich. Hat es doch schon mehrere Generationen vor ihm in Athen ein ausgebildetes Gerichtswesen mit häufigen öffentlichen Verhandfungen und eine unverächtliche, wenn auch noch von keiner Theorie reglementirte forensische Beredtsamkeit gegeben. Und da will man behaupten, dass für die landläufigsten Begriffe dieses Gebietes, wie , anklagen, sich vertheidigen, verurtheilen, freisprechen' sich nicht schon längst ein fester Sprachgebrauch ausgebildet hatte, von dem es einem Athener gar nicht einfallen konnte, willkürlich abzuweichen? Desshalb erscheint es mir ganzlich irrelevant, dass zufällig aus vorantiphonteischer Zeit der Aorist von ἀπολογείσθαι weder in passiver, noch in medialer Form nachweisbar ist, und Brandenburgers Ansicht (p. 8), Antiphon habe überhaupt zuerst einen solchen Aorist gebifdet, und zwar einen passiven, er habe dann später das Medium vorgezogen und die übrigen Attiker seien ihm darin gefolgt, kann ich nur als eine fast abenteuerliche Ueberschätzung des Einflusses, der dem Individuum in solchem Falle zuzutrauen ist, ansehen. Wollte man aber an Stelle jener Formulirung die minder seltsame setzen, die attische Gerichts- und Umgangssprache habe sich bis zum Ende der perikleischen Zeit des passiven Aorists bedient, um dann während des peloponnesischen Krieges zum medialen überzugehen, so böte dafür doch das alleinige Zeugniss der Tetralogien eine sehr unzuverlässige Grundlage, ganz abgesehen von der unten zu besprechenden Analogie anderer Deponentia, die schon lange vor Antiphon im Attischen nur Medialaoriste bilden gegenüber den Passivformen des Ionischen oder Dorischen.

Denn wenn uns ἀπελογήθην nach wie vor weder antiphonteisch noch attisch erscheint, so hat man doch irriger Weise für einen Unterschied der Zeit genommen, was in Wirklichkeit ein solcher des Ortes ist. Wenn Herwerden sagt, ἀπελογήθην sei, Polybianae, i. e. labentis Graecitatis', so verweist demgegenüber schon Brandenburger treffend auf das oben erwähnte Fragment des Alexis; weiter noch kommt man, wenn man das Verbum nicht vereinzelt betrachtet. Es ist nämlich bekannt genug, dass gerade in der Wahl des passiven oder medialen Aorists der Deponentia die Dialekte vielfach auseinander gingen, und obwohl auch entgegengesetzte Beispiele vorkommen, so ist doch das vorherrschende, dass das Attische im Gegensatz zu anderen Dialekten das Medium

bevorzugte. Wir würden natürlich viel klarer hierüber sehen, wenn wir von den Mundarten des alten Griechenlands mehr Für das Ionische bietet Herodot ausser den öfter vorkommenden Passivaoristen von μέμφεσθαι und φράζεσθαι noch πρηγματευθέντες ΙΙ, 87, ίμέρθη VII, 44, αὐλισθέντας VIII, 9, allerdings neben ἐναυλισάμενος ΙΧ, 16.1) Wenn für das Dorische Beispiele wie  $\pi o \nu \eta' \Im \eta$  in der uralten korkyraeischen Inschrift des Menekrates (I. G. A. 342, 6) oder ἐστρατεύθη bei Pindar Pyth. I, 51 gerade in ihrer zusälligen Vereinzelung errathen lassen, wie viel gleichartiges verloren sein mag, so liegt die Vermuthung nahe, dass von den für uns erst in hellenistischer Zeit nachweisbaren Flexionen der Art ein erheblicher Theil aus den Dialekten der damals politisch so hervortretenden peloponnesischen Stämme herrührt, z. B. die bei Polybius so häufigen ἐγενήθη²) und ἀπεκρίθην. Kaum wird sich von irgend einem solchen Aorist mit Bestimmtheit behaupten lassen, dass er erst in hellenistischer Zeit entstanden sei. Demnach ist es nichts weniger als unwahrscheinlich, dass man an irgend einem Orte Griechenlands schon im fünften Jahrh. vor Chr. ἀπελογήθην sagte; nur war dieser Ort gewiss nicht Attika.

Ganz dieselben Gesichtspunkte finden Anwendung auf den Gebrauch von  $\times \alpha \tau \alpha \lambda \alpha \mu \beta \acute{\alpha} \nu \epsilon \iota \nu$  für "verurtheilen" (II [ $\mathcal{A}$ ]  $\beta$ , 9. 10.  $\delta$ , 4. III [ $\mathcal{B}$ ]  $\gamma$ , 7. 11.  $\delta$ , 9. IV [ $\Gamma$ ]  $\beta$ , 8.  $\gamma$ , 2.  $\delta$ , 7) mit dem Adjectivum  $\times \alpha \tau \alpha \lambda \acute{\eta} \psi \iota \mu o \varsigma$  IV ( $\Gamma$ )  $\delta$ , 9. Dass sich diese Verwendung aus einer allgemein griechischen und auch in Attika nicht seltenen ("einholen, fassen" z. B. Lys. III, 36. 37. 38) ungezwungen herleitet, kann an der Thatsache nichts ändern, dass der technische Gebrauch des Wortes im Gerichtswesen durchaus unattisch ist; der echte Antiphon hat denn auch in genauer Uebereinstimmung mit dem Gebrauch der übrigen Attiker nur  $\times \alpha \tau \alpha \psi \eta \varphi \iota \zeta \varepsilon \sigma \vartheta \alpha \iota$  (I, 12. V, 87. VI, 4. 10.  $\times \alpha \tau \alpha \psi \eta \varphi \iota \sigma \varepsilon \omega \varsigma$  I, 3) und  $\times \alpha \tau \alpha \psi \eta \varphi \iota \sigma \varepsilon \omega \varsigma$  I, 3) und  $\times \alpha \tau \alpha \psi \eta \varphi \iota \sigma \varepsilon \omega \varsigma$  (V, 12. 47. 70. 85. VI, 3). Hier brauchen wir uns aber nicht auf die Vermuthung zu beschränken, man werde irgendwo ausserhalb Attikas sich so ausgedrückt haben, sondern wir können auf Grund von drei Inschriften

<sup>1)</sup> Thukydides hat nur das Medium; dass bei Xenophon das Passivum sich findet, beweist bekanntlich nicht, dass es attisch ist.

<sup>2)</sup> Phrynichos p. 108 nennt dies dorisch und bezeugt sein Vorkommen bei Epicharmos.

<sup>3)</sup> Ionisch ist es wenigstens nicht; die Ionier brauchten für antworten zwar in oxelves das, flectirten dies aber wie die Attiker.

mit Bestimmtheit diesen terminus technicus den kleinasiatischen Ioniern und Aeolern vindiciren. Nachdem ich zuerst Syll. I. G. 349 not. 20 auf eine Inschrift von Teos und eine von Olbia aufmerksam gemacht hatte, fügte Blass Att. Ber. I<sup>2</sup> p. 152 Anm. 6 die von Eresos bei Cauer Delectus 430 A, 20 hinzu. Beachtenswerth ist, dass die älteste dieser drei Urkunden, das am genauesten von Latyschew Inscriptiones antiquae orae septentrionalis Ponti Euxini I p. 21 n. 10 herausgegebene Decret von Olbia, nur wenige Jahrzehnte nach Antiphon's Zeit abgefasst ist.

Nicht minder sicher ist der ionische Ursprung von xatadoxelv (II [ $\mathcal{A}$ ]  $\beta$ , 2.  $\gamma$ , 7), das sich sonst nur bei Herodot findet und auch einer Sphäre angehört, für die das Nichtvorhandensein eines allgemein üblichen attischen Ausdrucks aus den oben angeführten Gründen undenkbar, und demnach die Entlehnung aus dem herodoteischen Sprachschatz durch einen Praktiker der attischen Gerichtshöfe ausgeschlossen erscheint. Kaum anders darf man über άναγιγνώσκειν ,überreden' II (A) β, 7 urtheilen. Denn in der erbaltenen Litteratur kommt auch dies nur bei Herodot vor; das Citat aus Isaios ohne Nennung der Rede bei Harpokration s. v. ἀναγιγνωσκόμενος, das Blass anführt, kann sehr wohl aus einer unechten Rede stammen; und dass die namenlosen und oft sehr mittelmässigen Redner des vierten Jahrhunderts, von denen zahlreiche Producte unter den Nachlass der Koryphaeen attischer Beredtsamkeit gerathen sind, hinter diesen an Strenge und Reinheit des Ausdrucks weit zurückstehen, lässt sich ja an dem erhaltenen lysianischen und demosthenischen Corpus sehr deutlich nachweisen, und ist um so weniger auffallend, als viele Ausländer darunter waren.

Endlich ein Unicum in der gesammten griechischen Litteratur ist der Comparativ elxóteqov von elxóg II (A)  $\beta$ , 3. 8.  $\gamma$ , 5.  $\delta$ , 4. IV ( $\Gamma$ )  $\gamma$ , 2. Der echte Antiphon (V, 74), so gut wie Lysias VII, 38, Isaeus IV, 18, Demosthenes XVIII, 223, umschreibt ihn durch  $\mu \tilde{\alpha} \lambda \lambda \delta v$  elxóg, obwohl man nicht einsieht, warum sie eine so bequeme Form verschmäht haben sollten, wenn sie im Attischen existirte. Im Uebrigen trennt sich freilich gerade hier mein Urtheil völlig von dem Herwerden's. Denn wenn dieser sagt 'cuius absurdi usus mirum non est neque apud verum Antiphontem neque apud alium scriptorem ullum reperiri exemplum', so gestehe ich, absolut nicht zu begreifen, was hier absurd sein soll. Nichts ist doch gewöhnlicher, als dass

in Nominalableitung und Zusammensetzung der Stammauslaut selteneier Stammclassen sich der Analogie der häufiger vorkommenden fügt, und in welchem Umfang gerade die o-Stämme der zweiten Declination um sich gegriffen haben, ist bekannt. Dass also das nichtattische εἰχό-τερος vom Stamme εἰχοτ absurder sein soll, als das attische πιό-τερος vom Stamme πιον, oder auf anderem Gebiete das attische ἀπολλό-δωρος vom Stamme ἀπολλων, das müsste doch erst bewiesen werden.¹) Danach ist an eine willkürliche Erfindung der Form durch den Verfasser nicht zu denken, sondern sie ist ohne Zweifel irgendwo in der lebendigen Rede üblich gewesen, nur nach Ausweis der Ueberlieferung gerade nicht in Athen.

Andere Beobachtungen Herwerden's hier zu wiederholen wäre überslüssig; denn obwohl ich keineswegs Alles gegen sie Vorgebrachte als stichhaltig ansehe, so ist doch ihre Beweiskraft geringer, namentlich weil es nicht überall möglich ist, den echten Antiphon mit seinem Doppelgänger zu confrontiren, wie in den oben erörterten Fällen; dagegen möchte ich noch auf eine bisher unbeachtet gebliebene Discrepanz ausmerksam machen, die zwar für sich allein auch nicht allzu schwer ins Gewicht fällt, aber sich dem Bilde, das wir bisher von der Sprache der Tetralogien gewonnen haben, sehr gut einsügt. Das vom Comparativ abgeleitete Adverbium endigt in den Tetralogien in sechs Beispielen, die sich auf sünf Stellen vertheilen, auf -ως (ἀπορωτέρως III [B] β, 1. σαφεστέρως III [B] β, 5. κρεισσόνως — ὑποδεεστέρως IV[Γ] δ, 6.

<sup>1)</sup> Analogiebildungen in umgekehrter Richtung, wie das allgemein übliche λρρωμενέστερος von λρρωμένος oder die dialektischen ἀρχαιόστερος, σπονδαιέστερος, ἀλλοιόστερος (s. Kühner-Blass Ausführliche Grammatik 1 S. 563) sind doch auch nicht im geringsten rationeller als jenes als 'absurd' getadelte εἰκότερον. Zugleich lehrt die reichhaltige Zusammenstellung von Blass, wie sehr in diesen Dingen die Localdialekte auseinandergingen; um so weniger braucht man zu bezweifeln, dass ein εἰκότερος in irgend einem Winkel Griechenlands im Munde des Volkes lebte.

<sup>2)</sup> Er beruft sich noch auf II (A) α, 2 ἐπεξερχόμενοι für ἐπεξιόντες. II (A) γ, 1 πειρασόμεθα ἐλέγχοντες für ἐλέγχειν; von anderer Seite ist namentlich die Häufigkeit der Verbindung τε — τε hervorgehoben worden.

<sup>3)</sup> So drücke ich mich aus, weil es unrichtig wäre, einer Stelle, wie lil (Β) γ, 4: ἡ μὸν γὰρ πιστότερον ἢ ἀληθέστερον σύγκειται, ἡ δ' ἀδολώ-τερον καὶ ἀδυνατώτερον λεχθήσεται dasselbe Gewicht beizulegen, wie vier vereinzelt stehenden Beispielen.

έλασσόνως ebend. [folgender Satz]. χρεισσόνως IV  $[\Gamma]$  δ, 7), wogegen sich neun Beispiele, ebenfalls an fünf verschiedenen Stellen (θερμότερον II[A]α, 7. ἐπιεικέστερον η δικαιότερον II[A]β, 13. πιστότερον - άληθέστερον - άδολώτερον - άδυνατώτερον III  $[B] \gamma$ , 4. δσιώτερον IV  $[\Gamma]$  δ, 10) des adverbial gebrauchten Neutrums finden. Der echte Antiphon dagegen kennt nur die letztere Bildungsweise (χείρον V, 7. δικαιότερον V, 48. 59. σαφέστερον V, 53. Θάσσον V, 63). Auch hier aber liegt nicht nur eine Verschiedenheit des individuellen Sprachgebrauchs vor. Vielmehr ist zu beachten, dass Aristophanes, Thukydides und die sammtlichen attischen Redner, soweit sie die Form auf -ws überhaupt zulassen, dies doch in wesentlich engeren Schranken thun, als der Versasser der Tetralogien. Genauer lassen sich solgende Nuancen unterscheiden: Wie der echte Antiphon, so enthalten sich ihrer auch Andokides, Lysias,') Isaios,') Lykurgos, Hypereides und Deinarchos durchaus; sehr nahe steht ihnen Demosthenes, indem er Comparativadverbia sehr selten anwendet, ferner nur von Comparativen auf -τερος, nicht auf -ων abgeleitet, und ausschliesslich in Verbindung mit dem intransitiven έχειν (έχθροτόρως σχήσουσιν V, 18. καταδεεστέρως έχωσιν XLVIII, 55. δικαίως αν έχοιτ' ευνοϊκωτέρως LI, 2. ήπιωτέρως έχειν LVI, 44. Εμπειροτέρως έχειν των νόμων LIX, 15).\*) Ein gleichartiges Beispiel hat Aischines (1, 82 ἐμπειροτέρως έχει), daneben allerdings auch eines in anderer Verbindung III, 260: καὶ εἰ μὲν καλῶς καὶ άξίως τοῦ άδικήματος κατηγόρηκα, είπον ώς έβουλόμην, εί δὲ ἐνδεεστέρως, ώς ἐδυνάμην. Der einzige von den zehn attischen Rednern, bei dem die Bildung auf

<sup>1)</sup> VII, 11 steht zwar φανερωτέρως bei den Zürichern und Scheibe im Text, aber das ist eine Markland'sche Conjectur für das handschristliche φανερώτερον geschrieben werden.

<sup>2)</sup> XI, 3 συντομωτέρως Conjectur von Reiske für das überlieferte συντομωτέρας. Es ist aber vielmehr zu lesen ταύτας ποιεῖ τὰς ἀγχιστείας ὁ νομοθέτης, συντομωτέροις τοῖς ἡήμασιν ἢ ἐγὰ φράζων (φράζω die Hdschrn.). Die Verschreibung α für οι liegt sehr nahe.

<sup>3)</sup> Ich habe die pseudodemosthenischen Reden nicht von den echten getrennt, da sie in der That sich nicht von ihnen unterscheiden; zum Beweis, dass hier der individuelle Sprachgebrauch der einzelnen Verfasser wenig Abweichendes hatte.

-ως mehr ist als eine ganz vereinzelte Ausnahme, ist Isokrates;') er hat 17 Mal die Form auf -τέρως, die nur an vier Stellen (βεβαιοτέρως ἄν ἔχοι VIII, 60. εὐμενεστέρως — διατεθήναι ΙV, 43. φιλοτιμοτέρως διέχειντο ΙΧ, 5. φρονιμωτέρως διαχείσθαι XIII, 15) durch eine ähnliche Rücksicht wie bei Demosthenes entschuldigt werden könnte,<sup>2</sup>) und dazu dreimal μειζύνως (IX, 21. XI, 24. XV, 39). Wenden wir uns aber von den Rednern zu anderen Litteraturgattungen, soweit deren Sprache rein attisch ist, so zeigt sich bei den Zeitgenossen des Antiphon ebenfalls die äusserste Seltenheit jener Bildung; in sämmtlichen Komödien des Aristophanes begegnet uns ein einziges Beispiel, Lysistrate 419 ὅπως αν εὐρυτέρως ἔχη, bezeichnender Weise unter denselben Bedingungen, die oben bei den Rednern nachgewiesen wurden. Thukydides ferner hat in den ersten vier Büchern zweimal μειζόνως (Ι, 130, 1. IV, 19, 3), einmal ἀσφαλεστέρως Εχειν (IV, 71, 2) und sonst noch drei Adverbien auf -τέρως, wo diese Form gewählt zu sein scheint, um eine Amphibolie zu vermeiden, ΙΙ, 35, 2: δτε γὰρ ξυνειδώς καὶ εύνους ἀκροατής τάχ ἄν τι ένδεεστέρως πρός ἃ βούλεταί τε καὶ ἐπίσταται νομίσειε δηλουσθαι. 11, 50, 1: γενόμενον γὰς κρείσσον λόγου τὸ είδος της νόσου τα τε άλλα χαλεπωτέρως ή κατά την ανθρωπείαν φύσιν προσέπιπτεν έχαστω. ΙΝ, 39, 2: ὁ γὰρ ἄρχων Ἐπιτάδας ένδεεστέρως έχάστω παρείχεν ή πρός την έξουσίαν.3) Allen bisher erwähnten Autoren, also sämmtlichen Rednern und den Zeitgenossen des Antiphon unter den anderen attischen Schriftstellern, ist neben der äussersten Seltenheit der Bildung überhaupt gemeinsam die Beschränkung derselben auf die Comparative auf -τερος, mit alleiniger Ausnahme von μειζόνως. Diese Ausnahme erklärt sich leicht aus den festen Verbindungen, in denen nicht das Adverbium, sondern der Accusativ des substantivisch gebrauchten

<sup>1)</sup> Immerhin kommt selbst bei ihm erst auf 11-12 Beispiele der regelmässigen Bildung eines auf -we, also ganz anders als in den Tetralogien.

<sup>2)</sup> Ausserdem advisorique IV, 116. answerique XII, 37. answerique IV, 109. Sunuerique XV, 170. Indeserique XVI, 35. dequisorrique II, 14 IV, 163, 172. XV, 278. si loyurique VI, 28. naradostrique XII, 37 (naradostrique VI), 28. naverique XII, 37 (naradostrique VI), 29. naverrique XII, 44.

<sup>3)</sup> An allen drei Stellen würde infortagen, galennitagen, wenn Thukydides so geschrieben hätte, grammatisch ebensogut Adjectivum wie Adverbium sein können.

Adjectivs μέγα zu bestimmten Verben hinzutritt, wie μέγα φρονείν, μέγα φθέγγεσθαι. Hierzu gehörte der Comparativ μείζον und ebendesshalb wurde er als echtes Adverbium gar nicht gebraucht, sondern wie dem  $\mu \dot{\epsilon} \gamma \alpha$  ein  $\mu \dot{\epsilon} \dot{\iota} \zeta o \nu$ , entsprach dem  $\mu \dot{\epsilon} \gamma \dot{\alpha} \lambda \omega \varsigma$  ein μειζόνως.1) Schon desshalb sind έλαττόνως und κρεισσόνως in den Tetralogien unter Voraussetzung ihres antiphonteischen Ursprungs bedenklich, besonders wenn man erwägt, dass gerade in jener älteren Zeit<sup>2</sup>) die Schriftsteller sich der Formen auf -ως um so strenger enthalten, in je näherem Zusammenhang sie mit dem Volksleben und der Umgangssprache stehen (Komoedie und Gerichtsrede). Das spricht entschieden dafür, dass diese Bildungen wie so vieles andere aus der Fremde, d. h. aus der nichtattischen Litteratur, eingedrungen sind.3) Und wenn sowohl allgemeine litterarhistorische Erwägungen, als auch Alles, was wir bisher über die Sprache der Tetralogien wahrgenommen haben, auch hier auf die ionische Prosa verweist, so kann eine genaue Beobachtung der Sprache des Herodot diese Vermuthung nur bestätigen. Derselbe hat Adverbia auf -τέρως zweimal (θειοτέρως 1, 122. εὐπετεστέρως III, 143); daneben stehen Formen auf -τερον, die an drei Stellen offenbar wegen der unmittelbaren Verbindung mit μαλλον bevorzugt sind (μαλλον καὶ θειότερον Ι, 174. μαλλον

<sup>1)</sup> Vgl. Herodot III, 128: ὁρέων δὰ σφέας τά τε βυβλία σεβομένους μεγάλως καὶ τὰ λεγόμενα ἐκ τῶν βυβλίων ἐτι μεζόνως.

<sup>2)</sup> Auch für das vierte Jahrhundert ergiebt sich dasselbe Verhältniss, wenn man die Meister der praktischen Rede, wie Lysias und Isaios, mit Platon vergleicht. Dieser unterscheidet sich zwar, was die erdrückende Ueberzahl der Formen auf -ov und -τερον gegenüber denen auf -όνως und -τέρως angeht, kaum wesentlich von anderen Attikern; aber in einigen wenigen Beispielen, und zwar ausschliesslich in seinen späteren Schriften, kommen auch jene bei Aristophanes und Thukydides wie bei sämmtlichen Rednern verpönten Formen bei ihm vor: Theait. 169 E: καλλιόνως έχως. Respubl. VI, 484 A: δοκεῖ ἄν βελτιόνως φανῆνας, wo die Absicht, ein Missverständniss zu verhüten, klar zu Tage liegt. Legg. II, 660 D: καλλιόνως οῦτως είνας. IX, 867 C ελαττόνως. Dass μειζόνως bei ihm ziemlich häufig ist (Kratyl. 407 B. Polit. 300 B. Respubl. IV, 222 E. VI, 509 A. Timaios 48 E. Kritias 107 A. Legg. III, 693 E. V, 740 A. VII, 789 B. 797 D. IX, 867 C. XI, 930 A. 932 B) kann nach dem oben Bemerkten nicht auffallen.

<sup>3)</sup> Sollte es richtig sein, dass solche Formen in attischen Inschristen überhaupt nicht vorkommen — ich kann mich nicht erinnern, eine gesunden zu haben, und auch Meisterhans hat nichts darüber — so würde dies eine krästige Bestätigung abgeben.

καὶ προθυμότερον VIII, 41. μᾶλλόν τε καὶ ταχύτερον IX, 101), während fünf Beispiele ohne diese Veranlassung auftreten (Secóτερον Ι, 174. σοφώτερον ΙΙ, 4. περισσότερον ΙΙ, 129. προθυμότερον IX, 100. 102). Von Comparativen auf -όνως kommt neben dem stehenden μειζόνως (II, 161. III, 128. V, 92, 7. VI, 84. 107) einmal πλεόνως (V, 18) vor, während sich sonst nur ξλασσον, Θασσον, κάκιον, κάλλιον und sehr häufig ἄμεινον findet.1) Wesentlich ebenso verhält sich die unter dem Namen des Hippokrates überlieferte Schriftensammlung.2) Adverbia auf -τέρως sind hier ziemlich zahlreich, und zwar nicht nur bei dem intransitiven ἔχειν (ὀχληφοτέρως Epid. I, 19 p. 659 [I, 196 K.]), sondern auch sonst (ἐδείπνησεν ἀχαιροτέρως ibid. βιαιοτέρως παροξυνόμενοι Epid. I, 7 p. 624 [l, 186 K.]. ἀπέθνησκον δὲ όξυτέρως Epid. 1, 2 p. 606 [I, 181 K.]. τὰ δὲ ἄλλα κουφοτέρως Epid. I, ε p. 697 [I, 207 K.]. ἐπύρεξεν ὀξυτέρως Εpid. III, 17, β p. 112 [I, 235, 1 K.]. Von Comparativen der dritten Declination findet sich βελτιόνως in dem nicht echt hippokratischen Theil's) der Schrift περὶ διαίτης ὀξέων 27 p. 449 [I, 161 K.]). Nach allem diesem ist man berechtigt anzunehmen, dass diese ganze Bildung aus dem Ionischen in die attische Litteratursprache gekommen ist, und ihr auffallend frühes und zahlreiches Auftreten in den Tetralogien mit unter die Spuren von der fremden Herkunst ihres Verfassers zu rechnen.

Das Ergebniss unserer Untersuchung wäre also in folgender Weise zusammenzufassen: Die Tetralogien sind in Athen von einem dort lebenden, aber aus dem ionisch redenden Osten der hellenischen Culturwelt stammenden Manne zu Ende des perikleischen Zeitalters oder wahrscheinlicher während des peloponnesischen Krieges verfasst; derselbe war gebildet und namentlich von der sophistischen Zeitströmung nicht unberührt, besass aber keine genauere auf praktischer Erfahrung beruhende Kenntniss des Rechts und des Gerichtswesens; er bediente sich des attischen Dialekts,

<sup>1)</sup> Abgesehen ist hier wie überall von πρότερον, ὕστερον, μᾶλλον, ἦττον, die solche Nebenformen überhaupt nicht haben.

<sup>2)</sup> Hier habe ich mich auf den ersten Band der Kühlewein'schen Ausgabe beschränkt, deren Seiten ich auch den Citaten in Klammern beifüge.

<sup>3)</sup> Da es hier nicht auf die Sprache des Hippokrates, sondern der ionischen Prosa überhaupt ankommt, kann die Stelle unbedenklich mit angeführt werden.

## ANTIPHONS TETRALOGIEN U. D. ATT. CRIMINALRECHT 41

aber nicht ohne unabsichtlich mancherlei aus seiner eigenen Muttersprache einsliessen zu lassen.

Wie es zuging, dass der wahre Versasser in Vergessenheit gerieth, ist nicht mehr zu sagen. Waren die Reden aber einmal anonym überliesert, so war nichts natürlicher, als dass sie wegen ihrer unverkennbaren Alterthümlichkeit auf den ältesten attischen Kunstredner und wegen ihres Gegenstandes auf den eigentlichen Classiker der povixoù lóyoi übertragen wurden.

Halle a.S.

W. DITTENBERGER.

## ZUR TEXTGESCHICHTE DER GERMANIA.

Die Geschichte der Wiederauffindung der taciteischen Germania im J. 1458 und der Weiterverbreitung ihres Textes in den nächsten Jahrzehnten ist nicht nur für die Textgeschichte dieser einen Schrist von Bedeutung, sondern es knupfen sich an sie verschiedene Probleme der Ueberlieferungsgeschichte, deren Lösung auch für andere Werke, die uns das ausgehende Mittelalter bescheert hat, von Nutzen sein wird. Doch handelt es sich, wie bei den meisten derartigen Fragen, ehe man zum Aufstellen positiver Resultate kommen kann, um Klarlegung des Negativen, dessen was wir mit Bestimmtheit verneinen können. So musste denn, ehe man beginnen kann, die italienische Handschriftenreihe der Germania zu ordnen, zuerst die Existenz einer gesonderten deutschen Ueberlieferung als nicht thatsächlich nachgewiesen werden¹); was ich heute geben möchte, ist ein kleiner Nachtrag über eine verschollene deutsche Handschrift, die Zusammenfassung mehrerer italienischer Handschriften zu Gruppen, die das Operiren mit dem Material erleichtern soll, und Besprechung eines Hauptproblems in der Ueberlieferung des ,goldenen Büchleins', das mir noch nicht genügend gelöst zu sein scheint.

Das Handschriftenverzeichniss, das Massmann seiner Germania-Ausgabe von 1847 vorausgeschickt hat, verzeichnet S. 2 unter B einen Codex Babenbergensis, den Franciscus Modius für Lipsius verglichen haben soll, und der später in der Bamberger Bibliothek nicht mehr vorhanden war, es fanden sich nur paucae e libello de moribus Germanorum plagulae, eaeque recenti manu scriptae. Da es nun eine junge Papierhandschrift giebt, die auf 8 Blättern cap. 8—43 der Germania enthält (S. 4, K = Longolianus), so vermuthete Massmann, diese verstümmelte Bamberger Handschrift, von

<sup>1)</sup> In der Dissertation de Taciti Germaniae codicibus Germanicis, Marburg 1893.

der nichts weiter bekannt ist, sei mit K identisch. Es befindet sich K im Anhange des Münchener Exemplars der Lottherschen Ausgabe von 1509, an dessen Rand Longolius seine Collation des Codex Hummelianus eingetragen hat; zu diesem geschriebenen Bruchstück hat Müllenhoff auf einem eingeklebten Zettel bemerkt: "Der Longolianus (d. i. die 8 Blätter) stimmt völlig mit dem Nürnberger Druck, und ist nur davon abgeschrieben, und nicht umgekehrt stammt der Druck aus der Handschrift. Beweis: Blatt 3° cod. extra — Druck extraque, 3<sup>b</sup> cod. iuuoluta — Druck iuuolata (= inuiolata), adcisam — adcisis, obsidiis — obsidibus, 4° fehlt enim hat enim u. s. f.' Nun mag es wohl sein, dass das Bamberger Fragment mit K identisch ist, keinenfalls aber ist dann dieser Bamberger K derselbe wie der Bamberger des Lipsius: denn wenn dies der Fall wäre, müssten die von Lipsius aus cap. 8-43 angeführten Lesarten des Babenbergensis mit K, beziehungsweise dem Lottherschen Text, der mir zur Zeit allein zur Hand ist, stimmen. Dem ist aber nicht so; XI 10 z. B. hat der Babenbergensis nach dem Zeugniss des Lipsius (C. Cornelii Taciti opera, Lugduni ex officina Plantiniana 1595 II p. 550) iussu sür ut iussi, während Lotther iussi bietet; XXIII 8 vino Bab., vitiis Lotth., XXXIV 11 consuevimus Bab., consensimus Lottli.

Wir müssen also des Lipsius Exemplar Bambergense für eine besondere, nicht mehr bekannte Handschrift ansehen, und es gilt alsdann, sie den bekannten Handschriften anzugliedern. Zu diesem Zweck waren die von Lipsius bezeugten Lesarten zu sammeln und mit den entsprechenden Stellen der Ausgabe zu vergleichen. Dabei zeigte sich nun, dass jener Codex beträchtlich von der gemeinen Ueberlieserung abweicht, und dass ihm nur eine Handschrift zur Seite steht, der Codex Arundelianus. Derselbe war zuerst im Besitze Wilibald Pirkheimers, dann in der Bibliotheca Arundeliana, die später in den Besitz des Brittischen Museums überging (Massmann p. 1); dort scheint die Handschrift gleichfalls verschollen zu sein, wenigstens ist sie mit der einzigen bekannten Londoner (Harleianus 1895) nach den von Massmann mitgetheilten Lesarten nicht identisch. Eine Collation des Arundelianus existirt jedoch in dem Leidener cod. Vossianus 7 (Variantes lectiones ex ms. Pircheimeri, qui est in bibliotheca Arundelli, in librum Taciti de moribus Germanorum), und ist in Jahns Archiv für Philol. und Pädag. XIX 1853 S. 459 ff. von Nolte veröffentlicht.

| XVI 13        | XV 6                           | 13           | XIV 6                          | XIII 10               | XII 12                                | XI 10        | 20                         | V 1                           |                   | 7                       | IV 3                  | III 7                   | 25                             |              | II 22          | 10            | I 3      | Cap. (nach Müllenhoff) |
|---------------|--------------------------------|--------------|--------------------------------|-----------------------|---------------------------------------|--------------|----------------------------|-------------------------------|-------------------|-------------------------|-----------------------|-------------------------|--------------------------------|--------------|----------------|---------------|----------|------------------------|
| fimo onerani  | ipsi hebent mira diversitate   | tuegre       | praecipuum sacramentum         | aggregantur           | qui iura per pagos vicosque reddunt   | nec ut iussi | serratos                   | etsi aliquanto specie differt | ad impetum valida | magna corpora et tantum | propriam et sinceram  | quam virtutis concentus | Germani                        | tunc Germani | ac nunc Tungri | Arbonae       | nom onum | Vulgata.               |
| fimo operiunt | ipsi habent miram diversitatem | tueare ,, ,, | principum sacr. liber scriptus | aggregant liber vetus | qui vita per pagos vicosque excellunt | nec iussu    | etsi aliquanto specie aret | impetu valida                 | corpora tantum    | perpetuam et s.         | quam mentis concentus | omisit                  | ac nunc Tungri<br>tunc Germani | Anribae      | muluo victu    | Bambergensis. |          |                        |
|               | ipsi habent intra diversitate  | tueare       | principum sacramentum          | s aggregant           | vicosque excellunt                    | nec ut iussu | •                          | specie aret                   | ad impotum valida | corpora tantum          | propierea et s.       | s concentus             | •                              | ac Germani   | ac nunc Tungri | Arnibae       | victu    | Arundelianus.          |

|           | ZUI       | <b>(</b> 1                  | LA                 | 16          | E9(         | unı            | CH                           | I L                   | DE             | LH                   | GE.        | RM                    | AIN               | IA                             |                            | •             |
|-----------|-----------|-----------------------------|--------------------|-------------|-------------|----------------|------------------------------|-----------------------|----------------|----------------------|------------|-----------------------|-------------------|--------------------------------|----------------------------|---------------|
| XLIII 29  | XLII 6    | XL 7                        | XXXVIII 16         | XXXIV 11    | XXXIII 10   | XXXI 4         | XXX 12                       | 10                    |                | 6 IIIAXX             |            | XXVI 3                | 8 IIIXX           | XIX 5                          | (nach Müllenhoff)  XVIII 6 | Cap.          |
| adductius | peragitur | Nerthum                     | armantur, ornantur | consensimus | urgentibus  | nec nisi hoste | nec nisi Romanae disciplinae | veterem memoriam      | nomen          | manet adhuc Boihaemi | occupantur | ab universis in vices | vitiis quam armis | praesens et maritis permissa   | marito                     | Vulgata.      |
| adductius | peragitur | Nerthum, libri alii Verthum | armentur           | consucuimus | vergentibus | nec non hoste  | nec nisi Romanae disciplinae | velerem viae memoriam | e munere nomen | manet adhuc Boiis    | occupantur | ab universis vicis    | vino quam armis   | parentibus et maritis permissa | deest                      | Bambergensis. |
|           |           | Verthum                     | ntur               | uimus       | ltibus      | hoste          | non nisi Romanae disciplii   |                       | e nomen        | manet adhuc Bois     |            | ab universis vices    | I                 | aritis permissa                | <b>55.</b>                 | Arundelianus. |

Aus dieser Zusammenstellung ergiebt sich, dass der von Lipsius benutzte Bambergensis ein naher Verwandter des Arundelianus ist, mithin sich demselben Urtheil unterwerfen muss wie dieser, den wir aus der vollständigen Vossianischen Collation besser kennen: dass er nämlich eine der spätesten und corrumpirtesten Handschriften der Germania war, in dem die Interpolationen der Gelehrten besonders stark gewüthet hatten, so dass er für die Textrecension nicht in Betracht kommt, ja überhaupt nicht einmal dem Stemma der übrigen Handschriften angegliedert werden kann, da seine Lesarten sich viel zu weit von jeder handschriftlichen Treue entfernen. Wir haben daher keinen Grund, seinen Verlust sehr zu bedauern.

Von den italienischen Handschriften habe ich mich bei den drei besten: Vaticanus 1862 (A), Neapolitanus oder Farnesinus (C), Vaticanus 1518 (D) durch Stichproben überzeugt, dass die durch Müllenhoff gegebenen Collationen vollkommen erschöpfend und zuverlässig sind; die im Folgenden herangezogenen Lesarten anderer Handschriften beruhen auf meiner eigenen Neuvergleichung.

Unter den Italerhandschriften zweiten Ranges lässt ein Verwandtschaftsverhältniss sich zunächst seststellen zwischen dem Vaticanus lat. 2964 und dem Ottobonianus lat. 1795, bei Massmann Rd und Re. Der Ottobonianus, der nach seiner Schrift sehr wohl aus dem Beginn des 16. Jahrh. sein kann, enthält von f. 24r an die Germania (Cornelij Taciti viri cons. de situ ac moribus Germaniae libellus incipitur) bis XIII 21 ipsa plerumque, dann folgen 5 leere Blätter. Der Vaticanus beginnt f. 1 r: Cornelius Tacitus de origine et situ Germanorum. Um das Verhältniss der beiden Handschriften untereinander und zu der Vulgata festzustellen, gebe ich im Folgenden ihre Lesungen bis zum Ende von Re mit Berücksichtigung der beiden Handschriftenclassen AB (B == Leidensis) und CD.

- seperatur RdABD seperetur II 11 Tuisconem Rde Re
  - latus Rd latos ReABCD
  - 10 arnobe RdAC arbone ReBD
- Aphrica Rde II 7
  - peteretur Rd peteret ReAB CD
  - 10 celebrant RdABCD celebrat Re

- - 12 ei filium RdeA conditorisque RdeABC
  - 15 hermiones RdeABD vocantur Rd uocentur Re **ABCD**
  - 20 primum Rd primi ReAB CD
  - 24 etiam omis. RdeC

- III 4 barditum RdABCD baritum ReC2
  - 14 ACRITYPTION Rd AGKI-TYPTION ReACD
  - 15 quando Rd quin ReABCD
  - 16 monimentaque RdeD
- IV 6 ceruli ReAB ceruli RdAB
  - 10 assueuerunt RdeCD
- V 13 muneri RdABCD omis. Re
  - 20 quoque omis. Rde
  - 21 affectatione RdeAB
- VI 12 varietate RdeB
  - 20 centini Rde
- VII 5 vincere Rde
  - 6 neque verberare Rde
  - 16 aut exigere RdeAB

- bari- VIII 8 sanctum] scum Rde
  - 11 habitam-Albrunam desunt Rd
    - Auriniam, m. ae. Albrini...
      ReAB
  - IX 3 Herculem et Martem Rde CD
  - X 5 fortuitu Rde
    - 19 sed omis. RdeABC
    - 22 explorant RdeCD
  - XI 10 iniussi Rde
    - 12 coetium Rd, coetuum Re
  - XII 7 ascondi Rde
    - 8 penarum RdeABCD
  - XIII 4 pater] ipsi Rde
    - 21 ipsa plerumque. hier endet Re.

Es ergiebt sich hieraus, dass Rd und Re aus einer gemeinsamen Vorlage stammen, da sie in einer ganzen Anzahl von Stellen der Vulgata mit einer nur ihnen eigenen Lesart gegenüberstehen, und keine aus der andern abgeschrieben sein kann, da jede von beiden sich ihre eigenthümlichen Lesungen geschaffen hat, die in eine Abschrift unbedingt übergegangen sein würden. Die Vorlage von Rd und Re war eine Mischhandschrift, die sowohl die Lesarten der Classe AB wie der Classe CD enthielt. Man wird also Re künstighin, da es als kurzes Bruchstück nicht den Werth einer vollständigen Handschrift beanspruchen kann, als Appendix von Rd betrachten können. Dem Original näher zu stehen scheint Rd, wo die Germania zusammen mit dem Dialog überliefert ist, während Re offenbar von dem Bestreben ausging, verschiedene Tractate über romische Geschichte (f. 1 tractatus de primis Italiae regibus f. 3 v versus in Caesares — aus einer Suetonhandschrift übernommen — f. 4 r Ruffi Sexti viri consularis rerum gestarum populi romani Valenino augusto liber — cf. Teuffel, Röm. LG. II 416, 1 — f. 17 r tractatus anonymus imperfectus de antiquissimis Romanorum fabulis) oder von römischen Historikern zu sammeln, und so die Germania aus dem Zusammenhang mit dem Dialog in einen anderen brachte.

Eine bis jetzt unbekannte Handschrift der Germania besindet sich unter den neuen Erwerbungen der Pariser Nationalbibliothek nr. 1180, ein Pergamentcodex des 15. Jahrhunderts, bestehend aus 41 Blättern, die eine Grösse von 27.20 Cm. haben; die Schristsläche ist 18.12 Cm. gross. Die Handschrift ist mit Miniaturen verziert, auf f. 1 ist das Wappen des früheren Besitzers gemalt: ein Adler hält ein Schild, auf dem sich ein Zweig befindet, darüber steht als Wahlspruch Vicissim; auf f. 2 steht der Name Comes Hercules Silua. Die Handschrift enthält f. 1—32 den Pomponius Mela, f. 33—40 die Germania bis cap. 44, 15 regia utilitas, f. 41 eine Urkunde vom 19. Jan. 1454, wohl in Abschrift. Die Germania ist sorgfältig geschrieben und vom Schreiber durchcorrigirt, dann in späterer Zeit von anderer Hand mit Verbesserungen und Randbemerkungen versehen worden (m. 2). Von bekannten Handschriften steht sie der Venediger am nächsten; ich gebe im Folgenden die Collation der Pariser, unter Hinzusugung der Lesarten von AB, CD Ven. Die Ueberschrift: Cornelius Tacitus de situ germanie et moribus germanorum ist von zweiter Hand, und zwar stehen situ und moribus auf Rasur. Eine Correctur, zu der im Folgenden nichts bemerkt ist, stammt von der Hand des Schreibers der Handschrift.

- I 1, 6 Rhetijsque, Reticarum
  - 2,9 Danubio, Danubius Sarmathis
  - 3,8 occeano, prius c del.
    - 4 imensas
    - 10 Arbonę m. al. arnobę D(AC)
      plures CD
    - 12 septimum .n.os Ven.
- II 5 aduersus, d del. oceanus
  - 11 genus sit D Ven.
  - 13 conditorisque ABC Ven. tres, i suprascr. CD(AB)
  - 14 Inga(n)enones, n del.
  - 15 Istaenones Ven.
  - 16 plures, i suprascr. CD
    (AB)
    pluresque ABCD Ven.

II 17 gambrinios, corr. ante n Ven.

Suenos Ven.

- 18 Vandalios B Ven.
- 19 coeterum
- 24 etiam omis. C, Ven. & del.
- III 4 relactu
  baritum, m. al. barditum C
  - 6 torrent
  - 7 uoces illae Ven. ABCD uidentur Ven. ABCD
  - 9 ad eos A
  - 13 hodie, que omis. CD
  - 14 lacuna XIV litterarum ἀσκιπυργιον Ven.
  - 15 quin et
  - 16 monimentaque D'Ven.

IH 18 Rhetigque

IV 2 connubiis

5 quamquam, m. tamquam

10 assueverunt CD Ven.

V 10 gnere, gi- add. m 2.

12 hand, hand m 2. proinde GB Ven.

21 secuntur GD affectacione AB

VI 5 consinus

8 stque imensum, in suprascr.

vibrant vibrant, alterum del.

10 distingunt ABCD Ven.

11 gales ABCD Ven.

12 varietate B Ven.

16 existimenti CD Ven.

20 centerni, r del.

23 sancies

27 concilium, m. consi (D) Ven.

VII 2 ac libera CD

6 neque verberare Ven.

13 ululatus feeminarum D Ven.

16 numerare nec, suprascr.

VIII 3 ptorum, -ec add. m 2.

monstrate, -a cerr. m 2.

D

7 nobiles &CD Ven.

9 negligunt BCD Ven.

11 Auriniam ABD Ven.

12 complures, i suprascr. C nec adulatione nec omis.

IX 3 Herculem ac Martem CD Ven.

Hermes XXXII.

IX 4 sueuorum BDC (suen. Ven.)

7 adiectam D

X 2 frugiferre, r del. m 2.

3 noctis, c del.

4 distrectos

8 latam notam, prius verbum del.

17 hinnitus, que o m. C(D). Ven.

19 proceres ut conscios apud sacerdotes, m 2. consocios. consocios, m. al. conscios Ven.

20 consotios

22 explorant CD

24 sit cum, sit del.

XI 4 subditum

5 inchoatur BD Ven.

10 nec iniussi, iniussu Ven.

11 contatione, corr. cun.

12 turbe ABCD Ven.

13 quibuscum D, Ven. (corr. qu. tum)

XII 1 consilium CD Ven.

4 ceno, corr. coeno AD(B)

5 p. aude, unam litteram post p erasit et l post a add. m 2. — plaude D

8 illud leuioribus, illud del. poenarum BCD Ven.

9 multantur, multe ACD

14 assunt. Ven. adsunt

XIII 1 rei omis.

4 cum in ipso AB (tum? cum? Ven.). uel pater uel propinquus, m. al. uel ipsi propinqui, Ven. m. uel. ipsi uel prop.

5 iuueni XIII

6 hic toga primus, toga del.

16 globo iuuenum globo, vocahulum primum del.

22 perfligant, m 2. corr. pro-

XIV 2 equare CD Ven.

> 11 clarescunt ABC clarescant D Ven.

13 tueare CD Ven.

14 liberalitatorem, m 2 m. bellatorem

uitricemque, c add. m 2.

15 frameamque, que del.

18 expectare ACD

XV 2 sonno

6 hebent] hnt D Ven.

12 et omis. D Ven.

XVI 11 et splendente Ven. liniamenta BC Ven.

> 12 subterreaneos, e del. e medio

14 hyemi AD Ven. frigibus, corr. u

16 aut defossa, corr. et

17 ignoranter

XVII 2 intenti

9 atque] at, corr. m 2. aut

2 barbororum, corr. a XVIII

> 7 prebent, m. al. prestant item Ven.

11 affert uxor, affert del.

18 hec ter, terque o suprascr.

hoc AB, haec CD Ven.

19 renuntiant Ven. pereundum (B), m. al. sic uinentes, sic parientes

XVIII 21 rursusque que, prius del. (CD) Ven.

5 acci.sis, rasura unius XIX litt. accisis D

12 tantum] tamen in corr.

16 maritum: sed tamquam maritum

sed — maritum del.

XX 1 domo]  $\vec{n}_i$  o artus, c suprascr.

> 2 mirantur D Ven. miramur m2m.)

3 nec nutricibus, corr. ac (CD Ven.)

5 dinoscas AD

6 separet etas

7 inexhiaustas, i del.

14 in aium ABCD Ven.

18 tanto major AD Ven.

19 gratior, i. m. gratiosior BC 2 Ven.

5. publicum, in add. 2 XXI in ras.

9 nephas

12 aderunt, r del.

14 poposerit, add. c

16 facultas C

17 victus

18 comis ABCD Ven.

XXII 1 e, m. al. enim CD(AB), enim, al. e Ven.

7 uinulentos D

8 saepe ius, e del.

9 et de] et omis. CD Ven. reconciliatis D Ven. inimicitijs D Ven.

10 adscisendis, c add. 2

14 calida D

XXIII 1 ordeo

- XXIII 4 ferra, alterum r del. 2
  - 5 famen, m corr. 2
- XXIV 3 infastas, e corr. 2
  - 4 parat, m. al. parauit.
  - 6 pręcipuum, pu del. expectantium, l. specsuprascr. BCD
  - 13 comtia, t in c mut.
  - XXV 1 descriptis libri
    - 6 uerberare, m. al. rant item Ven. (verbere, m. -erare, erant)
    - 9 est omis. Ven.
- XXVI 6 prestant, m. al- prebent AD(BC) Ven.
  - 7 laborare BC 2 Ven.
  - 9 ortos
- XXVII 2 signis, l suprascr.
  - 6 peroperosum Ven.
  - 13 in omis., add. 2
- XXVIII 1 . n., corr. olim auctorum CD Ven.
  - 5 sedes omis.
  - 6 diuersas D
  - 7 herciniam, y suprascr.
    annes Ven. annis
  - 11 aranisci a Boijs ABCD Ven.
  - 16 heruli B neruli ACD Ven.
  - 17 germanie D Ven.
  - 20 treboci D Ven.
  - 21 Hemetes, n suprascr.
    Nubij ABCD Ven.
  - 25 collati, m. collocati Ven: collocati-collati m.
  - XXIX 2 Batauij ACD Ven.
    - 3 chatorum, t suprascr.

- XXIX 6 contenuntur
  - 10 Mattiachorum
  - 17 nuamus, Ven. nume-
    - D numeraverimus,
      ABC numeraverim
- XXX 1 catti, h suprascr. hercinio
  - 4 cathtos, h suprascr.
  - 6 arcus CD
  - 10 differe
  - 12 rone (— ratione) D Ven.
  - 15 coonerant Ven.
- XXXI 1 raro, m. rara BD(AC). item Ven.
  - 6 reuellant D, alterum l del.
    - frontes
  - 7 noscendi BD Ven. rettulisse, alterum t del.
  - . 9 quique annullum
- XXXII 7 haec iuuenum omis.
- XXXIII 3 excissis, alterum l del.
  - 5 quoddam
  - 7 LX Ven.
  - 10 in urgentibus D Ven.
  - 11 iam n praestare, b suprascr. 2 (nobis)
- XXXIV 1 dulgibini m. al. dulcubimi CD Ven.
  - 4 frisis AD
  - 8 herculis, H corr.
- XXXIV 9 seu Ven.
- XXXV 3 frisis ABCD
  - 4 littoris
  - 6 sinatur (CD) m. al. sinuetur (AB); item Ven.

XXXV 12 virium praecipuum argumentum D Ven.

> 14 arms omis. pl**urimor**um

XXXVI 3 isoundius D Ven.

5 prodibitas, di del. nomine ABCD Ven.

8 tacti ABD Ven. ruina corum, corum del. Ven.

XXXVII 1 Cymbri B

4 ambitum CD

6 sexcentesimum C XL Ven.

8 coss. Ven.

10 cc" D Ven. X D Ven.

12 longei eui, e del.

13 sannis

16 et ipso et ipse ABCD

17 obiscerunt Ven.

18 Scaurio

19 M. quoque Mankio B Ven.

21 tresque CD Ven.

28 pulsi inde Ven.

XXXVIII 1 sucreis libri Thencterorumue

7 ingeni, u suprascr.

12 uertice ABCD ligant CD Ven.

13 inopię, m. innoxię B(ABC), item Ven.

XXXVIII 15 addituri, alterum d del.

> compti ut ABC Ven. 16 armantur, m. al. ornantur A(BCD), item Ven.

XXXIX 3 statuto Ven. patr. augurijs, patr. del. patrium ABD Ven.

> 5 coheunt D coherent Ven.

9 est omis. attoli, -lli m 2.

13 adducit, m. aditijt (ABCD) item Ven.

14 habitantur ABCDVen. tempore, m. corpore AB(CD) item Ven.

XL 1 Longobardos CD Ven. paucitas nobilitat] nobilitas D Ven.

2 cinti

7 herthum.i. (C) Ven.

9 in omis.

10 ea ABCD Ven.

13 cum omis. Ven.

17 tunc] item D Ven.

18 satiata D (saciatam Ven).

22 idque (D), quod corr. 2 id Ven.

XLI 1 uerborum ABCDVen. 7 passim et sine CD Ven.

XLII 1 Narisci Ven.

3 Bois Ven.

6 peragitus ABCD Ven. Quadisus D Ven.

XLII 8 Marabodui A XLIII 1 Gothini

Burii CD Ven.

12 patet] pet legiorum (Ven.), i supraecr. 2 (B)

XLIII 14 Arios Ven.

helueconas B Ven.

elysios Ven.

15 naharualos bis. B, semel Ven.

18 eius, m. ea uis numinis item Ven.

21 alij ABCD Ven.

22 trucis AD Ven.

25 fertilis D

XLIII 28 ligios
gethenes ABCD
regnant ABD Ven.

31 lemonij B Ven.

XLIV 1 ipse A Ven.

4 ministrantur libri Ven.

5 ordine

10 in] neque D Ven.

12 otiosa C Ven.

Mit dem Ende von sol. 40 hört der Parisinus auf. Man sieht aus den Zusammenstellungen sofort, dass derselbe wie alle anderen, auf die eine Urhandschrift des 14. Jahrh., das sogenannte Apographum Henochianum zurückgeht, da er mit der italienischen Vulgata alle verderbten Stellen gemein hat (VI 11, XX 14, XXI 17, XXVIII 11, 21, XXXVI 5, XXXVII 16, XXXIX 14, XLI 1, XLII 6). Was die Zugehörigkeit der Pariser Handschrift zu einer bestimmten Classe der Itali angeht, so kann man darüber zwei verschiedene Ansichten haben; denn die Thatsache, dass sie sich ziemlich eng an CD anschliesst, daneben aber auch einzelne Lesarten von AB aufgenommen hat, kann man entweder so erklären, dass ihr Archetypus aus der Vorlage von CD abgeschrieben wurde, nachdem diese an der Hand eines Manuscripts der Classe AB durchcorrigirt war, oder aber, dass wir es hier mit dem Exemplar einer dritten, zwischen AB und CD stehenden Classe zu thun haben, die direct aus jenem Apographum abgeleitet ist. Ich schliesse mich der ersteren Ansicht an, da die aus der Classe AB übernommenen Lesarten zum Theil jüngere Interpolationen eben dieser Handschriften sind (II 18 Vandalios, V 21 affectacione, VI 12 varietate, XLII 8 Marabodui); so erklärt es sich auch, dass die Lesungen von AB noch nicht sämmtlich in den Text gedrungen sind, sondern theilweise als Varianten figuriren (II 14, 16, XVIII 18, XXXV 6).

Das Original der Pariser Handschrift muss ein Brudercodex von D gewesen sein, dessen kleine Fehler uns hier in treuer Copie wieder begegnen (II 11, III 16, VII 13, VIII 3, IX 7, XI 13 u.s.f.); was unsere Handschrift ausser den Lesungen ihrer Vorlage Eigenes bietet, ist geringfügig und beschränkt sich auf orthographische Kleinigkeiten oder leichte Verderbnisse, die meist schon durch den

Corrector des Codex gehoben sind; auch einige Conjecturen der Itali, die nichts Neues lehren, sind mit in den Kauf zu nehmen.

Genau ebenso wie der Parisinus ist seine Schwesterhandschrift, der Venetus zu taxiren (Massmann p. 19, Thomas, Münchener Gel. Anz. XXXVI 1853 1, 2), dessen Collation ich der Pariser zugesetzt habe. Wenn gleich die Uebereinstimmung beider in Lesarten und Varianten eine ungemein grosse ist, so haben sich doch beide ihre ganz eigenthümlichen Lesungen bewahrt, die wohl entstehen können, wenn zwei Handschriften auf dieselbe Vorlage zurückgehen, nicht aber, wenn eine aus der anderen abgeschrieben ist. Für den Parisinus sind solche III 6 torrent 9 ad eos, X 4 distrectos, XXI 16 facultas, XXVIII 6 diversas, XXXV 14 arma omis., für den Venetus — von dem ja bereits andere Collationen existiren — gebe ich sie für die Cap. I—X:

I 10 donec omis. — II 22 expullerint, 24 au victorie, corr. a uictore. — III 10 ut Vlyxem, 14 constitutu, m add. 2, 15 Vlyxi. IV 6 audeli, m 2 m cerulei. — V 1 difert, 2 humilior, 9 tam, -men corr. 2, -uena, m add. 2, ut saepe, 11 scrutatus est illos, m 2 m apud, 12 principes eorum (eat m 2) possessione et usu haud proinde, 20 seratos, corr. 2, 22 argentorum, corr. 2. — VI 5 abili, h add. 2, 11 cassie, 14 coniuncto, m. cuncto, 20 centini, 21 primo, m. al. primum. — VII 3 ac animadvertere, uincere. — VIII 2 labentes, 4 cominus, 10 uespesiano. — IX 5 [parum] perum, 6 in modum, in in corr., 10 & nemora. — X 3 arborī, tenere, corr. temere (tenere C, temere C2), 6 familias.

Mithin bleibt als Resultat: Par. + Ven. sind beide aus einer Handschrist ausgeschrieben, die im Stammbaum neben D anzusetzen ist, und deren Vorlage einige Lesungen von AB ausgenommen hatte. Derselben Gruppe können wir vielleicht noch die einzige Handschrist, die ausser der Pariser den Mela neben der Germania enthält, anreihen, die von Cesena. Ueber sie berichtet Muccioli Catalogus codicum Maletestianorum T. II p. 103:

Plut. XVII, II, 2 (1 = Mela): Cornelii Taciti Germaniae descriptio Initium: Germania omnis a Gallis: Rhetiisque et Pannonitis Rheno et Danubio fluminibus, a Sarmatis: Danisque mutuo metu aut montibus separatur. Finis: Cetera iam fabulosa Hellusios et oxionas ora hominum: vultusque: corpora atque artus ferarum gerere: quod ego ut incompertum: in medium relinquam. code proportion of tassis sub initio s. XIV scriptus.

Die Bemerkung über das Alter der Handschrift kann für die Germania nicht richtig sein, da die Lesarten Pannonitis, Danis beweisen, dass wir es mit einem jungen interpolirten Exemplar zu thun haben. Auf den Mela allein aber — wie Voigt wollte (Wiederbel. 1256) — kann man diese Bemerkung, die sich so eng an die Beschreibung der Germania anschliesst, nicht beziehen.

Eine andere seste Gruppe italienischer Handschristen bilden der Cod. Laurentianus plut. 73, 20 (Massmann F p. 2), Romanus Bibl. Angel. S. 4. 42 (Massmann Q. 5, 12 — Rf, p. 17) und Urbinas lat. 412 (Massmann 655 — Rb, p. 15), letzterer ausgezeichnet durch ein auf s. 1 besindliches Wappen mit vier Feldern; auf je zweien besindet sich ein Adler, auf den beiden auderen je drei Schrägbalken. Die Ueberschrist lautet: C. Cornely taciti equitis r. de origine et situ germanie liber incipit F, De Germaniae situ opusculum soeliciter incipit Rf, Cornelii Taciti de situ Germanie liber incipit Rb. Um das Verhältnis dieser Handschristen sestzustellen, werden ihre Lesungen aus Cap. 1—V genügen.

- l 1 Retiisque F Rbs.

  Danubio F.

  fulminibus Rs. corr. 2.

  dacysque Rl.
  - 3 meatu F Rbs.
    occeanus F Rb.
    latus F Rbs.
  - 5 quibusdam gentibus om. Rb.
  - 6 rateicarum F Rbs.
  - 7 inaccessu et Rb.
  - 8 septemtrionali Rf. occeano Rbf.
  - 9 misceretur Rf. molli, et omis. Rf.
  - 10 arnobe FRbf, al. arbone FRb. plures Rbf CD.
  - 11 sex] se Rbf.
  - 12 haurit F Rbf.
- ll 1 indigninas Rf in corr.
  - 4 immensis Rs.
  - 5 adversis Rbf.

- Il 6 porro omis. Rbs.
  - 9 nisi patria F Rbf B.
  - 11 Tyistonem F Rbs.
  - 12 et] eius F Rbf.

    Magnum F Magnum manuum Rf.
  - 13 conditorisque F Rbf ABC.

    Magno F Rbf.
  - 14 equorum F Rbf.
  - 16 ut in] autem F Rbf. deos F Rbf.
  - 20 aditum F editum Rbs.
  - 21 titungri F totungri Rbs.
  - 22 sunt F Rbf D.
  - 24 etiam] & FRf D.
- III 1 apud eos et] et apud eos FRbf.
  - 3 haec] huius Rb.
  - 4 bardicum F Rbf. accendere F Rbf. future Rbf.
  - 9 os] eos Rf A.
  - 12 terre F Rbf.

- III 14 lacuna F Rbs.
  - 17 et tumulos] et omis. F Rbf.
  - IV 1 ipse] item FRbf.
  - IV 8 patientia] potentia F Rb, pontentia Rf.
  - V 2 quam Galliae F, quam Gallicas Rbf.
- V 3 qua] quam FRs.
  - 8 propitii, ne om. FRf., prepity dii, dii del. Rb.
  - 10 aurum argentumve F Rbs. proinde F Rbs. CD.
  - 14 utilitate FRbs.

Diese wenigen Capitel, die für das ganze Buch typisch sind, beweisen, dass wir es hier mit drei Abkömmlingen ein und derselben Handschrift zu thun haben, die aus einer Mischhandschrift (CD nach AB durchcorrigirt) stammend, von Verderbnissen und Interpolationen geradezu wimmelte, die denn auch in die zum Theil recht gut geschriebenen Apographa übergegangen sind. Einen besonderen Werth für die Textgestaltung hat diese Gruppe nicht, nur einen secundären für die Textgeschichte.

Der Laurentianus nämlich und der Angelicus enthalten beide hinter der Germania des Franciscus Aretinus Elegie an Pius II. (Aeneas Silvius Piccolomini), die mit dem Distichon beginnt:

> Ad Vaticani praeclara Palatia Petri Vade precor nostri diva Thalia memor.

Es folgt die poetische Praesatio des Aretinus zu den Briesen des Diogenes, die demselben Manne gewidmet sind, sodann die Briefe des Diogenes selbst.1) Wir kommen damit für die Provenienz des Archetypus in die Umgebung des Aeneas Silvius, auf dessen Interesse für die Germania ich schon gelegentlich, bei Besprechung der Stuttgarter Handschrift (Diss. p. 120) aufmerksam gemacht habe. Ebendahin weist uns auch die Handschrift in Venedig, die auf f. 1 das Wappen der Piccolomini, den Halbmond, zeigt, und auf ff. 1-166 nur Tractate, Reden und Bullen Eneae de Piccolominibus Senensis episcopi, postea Pii Papae secundi enthält. f. 167 beginnt Suetonius de grammaticis. f. 172 v. C. Cornelii Taciti Equitis Romani Dialogus de oratoribus (den Massmann übersehen hat), dann folgt die Germania. Die Zusammenstellung ist eine ähnliche, wie die der Redaction des Pontanus?), der Dialogus Germania Suetonius geordnet hatte.

<sup>1)</sup> nach Massmann p. 3 könnte es scheinen, als ob die Briefe im Laurentianus fehlten.

<sup>2)</sup> Dial. c. 36 bemerkt Pontanus nach cum ad veros iudices ventum:

Die Redaction des Pontanns ist es aber, der wir jene Notiz der Leidener Handschrift verdanken, derzufolge die Germania mit dem Dialog und den Fragmenten des Sueton zusammen von Henoch v. Ascoli in Deutschland gefunden ist, und von da nach Italien kam, wo nun sämmtliche Handschriften der drei genannten Bücher, mittelbar oder unmittelbar, aus der Abschrift Henochs, dem Apographum Henochianum, abgeleitet wurden. Begründeten Zweisel an der Richtigkeit dieser Notiz hat Voigt ausgesprochen (Wiederbel. I, 255, 3 II, 202 1): ich habe mich früher (Diss. p. 1) seinen Aussührungen nicht anschliessen können, bin aber jetzt nach nochmaliger Durcharbeitung des Materials von ihnen überzeugt. Die in Frage stehende Randbemerkung des Pontanus lautet:

C. Suetonius scripsit de viris illustribus, . . . nuper etiam Barthelomaeus Facius familiaris noster de viris illustribus temporis sui libros composuit, qui ne hos Suetonii illustres viros videre posset, mors immatura effecit [a. 1457]. Paulo enim post eius mortem in lucem redierunt, cum multos annos desiderati a doctis hominibus Temporibus enim Nicolai quinti pontificis maximi [1447 caseni. 1455] Enoc Asculanus in Galliam et inde in Germaniam profectus conquirendorum librorum gratia hos quanquam mendosos et imperfectos ad nos retulit. Cui sic habenda est gratia, ut male imprecandum est Sicconio Polentono Patavino, qui cum eam partem quae est de oraleribus ac poelis invenisset, ila suppressit, ut ne umquam in lucem venire posset. Quam ego cum Patavii perquirerem, tandem reperi cam ab illo suisse combustam ipsumque arrogantia ac temeritate impulsum de vitis illustrium scriptorum loquacissime pariter et ineplissime scripsisse.

Falls Polentone die in Frage stehende Handschrist des Sueton wirklich verbrannt hätte, so konnte er nur den einen Zweck dabei versolgt haben, den einzigen Zeugen seiner Plagiate aus dem römischen Historiker zu vernichten. Seitdem nun Ritschl nachgewiesen hat 1), dass Polentone solche Plagiate überhaupt nicht begangen hat — eben, weil er eine solche Suetonhandschrist garnicht besass, erscheint die Notiz des Pontanus durchaus unglaubwürdig, und entweder der eigenen boshasten Ersindung oder einem

deerant in exemplari sex pagellae, während der Venetus — so viel ich sehe, allein — angiebt: hie deficiunt quattuor parvae pagellae.

<sup>1)</sup> Parerga Plautina I p. 632 sq.

unbegründeten Gerede zuzuschreiben: so wird diese Geschichte nunmehr auch allgemein aufgefasst und fallen gelassen (u. a. von Roth, Suet. p. LI, 288). Die Umgebung also, in der die Nachricht von dem Funde Henochs steht, ist durchaus nicht geeignet, ein günstiges Vorurtheil für ihre Glaubwürdigkeit zu erwecken. Henoch ist von der Reise, auf die ihn Nicolaus V zur Büchersuche ausgeschickt hatte, am 13. März 1455 zurück gewesen, wie ein Brief von Carlo di Medici beweist (Voigt II, 202), und zwar scheint es, dass er noch nicht lange zurück war. Da nun Nicolaus V am 25. März 1455 gestorben ist, so muss Pontanus offenbar jene Reise gemeint haben, von der Henoch im Anfange des Jahres 1455 zurückkam, sonst hätte er nicht schreiben können temporibus Nicolai V; die Annahme einer zweiten Reise, auf der Henoch seinen Fund gemacht haben könnte, ist also undenkbar. Nun haben wir aber Urtheile damaliger Humanisten über das Inventar der Handschriften, die Henoch von jener Reise mit nach Italien gebracht hatte (Voigt a. a. O.), und die so geringschätzig sind, wie sie nicht hätten sein können, wenn sich unter jenen Codices Werke des Sueton oder Tacitus besunden hätten. kommt, dass Henoch nach seiner Reise der Bücherfinder schlechthin wird, wie die Historia Papirii in einem aus Rieti stammenden Codex Vallicellianus, die Mommsen (Herm. I, 134) als kecke Fälschung erwiesen hat, ab Enoc in Dacia gefunden sein soll. Wir werden uns also entschliessen müssen, auch diesen Theil der pontanischen Randbemerkung auf bewusste Fälschung oder ein unbegründetes Gerücht zurückzuführen. Zur ersteren konnte Pontanus veranlasst werden durch die Absicht, dem verhassten Polentone ein Gegenbild in dem ihm sympathischen Henoch zu geben, dessen Verdienste von befreundeten Schriftstellern leicht übertrieben wurden — man lese nur z. B. den Panegyricus, den ihm Josephus Lentus gewidmet hat, abgedruckt bei Massmann p. 11<sup>1</sup>. Doch konnte die Bemerkung des Pontanus immerhin einen thatsächlichen Anhalt haben. Wie wir wissen, hat Henoch von Ascoli wirklich gefunden den Apicius und Porphyrio — den von Voigt angeführten Stellen wäre noch zuzusügen die schon von Massmann angezogene Stelle bei Platina, Vite e fatti di tutti i sommi Pontifici Romani f. 216: [Enoch v. Asc.] trovò Marco Celio Appitio et Pomponio Porfirione, egregio scrittore nelle opere d'Oratio — und die Germania steht mit Apicius im Laurentianus, und mit Porphyrio, Sueton, dem

Dialog im Vaticanus 1518 zusammen. Enthielt nun die Handschrift, aus der Pontanus seine drei Schriften entnahm, dieselben mit Porphyrio oder Apicius zusammen, und fand sich bei diesen eine Notiz, die sich auf ihre Aussindung durch Henoch bezog, so konnte Pontanus durch eine willkürliche Verallgemeinerung leicht zu der Behauptung kommen, die uns die Zeilen des Leidensis ausbewahrt haben.

Von der Notiz des Pontanus bleibt für uns also nur das übrig, dass die Germania nach 1457, dem Tode des Facius, wieder ans Licht tritt: und das stimmt dazu, dass ihre erste nachweisliche Benutzung — eben durch Aeneas Silvius — in das Jahr 1458 fällt. Damals also kam die einzige Handschrift der Germania, die Mutter aller anderen, an den Tag, und zwar, wie es scheint, in der Nähe des Aeneas Silvius Piccolomini: und wenn wir diese auch nicht mehr mit dem bestimmten Namen des Apographum Henochianum bezeichnen dürsen, ihr Werth für die Textgestaltung bleibt derselbe: dagegen ist die Frage ihrer Benennung von Bedeutung für die Textgeschichte der Germania, und damit sür ein Capitel der humanistischen Bestrebungen des XV. Jahrhunderts.¹)
Wetzlar.

1) Nach Abfassung dieser Zeilen hatte ich Gelegenheit, eine Germania-Handschrift der Capitular-Bibliothek von Toledo einzusehen, über deren Vorhandensein Herr Oberbibliothekar Dr. A. Holder mich gütigst belehrt hatte. Sie ist signirt num. 49. 2, geschrieben 1468—1474 von M. Angelus Tuders, Stadtschreiber von Foligno, und enthält ausser der Germania (Cor. Taciti de vita moribus et origine Germanorum opus elegantissimum feliciter incipit) den Agricola und einige Pliniusbriefe. Einen besonderen Werth scheinen die Lesarten dieser Handschrift nicht zu haben.

## ZU DIONYSIOS VON HALIKARNASS UEBER DIE ALTEN REDNER.

Die handschriftliche Grundlage für die περί τῶν ἀρχαίων φητόρων ὑπομνηματισμοί des Dionysios von Halikarnass ist, nachdem Usener, N. Jahrbuch. f. class. Philol. 107 (1874) S. 145 f. den Weg gewiesen hatte, von Sadée, De Dion. Hal. scr. rhet. que cr. Strassb. 1878, S. 19f. (= Dissert. philol. Argentor. sel. 1. S. 103 f.) eingehender untersucht worden. Wir haben zwei auf einen gemeinsamen lückenhaften Archetypus zurückgebende Handschristenklassen. Sie werden vornehmlich vertreten durch den Codex Laurentianus plut. 59, 15 in Florenz einerseits und durch den Codex Ambrosianus D 119 sup. in Mailand andererseits. Von diesen gehört der Laurentianus dem XII., der Ambrosianus dem XV. Jahrhundert an; der letztere zeigt seiner späten Entstehung gemäss mancherlei weitergeschrittene Verderbniss, ist aber zugleich, dank einer sorgfältigeren Zwischenabschrift, vielfach ein treuerer Vertreter des Archetypus, wie dies besonders die Andeutung von Lücken erweist, welche im Laurentianus verschleiert sind.

Bei seiner Aussührung über das gegenseitige Verhältniss der beiden Haupthandschriften ist Sadée von einer Einlage in dem Abschnitt über Isokrates Cap. 16, S. 570 R. ausgegangen, die wir aus der directen Ueberlieferung von Isokrates περὶ εἰρήνης § 12 controliren können. Um dieselbe Zeit hat auch Fuhr Rhein. Mus. N. F. 33 (1878) S. 341 diese Stelle mit Unterstützung Useners behandelt. Nachdem dann noch B. Keil, Anal. Isocr. (1885) S. 48 sich geäussert hatte, ist dieselbe schliesslich von Blass in seiner "Hermeneutik und Kritik", Handb. d. klass. Alterthwsch., hrg. v. J. Müller I² S. 253 (vergl. S. 255) als typisches Beispiel verwendet worden. Eine von den bisher bekannt gewordenen abweichende Auffassung der textgeschichtlichen Vorgänge gedenke ich im Folgenden näher zu begründen.

#### ZU DIONYSIOS V. HALIKARN. UEBER D. ALTEN REDNER 61

Das Verhältniss der doppelten Ueberlieferung bei Dionysios (nach Sadée S. 19 f.) zum Isokratestext veranschauliche folgende **Uebersicht:** 

Dion. Hal. cod. Laur. Dion. Hal. cod. Ambr. θαυμάζω δὲ τὰ τῶν θαυμάζω δὲ τὰ τῶν πρεσβυτέρων εί μη- πρεσβυτέρων εί μητὰ τῶν νεωτέρων τὰ τῶν νεωτέρων εί [εί bis νεωτέρων von μηδενός (Lucke von 2. Hand am Rande] 17—21 Buchst.) δια ναπται δια μεν γάρ νοῦντας (Lücke von τοὺς παραινοῦντας 13-15 Buchst.) ούθὲν πη ἐπάθομεν

της εἰρήνης οὐθὲν πώποτε (Lücke von πώποτε οὐδ' ἐλλει- 13—15 Buchst.) ἐπάθομεν

δια δε τους ξαδίως πολεμείν αίρουμένους μεγάλαις συμφοραίς περιεπέσομεν.

Isocr. De pace § 12. θαυμάζω δὲ τῶν τε πρεσβυτέρων, εί μηκετι μνημονεύουσι κέτι μνημονεύουσι κέτι μνημονεύουσι, καὶ τῶν νεωτέρων, εἰ μηδενός ακηκόασιν, δτι διὰ μὲν τοὺς παρεί μηδ ένὸς ἀσύ- μεν γὰς τοὺς παςαι- αινοῦντας ἀντέχεσθαι της είρηνης οίδεν πώποτε κακ ονέπάθομεν, διὰ δὲ τοὺς δαδίως τὸν πόλεμον αίρουμένους πολλαίς ήδη καὶ μεγάλαις συμφοραίς περιεπέσομεν.

Ich bespreche zunächst kurz die nicht mit den Lücken im Dionysiostexte unmittelbar zusammenhängenden, nur von Fuhr ausdrücklich behandelten Verschiedenheiten. Zweisellos verdorben ist τὰ τῶν πρεσβυτέρων — τὰ τῶν νεωτέρων bei Dionysios. Hier. Wolf hatte, ausgehend von der Vulgata τὰ τῶν πρεσβυτέρων — καὶ των νεωτέρων, bemerkt: ,illud τα in vulgatis Isocratis editionibus rectius omittitur. Sed fortassis legendum των τε, quia sequitur καί, und damit hergestellt, was nach der durch Im. Bekker ans Licht gezogenen besseren Ueberlieferung für Isokrates selbst, wo man früher nur τῶν πρεσβυιέρων las, das Echte ist; für den Text des Dionysios möchte ich nicht, wie Fuhr thut, das Gleiche in Ansprach nehmen, vielmehr für diesen καὶ τῶν πρεσβυτέρων καὶ τῶν νεωτέρων vermuthen. Eine Abweichung von unserem Isokratestexte liegt weiterhin auch vor in πολεμείν αίφουμένους gegenüber τὸν πόλεμον αίφουμένους, sowie in dem Fehlen von πολλαίς ήδη και vor μεγάλαις συμφοραίς. Auch in dem letztgenannten Følle sind wir in Ermangelung eines äusseren Anhalts in der Ueberlieferung und innerer zwingender Gründe mit Fuhr ein Abschreiberversehen anzunehmen und den Dionysiostext zu ergänzen schwerlich besugt. Wir werden in allen diesen Fällen urtheilen, dass Dionysios entweder einem minderwerthigen Isokratestexte gesolgt ist, oder (vergl. Sadée S. 143 f.) nachlässig citirt hat.

Anders natürlich bei den drei im Ambrosianus getreulich vermerkten Lücken. Hier ist die Ergänzung aus unserem Isokratestexte mit ἀχηχόασιν ὅτι — ἀντέχεσθαι τῆς εἰρήνης — χαχόν gegeben. Dass der leergelassene Raum, der übrigens bei Fuhr nach dem ihm von Usener mitgetheilten handschriftlichen Material auf 18, 21, 13 Buchstaben angegeben wird, dem Umfang des Vermissten nicht genau entspricht, macht hierbei nichts aus, zumal da bis zum Archetypus der beiden Klassen mehrere Mittelglieder anzusetzen sein werden, und selbst die dem Ambrosianus nächstverwandte Handschrift, der Palatinus 58, ehemals in Heidelberg, jetzt im Vatican (Usener a. O. S. 148 f.), nach Fuhr andere Verhältnisse, nämlich Lücken von 11, 12, 8 Buchstaben, aufweist. Laurentianus hat von der mittleren der Lücken keine aussere Spur bewahrt, doch ist die thatsächlich vorhandene Textlücke hier noch minder gross, sie umfasst nur das Wort ἀντέχεσθαι. Den beiden anderen Lücken des Ambrosianus entsprechen im Laurentianus die Worte ἀσύναπται und οὐδ' ἐλλειπῆ. Hierin hat man scharfsinnig Bemerkungen eines Lesers vermuthet, die als vermeintliche Ausfüllung der Textlücken späterhin im Texte fortgepflanzt worden seien. 'Ασύναπται ist, wie Sadée sowohl als Usener erkannt haben, verschrieben für ἀσύναπτα. In οὐδ' ἐλλειπῆ steckt nach Sadée eine Randnote λείπει, nach Blass έλλιπι, nach Usener bei Fuhr , vielleicht  $\tilde{\omega}\delta$ '  $\tilde{\epsilon}\lambda\lambda\epsilon\iota\pi\tilde{\eta}$ '. Dem Sinne nach haben die genannten Gelehrten beide Male — und dabei muss der Wechsel im Ausdruck wohl auffallen, - eine Bezeichnung der Lückenhaftigkeit gefunden; an der zweiten Stelle wäre paläographisch am wahrscheinlichsten die Vermuthung Useners, der das überlieserte ούδ' berücksichtigt und die Schreibweise έλλειπής beibehält. Keil hat neben der Usenerschen Vermuthung für die zweite Stelle auch eine eigene vorgetragen, statt οὐδ' ἐλλειπῆ habe ursprünglich vielleicht οὐδὲν λείπει gestanden, und dies sei die Notiz eines Lesers, der zwischen ούδεν πώποτε und επ'90μεν, wo er eine Lücke vorfand, Nichts vermisste. Es wird gleich klar werden, wie ein Theil des wahren Sachverhaltes hier wohl gealint ist. Thatsächlich nun aber gestattet das sowohl im Lau-

rentianus als im Ambrosianus stehende interpolirte  $\gamma \acute{\alpha} \varrho$  einen Einblick in die Textgeschichte. Sadée hat bezüglich desselben richtig geurtheilt, es beweise das Vorhandensein der Lücken im Archetypus, da es andernfalls nicht hätte hinzugefügt werden können. Ich meine, wir können weiter kommen. Warum wurde eigentlich so interpolirt? Nun, der Interpolator ist es, der sein Versahren mit den Worten ἀσύναπτα οὐδ' ἐλλειπῆ, , unverknüpst und nicht lückenhaft', selbst begründet hat. Es liegt eine einheitliche, in zwei Zeilen geschriebene, Randbemerkung vor, deren Theile späterhin in der durch den Laurentianus vertretenen Ueberlieferung an verschiedenen Stellen als vermeintliche Lückenfüllung irrthümlich in den Text aufgenommen worden sind. Jener Leser, der statt và τῶν πρεσβυτέρων — τὰ τῶν νεωτέρων wohl noch καὶ τῶν πρεσβυτέρων — καὶ τῶν νεωτέρων vor sich hatte, meinte zu εἰ μηδενός nochmals θαυμάζω verstehen zu sollen, er machte τῆς εἰρήνης von dem substantivischen παραινούντας abhängig (Kruger, Gr. Sprachl. § 47 m. Anm. 1), und liess sich an οὐθὲν πώποτε ἐπά-Jouer genügen. So leugnete er alle Lückenhaftigkeit des Textes, und vermisste nur hei Beginn der vermeintlichen näheren Ausführung eine Verknüpfung durch das begründende  $\gamma\acute{a}\varrho$ , die herzustellen er kein Bedenken trug. All dies nicht eben scharfsinnig; wie gröblich er sich geirrt, lehrt die Vergleichung des unversehrten Isokratestextes. Ασύναπτα hat man bisher allgemein als ,unzusammenhängend' gefasst, und darin einen Hinweis auf die erste Lucke erblickt; wie aber συναπτός (vergl. Stephanus Thesaur. Gr. ling. 3 VII S. 1234) continuus und coniunctus ist, so kann ἀσύνantog natürlich auch ,unverknüpft, unverbunden' bedeuten, wie z. B. bei Proklos Inst. theol. 110 S. 162 Cr. ἐξ ἀνάγκης τὰ μὲν δμοφυώς συζεύγνυται τοῖς ἐκ τῆς ὑπερκειμένης τάξεως, τὰ δὲ ἀσύναπτά ἐστι πρὸς ἐκείνην (vergl. auch ebend. 35 S. 60 62, 175 S. 260, 181 S. 272). Die grammatische Terminologie kennt συναπτικοί σύνδεσμοι, und versteht darunter die Bedingungspartikeln; γάρ wird zu den αἰτιολογικοί, aber auch zu den συμπλεκτικοὶ σύνδεσμοι gerechnet (vergl. Dionys. Thrax Ars gramm. ed. Uhlig S. 90f.). Unser Interpolator wollte nur den Begriff ,unverknüpft' bezeichnen, und es hätte ihm nichts verschlagen, statt ἀσύναπτα etwa auch ἀσύμπλεκτα oder ἀσύνδετα zu schreiben. Wenn aber so ohne Aenderung des überlieferten οὐδ' ἐλλειπῆ der vorliegende Thatbestand einheitlich und

vollständig erklärt wird, so liegt hierin eine Bürgschaft für die Richtigkeit dieser Erklärung selbst.

An unserer Stelle weist, wie wir sahen, der Ambrosianus in einem Punkte dem Laurentianus und, dürsen wir hinzusügen, dem gemeinsamen Archetypus gegenüber einen weiteren im Verlauf der Sonderüberlieferung seiner Klasse eingetretenen Verlust auf: es fehlte das im Laurentianus bewahrte  $\tau \tilde{\eta} \in l\varrho \eta' v \eta \varsigma$ . Achnliches hat Sadée S. 22 f. in einigen anderen Fällen aufgezeigt. Zu ihnen gehört eine schwierige Stelle in dem Abschnitt über Lysias, Cap. 6 S. 466 R. Es heisst da: δ δὲ προσέχων την διάνοιαν τοῖς Αυσίου λόγοις ούχ ούτως ξσται σχαιός η δυσάρεστος η βραδύς τὸν νοῦν, ὂς οὐχ ὑπολήψεται τὰ δηλούμενα ώς γινόμενα ύρᾶν καὶ ωσπερ παρούσιν, οἶς ἂν ὁ ξήτωρ εἰσάγη, προσώποις δμιλείν. Nun haben:

cod. Laur.

2. Hand verbess. aus τούσδε] εί- | νοηθηναι τοὺς δὲ εἰπεῖν. πείν.

cod. Ambr.

έπιζητήσει τε ούθεν είκος, έπιζητήσει τε ούθεν είκος. τοὺς μεν ἄνδρας αἰτοῦσα εί τοὺς μὲν ἄνδρας αἰτοῦσα [da- $\tau \alpha \vartheta \epsilon i \eta$  [Rasur über dem  $\alpha$ ]  $\tau o \dot{\nu} \varsigma$  | nach ein  $\iota$  ausradirt, dann Lücke  $\delta \hat{\epsilon}$  διανοη  $\Im \tilde{\eta}$  ναι το  $\hat{v}$   $\delta \hat{\epsilon}$  [von | von 13—15 Buchst.] το  $\hat{v}$   $\delta \hat{\epsilon}$  δια-

Und es folgt: κράτιστος γὰρ δὴ πάντων ἐγένετο δητόρων φύσιν ανθρώπων κατοπτεῦσαι καὶ τὰ προσήκοντα έκάστοις ἀποδοῦναι πάθη τε καὶ ήθη καὶ ἔργα. Sadée hat (S. 24) pur bemerkt, dass die Corruptel des Laurentianus und die Lücke im Ambrosianus auf eine schon verderbte gemeinsame Quelle schliessen lassen. Die Verbesserung war aber bereits angebahnt durch Markland, der scharfsinnig vermuthet hat: ἐπιζητήσειν τε οὐθὲν εἰπός, τούς μέν ἂν δρᾶσαι, τούς δὲ παθείν ἴδη, τούς δὲ διανοηθηναι, τους δε είπειν, ,neque probabile est eum amplius aliquid requisiturum, si videat hos quidem agere, illos vere pati, hos vero cogitare, illos autem eloqui. Freilich kann diese Vermuthung schon darum nicht bestehen, weil in Abhängigkeit von icht Infinitive, sondern Participien zu erwarten wären. Markland hat seinen Verbesserungsversuch nicht mit Unrecht angesichts der allem Anschein nach ganz heillosen Verderbniss als einen leichten bezeichnet. In der That aber lässt der alte Schaden sich auch äusserlich noch leichter heben. Man setze nur für

## ANΔPACAITOYCACITAΘCIH ein: ΑΝΔΡΑCΑΙΤΟΥCΔΕΠΑΘCIN,

und schreibe: ἐπιζητήσει τε οὐθὲν εἰκὸς τοὺς μὲν ἂν δρᾶσαι, τοὺς δὲ παθείν, τοὺς δὲ διανοηθήναι, τοὺς δὲ εἰπείν, , requiretque nihil, quod probabile sit alios acturos alios passures, alios cogitatures alios dicturos. Für die Ausdrucksform vergl. Plat. Crat. 43 p. 438 e διὰ τίνος ἄλλου οὖν ἔτι προσδοκᾶς ἂν αὐτὰ μαθείν; Paläographisch verwandt ist De Isocr. 19 S. 583 R. — Isocr. Trapesit. § 12, wo (vergl. Sadée S. 23) einer im Ambrosianus angedeuteten Lücke gegenüber der Laurentianus die Spuren der Isokrateischen Worte ἔλεγχον ᾶν τοῦτον mit ελεγεν αὐτοῦ τό bewahrt hat.

Anders beurtheilt und in einen anderen Zusammenhang gestellt hat Sadée (S. 21 f.) De Isocr. 6 S. 547 R. Er setzt diese Stelle in Verbindung mit De Isocr. 19 S. 579 R. - Isocr. Trapezit. § 4. Hier lautet unser Isokratestext: πυνθανόμενος δε καὶ περὶ τῆσδε της πόλεως και περί της άλλης Έλλάδος ἐπεθύμησ' ἀποδημῆσαι. γεμίσας οὖν ὁ πατήρ μου δύο ναῦς σίτου καὶ χρήματα δοὺς ἐξέπεμψεν αμα κατ' ἐμπορίαν καὶ κατά (? vergl. Keil, Anal. Isocr. S. 67 Anm. 3) Sewglav. Nun hat aber bei Dionysios, um nur dies zu berühren, statt ἐπεθύμησ' ἀποδημῆσαι γεμίσας der Laurentianus ἐπεθύμησεν ἀποδημῆσαι. ἐπιδημήσας, der Ambrosianus ἐπεθύμησεν ἀποδημῆσαι und darauf eine Lucke. Sadée sieht in έπιδημήσας eine leichtfertige Interpolation; Fuhr (S. 356 f.) erscheint ἐπιδημήσας insofern interessant, als es zeige, wie eine in der Isokratesüberlieferung sich findende Variante ἐμπλήσας entstanden sei, indem hierin eine Conjectur zur Erklärung des unverständlichen ἐπιδημήσας vorzuliegen scheine, falls nicht etwa erst ἐμπλήσας in ἐπιδημήσας übergegangen sei; bestimmter erklärt Keil (S. 67 Anm. 2) sich für die Annahme, dass ἐπιδημήσας aus ἐμπλήσας, einem in den Text gedrungenen Glossem zu dem ungewöhnlichen γεμίσας, unter Einsluss des vorhergebenden Wortes ἀποδημῆσαι verschrieben sei. Jedenfalls handelt es sich hier um ein Schreibversehen. Aber nach Eme 9úμησεν ἀποδημησαι — Beides ist zu berücksichtigen, — konnte selbst für yemigas ohne jede temeritas interpolandi in psychologisch leicht erklärlicher Irrung ἐπιδημήσας geschrieben werden, um so eher, wenn dies vielleicht in Folge einer häufigen durch die Aussprache veranlassten Verwechslung als γεμήσας vorlag.

Noch leichter freilich aus etwa vorliegendem  $\xi \mu \pi \lambda \dot{\eta} \sigma \alpha \varsigma$ . Mag aber Dionysios γεμίσας oder ξμπλήσας citirt haben, was zu entscheiden unser Material nicht gestattet, von bewusster Interpolation im Laurentianus kann keine Rede sein. Sadée schliesst nun aber aus dieser Stelle weiter, dass auch De Isecr. 6 p. 547 R. der Laurentianus keinen Glauben verdiene. In diesem Capitel werden zum Belege der in Frageform gekleideten Behauptung: τίς δ' ούκ αν άγαπήσειε μέγεθος έχων άνηρ και δυνάμεώς τινος ήγούμενος, α πρός Φίλιππον αὐτῷ τὸν Μακεδόνα γέγραπται: einige Hauptgedanken des Φίλιππος bei grossentheils wörtlichem Anschluss an die Ausdrucksweise des Isokrates doch im Ganzen in freierer Wiedergabe vorgeführt. Ich stelle der doppelten Ueberlieferung der fraglichen Partie bei Dionysios die Isokrateische Vorlage zur Vergleichung an die Seite:

Dion. Hal. cod. Laur. | Dion. Hal. cod. Ambr. | ανθρωπίναις πλούτου και άρχης πολλάκις τοὺς έχσυμβαίνει [αι auf γίνεσθαι χυρίους, τών Ras. v. 1. Hand) yiνεσθαι χυρίους,

της δε άρετης και της παρά τοις μους πλην τους εξήπιλήθεσιν εὐνοίας τοὺς οἰκείους ἐκά- μῶν γεγονότας. στου χληρονομείν.

Isocr. Phil. § 136. καὶ [sc. ἐνθυμουμέ- καὶ [sc. ἐνθυμουμέ- τὸ δὲ μέγιστον τῶν νους] ότι τῶν μὲν νους] ότι τῶν μὲν εἰρημένων, ότι συμάλλων, έφ' οίς έαν άλλων έφ' οίς [Lucke βαίνει τοῦ μέν πλού-[das von 19 Buchst.] τοῦ του καὶ τῶν δυνασzweite α auf Rasur δὲ πλούτου καὶ άρ- τειῶν πολλάκις τοὺς von 1. Hand) τοῦ δὲ χῆς καὶ δυναστείας έχθροὺς κυρίους γίγνεσθαι, της δ' εὐνοίας καὶ δυναστείας πολ- θρούς συμβαίνει της παρά των πολλάκις τοὺς ἐχθοοὺς [danach ein v ausrad.] λῶν καὶ τῶν ἄλλων προειρημένων μηδένας ἄλλους καταλείπεσθαι χληρονό-

Sadée nun urtheilt hier folgendermassen: δέ in τοῦ δὲ πλούτου sei an Stelle des in der Vulgata richtig hergestellten ze nach Entstehung der Lücke interpolirt; da auch der Laurentianus dé habe, so sei dies ein Beweis dafür, dass hier die Worte ἐὰν ἀνθρωπίναις, non temere solum, sed etiam insano modo intrusa' seien; die Lücke selbst sei von Hier. Wolf richtig durch (xaigovour oi Zunächst aber ist nicht abzusehen, warum πολλοί > ausgefüllt. δέ für τε nicht ein einfacher Schreibsehler sein soll, der jederzeit entstehen konnte. Ferner sind die Worte ear av 3 qualvais im

Laurentianus so sinnlos, dass sie in dieser Gestalt ebensowenig absichtlich interpolirt als richtig überkommen sein können. Gewiss liegt év av gountrois, , unter den menschlichen Dingen', zu Grunde, dies aber gehört dem den Isokratestext hier frei behandelnden Dionysios selbst an, und die Stelle ist somit denjenigen zuzuzählen, an welchen der Laurentianus ohne Andeutung einer Lücke wenigstens einen Theil des Echten bewahrt hat, während der Ambrosianus lediglich eine Textlücke bezeichnet. Im Uebrigen aber ist die Wolfsche Erganzung recht geschickt ersonnen. Für sicher kann allerdings of πολλοί nicht gelten; gebracht hat Wolf hierauf der Isokratestext in § 135, wo wir jetzt mit dem Urbinas lesen: ἴδοις δ' αν . . τοὺς μὲν τιμῆς ἐπιθυμοῦντας άεὶ μείζονος ής ἔχουσιν ὑπὸ πάντων ἐπαινουμένους, τοὺς δὲ τιρός άλλο τι των όντων άπλήστως διακειμένους άκρατεστέρους καὶ φαυλοτέρους εἶναι δοκοῦντας, die Vulgata aber τῶν άνοήτως φιλουμένων τοῖς πολλοῖς statt τῶν ὄντων hatte. Und für χαίφειν wären auch andere Verba möglich, wie γεγηθέναι, άγάλλεσθαι, σεμνύνεσθαι, μέγα φρονείν, φιλοτιμείσθαι. solchem Vorbehalt aber mag man nun vermuthen, dass Dionysios geschrieben habe: ἐφ' οἶς ἐν ἀνθρωπίνοις (χαίρουσιν οἱ πολλοί). Eine andere Möglichkeit, dass nämlich das jedenfalls herzustellende έν ἀνθρωπίνοις ursprünglich Randglosse eines Dionysioslesers gewesen wäre, dass also von dem ursprünglichen Texte der Laurentianus nicht mehr bewahrt hätte als der Ambrosianus, sei wenigstens erwähnt; für wahrscheinlich halte ich sie nicht. Was die Art jener Corruptel betrifft, so kann De Isocr. Cap. 17 S. 574 R. - Isocr. De pace § 50 verglichen werden. Hier erscheint in einer für Dionysios theilweise ebenfalls nur durch den Laurentianus erhaltenen Stelle ¿áv statt eines durch den citirten Isokratestext gewährleisteten &v in Folge einer Verschreibung, die dann auch die Conjunctivform γνώσησθε nach sich gezogen hat, denn dass der ursprüngliche wohlverständliche Zwischensatz Er γαρ ακούσαντες γνώσεσθε καὶ περὶ τῶν ἄλλων nach der voraufgehenden Textverstümmelung, ut aliquo modo oratio procederet', wie Sadée (S. 23) meint, zu dem doch sinn- und zusammenhanglosen ἐὰν γάρ ἀκούσαντες γνώσησθε καὶ περὶ τῶν ἄλλων verandert sein sollte, ist nicht anzunehmen.

Berlin.

EMIL THOMAS.

# ZU DEN VIER ELEMENTEN DES EMPEDOKLES.

l.

Die berühmten Verse des Propheten von Akragas (33-35 ed. Stein)

τέσσαρα τῶν πάντων διζώματα πρῶτον ἄχουε Ζεὺς ἀργής, Ἡρη τε φερέσβιος, ἠδ ᾿Αϊδωνεύς Νῆστίς Β' ἢ δαχρύοις τέγγει χρούνωμα βρότειον

haben mit ihren allegorischen Ausdrücken ebenso den neuen wie schon den alten Auslegern Schwierigkeiten bereitet. Der dunkele Sinn namentlich des vierten rief einzelne Emendationsversuche hervor, deren Erfolglosigkeit gerade die Richtigkeit des durch Sextus Empiricus und Plutarch gebotenen Textes verbürgt.1) Aber viel mehr gehen die Meinungen auseinander über die Vertheilung der vier Götternamen auf die vier Elemente. Diese sind nach Empedokles eigener Angabe V. 78 πῦρ καὶ ὕδωρ καὶ γαῖα καὶ αίθέρος ἤπιον ΰψος; aber schon die alten Erklärer haben diesen Vers nicht beachtet und  $\alpha i \Im \dot{\eta} \varrho$  und  $\dot{\alpha} \dot{\eta} \varrho$  getrennt und jenen mit dem Feuer combinirt; als die Lust wird in den auf Aetius Placita (Diels Doxogr. p. 89, 287) zurückgehenden Stellen Hera definirt, als die Erde Aidoneus; nur versehentlich wechseln in einigen späteren Excerpten diese beiden ihre Stelle (Diels Prol. 22). Diese Desinition der alten Erklärer ist auch für die meisten neueren massgebend gewesen,2) während die Meinung des Dichters, die sich aus seinen eigenen Worten ergiebt, eine andere war.

Zunächst hat uns Empedokles nicht im Zweisel darüber gelassen, wen er mit Zeus meint, nicht das Feuer, sondern die

<sup>1)</sup> Vgl. die Anmerkung in Steins Ausgabe, Schneidewin im Philologus VI, 1851, S. 155 ff. Panzerbieter, Meininger Programm 1894 u. a.

<sup>2)</sup> S. Zeller, Phil. d. Gr. 1 S. 758. Anm. 3. Preller-Robert S. 160 Anm. 1. Diels a. a. O. u. a.

Lust. Denn der Zevs apphs hat ein synonymes Epitheton mit dem αίθης παμφανόων 204 (χθών, δμβρος, Ήφαιστος, αίθη ε); zudem wird auch V. 99 der Aether αὐγη ἀργής genannt.1) Da zudem Hoalotos das Fouer vertritt, so kann nicht an einer anderen Stelle ein so wenig ähnlicher Gott wie Zeus dasselbe bedeuten. Zeus ist also nicht das Feuer (= ζέσις Doxogr. p. 88), sondern es bleibt nur noch der  $\alpha i \vartheta \eta \varrho$  für ihn übrig; man hat natürlich auch nur zu jener Erklärung seine Zusucht genommen, weil Hera die Lust sein musste; das ist aber höchstens stoische Götterphilosophie. An den Zeùs al Jéqu valwr bei Homer und Euripides braucht kaum erinnert zu werden. Für das Element der Erde bleibt demnach nur noch Hera übrig. Ausserdem sagt es aber auch der Dichter so deutlich als er es irgend sagen konnte; denn er giebt ihr das Epitheton φερέσβιος, das in der alten Poesie, deren Sprache er mit Fleiss zu wahren sucht, eben \( \Gamma \tilde{\alpha} \tilde{\alpha} \) (Hesiod Theog. 693. hymn. Apoll. 341). Welchen Grund hätte aber Empedokles, dies Beiwort der alles Lebendige hervorbringenden weiblichen Göttin zu nehmen und einem männlichen Repräsentanten der Erde zu geben?2) Auf die uralte mythologische Deutung der Hera als Erde lege ich dabei kein Gewicht, denn darum brauchte auch Empedokles sich nicht zu kümmern. Wenn er aber Aidoneus zum Repräsentanten des Feuers macht, so appellirt er damit allerdings an eine religiöse Vorstellung seiner Landsleute und seiner Tage, da die Agrigentiner gewiss in dem Feuerberge auch den Herrn der Unterwelt vermutheten, wie schon die Legende von Empedokles Tod beweist. Knupft er doch auch mit dem Namen des vierten Elementes an den Lokalcult einer Nymphe an.3) Aber natürlich nur mit dem Namen, denn das personisicirte Element, das unendlich, gestaltlos im Weltraum gedacht wird, und dessen Abslüsse (δάκρυα - Niederschläge) jeden lebendigen Quell speisen

<sup>1)</sup> s. Diels in dieser Zeitschr. XV, S. 175. Anm. 1.

<sup>2)</sup> Schneidewin S. 158 vergleicht, indem er φερέσβιος zu Αίδωνεύς ziehen will, den Versbau von Euphorion fr. 10 ὅσσ ἐδάη Πολύδαμνα Κυτηιὰς ἢ ὅσα Μήδη; aber dieser Vers ist zweigliedrig gebaut und zur Anfügung des zweiten Gliedes nicht ἢδέ verwandt. ἢδέ trennt aber das neue Glied bei Homer immer und gestattet kein Hyperbaton des Adjectivums.

<sup>3)</sup> Photios s. v. Nήστης · Σικελική Θεός. "Aleξις. (fr. 222 Kock). [Alexis hat offenbar die Empedokleische Nηστις citirt; ob er sie eine Sikelische Göttin genannt hat oder der Lexikograph, jedenfalls heisst sie nur Sikelisch, weil sie einzig bei Empedokles vorkam. G. K.]

(τέγγει κρούνωμα βρότειον) hat nichts mehr mit einer bescheidenen Wassernymphe gemein.') Dies Spielen des Empedokles mit den Götternamen, deren unendliche Menge ihm lächerlich erscheint (405 ff.) gegenüber der einen grossen Naturkrast der Liebe, artet ja (393 ff.) zur ironischen tendenziösen Nachbildung derselben aus. Auch wenn er (13. 340) in Nachahmung der epischen Gewohnheit die Muse anrust, so hat er damit nicht eine unglückliche Nachahmung des Parmenides versucht (Stein p. 20), sondern die Καλλιόπεια, welche (85) von der Εὐσεβίη kommend das gutgezügelte Gefährt lenkt, ist weiter nichts als eine Personification der menschlichen Stimme und Rede, welche die "frommen" Gedanken über die Natur seinen Mitbürgern vermittelt;2) denn mit sichtlichem Wohlgefallen hüllt er seine Gedanken in das bunte Gewand jener überschwänglichen sicilischen Bildersprache, welche von seinem Landsmann Gorgias später in der vielseitigsten Weise zu einer schwülstigen Kunstprosa umgebildet wurde.\*)

#### II.

Die in Obigem gerechtfertigte Vertheilung der vier Götternamen auf die empedokleischen Elemente, sodass Luft und Feuer männlichen, Erde und Wasser weiblichen Gottheiten zusallen, hat eine gewisse Analogie auf einigen bildlichen Darstellungen der Elemente, die nicht gerade zahlreich und ausserdem wenig bekannt sein dürsten.

Die hier in ½ natürlicher Grösse reproducirte Federzeichnung befindet sich im Pergamentcodex Nr. 2600 der Wiener Hofbibliothek auf Blatt 30 recto. Diese nach Schrift und Bilderstil ins XII. Jahrhundert gehörende Handschrift ist einer der vielen noch der Ausbeutung harrenden astronomisch-astrologischen Sammelbände, in dem unsere Zeichnung augenscheinlich einen eigenen Bestandtheil bildet.4) Nach den Beischriften sind auf dem Blatte

<sup>1)</sup> Vgl. Gomperz, Gr. D. V. 197. 203.

<sup>2)</sup> anders Bider, Arch. f. Gesch. der Philos. 1896. S. 196.

<sup>3)</sup> vgl. Diels, Sitz.-Ber. Berl. 1884. S. 343 ff.

<sup>4)</sup> Auf einen Tractat über astronomische Instrumente und über die Finger-Zählkunst (mit Illustrationen) folgt von fol. 23—26 ein ähnlich in anderen Handschriften vorkommender aus Aratscholien geflossener Abschnitt ordo et positio syderum, kurze Beschreibungen der einzelnen Sternbilder enthaltend, mit farbigen Illustrationen. Fol. 26—27 Tractat über die Planeten.

die vier Elemente dargestellt, sämmtlich als menschliche Figuren, zwei männliche und zwei weibliche, auf Thieren sitzend. Die Luft, eine bartlose männliche Figur, sitzt mit wehendem, nur den rechten Oberkörper freilassenden Mantel bekleidet auf einem den Kopf zu ihr emporwendenden Adler. Unverständlich ist der von den



Händen gehaltene Gegenstand; auf einen Windschlauch (Atolos) würde der menschliche blasende Kopf, in welchen er ausläuft,

Fol. 28° eine graphische Darstellung des Thierkreises, Fol. 29° der Menoch als Mikrokosmus inmitten der Symbole der Elemente und der Winde, 29° Notizen über Planetenauf- und -untergänge, fol. 30° die obige Zeichnung, fot. 30° ein Kalender u. s. w.

schließen lassen. Das auf einem Löwen reitende "Feuer" ist eine ganz ähnliche, ebenfalls mit einem Mantel bekleidete Figur, die mit beiden Händen eine grosse Fackel hält. Viel fremdartiger ist die Darstellung der "Erde"; eine Frau mit nacktem Oberkörper, ein ganz antikes Diadem auf dem wallenden Haar, sitzt auf einem schreitenden Kentauren, dessen Kopf ihr linker Arm umfasst und der zu ihr emporgewendet an ihrer mit der rechten Hand dargebotenen Brust säugt. Der "Erde" gegenüber reitet das anscheinend auch weiblich dargestellte "Wasser" auf einem galoppierenden Greifen und giesst mit beiden Händen nach hinten ein Gefäss aus.

Von ähnlichen Darstellungen¹) hebe ich zunächst als der Wiener Zeichnung am nächsten stehend hervor eine Miniatur des Münchener Sammel-Codex lat. 2655 aus dem XIII. Jahrhundert, der auf das Werk des französischen Dominicaners Thomas Cantipratensis de natura rerum sowie einen Physiologus auf einem selbständigen Binio fol. 104-5 eine farbige Darstellung des Mikrokosmus und Makrokosmus folgen lässt. Und zwar ist fol. 1047 der nackte Mensch als Mikrokosmus inmitten der Gestirne, vier Jahreszeiten und der vier Elemente abgebildet, rechts der Makrokosmus, d. h. Christus, der das ganze symbolisch durch Ringe, Kreise und Quadrate dargestellte Weltall umfasst, in den Ecken die vier Cardinaltugenden. — Auf dem linken Blatte sind die Elemente, wenn auch roher und steifer, ganz ähnlich wie auf der Wiener Zeichnung gebildet: Aer auf sitzendem Adler, in der Rechten ein auch hier wieder missverstandenes Attribut, eine Art grünen Stern oder eine Blume haltend, Ignis auf einem Löwen mit einer Schale, in welcher Feuer brennt, Terra ganz wie im Vindobonensis den Kentauren säugend, jedoch ohne den Haarschmuck, Aqua männlich slatternden Haaren, auf einem delphinähnlichen Seethiere reitend, in der rechten Hand einen Fisch haltend. Die Darstellung der Elemente auf dem rechten Blatte weicht hiervon sehr ab; dort gruppieren sie sich um das quadratisch dargestellte Weltall in halber Figur mit in einander verschlungenen Händen.

<sup>1)</sup> Eine Zusammenstellung mittelalterlicher und antiker Darstellungen der vier Elemente giebt Piper, Myth. u. Symb. d. chr. K. I2 S. 97 ff. Ihm lag auch bereits eine Durchzeichnung des Wiener Bildes vor I2 S. 700 (Zusätze), vgl. I2 S. 468. Er ist der einzige, wie es scheint, dem überhaupt dieser Codex bekannt war.

sind auch Wasser und Erde als weiblich durch riesige Brüste charakterisirt, mit denen sie je ein Paar riesiger liegender Häupter saugen, in deren Haar Land- resp. Seethiere sich tummeln. Ignis ragt aus Flammen, in denen ein Paar Vögel (Phönix), Aer aus einer Wolkenmasse, in der ebenfalls Vögel sichtbar sind, hervor. Aber wir haben hier augenscheinlich eine später von der ersten abgeleitete Darstellungsform vor uns, denn die phantastisch willkurliche mittelalterliche Kunst spielte mit diesen Figuren in launenhafter Abwechslung, ohne den ursprünglichen Sinn der Personisication scharf zu erfassen. Eine Weiterbildung dieser Art müssen wir in der Gestalt der Lust sehen, welche die 4. Tasel des hortus deliciarum der Aebtissin Herrad von Landsberg 1) aus dem XII. Jahrhundert zeigt; Aer reitet dort von Winden umblasen auf einem Greifen statt auf einem Vogel, in der gestreckten Rechten hat er einen Schlauch, aus dem nach den Beischriften Hagel, Schnee und Blitze hervorkommen. Aqua ist ebenda als Mann mit Kappe und Dreizack auf einem Fisch sitzend dargestellt. Piper<sup>2</sup>) beschreibt eine Darstellung in einem Bamberger Evangeliar aus dem X. Jahrhundert, die trotz des höheren Alters bereits sehr entstellt ist; Lust mannlich, gestügelt, mit Sonne und Mond, Erde mit einem nackten Menschen in der Hand; ferner ein Epternacher Evangeliar in Gotha, aus derselben Zeit, wo die Luft in weissem Gewande die Hande ausbreitet, das Wasser eine Urne ausgiesst, die Erde Blumen in der Hand hält.\*) - Jedoch beweisen diese beiden Darstellungen durch ihr Alter, dass der zu Grunde liegende Typus, also auch die Darstellung des Vindobonensis nicht eine Erfindung

<sup>1)</sup> Die Strassburger Zeichnungen dieses nicht mehr vorhandenen encyclopädischen Prachtwerkes werden publicirt von Straub im Austrage der Soc. p. la conservation des mon. hist. de l'Alsace.

<sup>2)</sup> Myth. u. Symbolik d. chr. Kunst I2 S. 97.

<sup>3)</sup> Eine ebenfalls von Piper beschriebene Bibel in Namur aus dem Kloster St. Hubert (XII. Jahrh.) zeigt in einer prachtvollen Initiale die Elemente in vier Medaillous um ein fünftes mit Christus gruppirt. Die in der christlich-archäologischen Sammlung der Universität Berlin befindliche Durchzeichaung konnte ich einsehen. Ignis, weiblich in weiss-rothem Gewand, Mond und Sonne in der Hand. Aer männlich mit Fackel (?) in der einen und Scheibe oder Ball (Weltkugel?) in der anderen Hand. Terra, hüpfender Mann mit Spaten und Pflanze. Aqua, bekleideter Mann mit Ruder und Wassergefäss. — 4 Bronzefigürchen in Bamberg im Privatbesitz beschreibt Piper S. 107.

des späteren Mittelalters sind, dass vielmehr ihre Vorbilder rückwärts zu vorfolgen sind. Die Wiener Zeichnung trägt aber auch an und für sich genügende Spuren antiker Herkunft. Namentlich die Figur der Terra. Haar und Kopfschmuck ist derjenige der Hera; jedoch kommt auch Gaia mit der gezackten Stephane vor, z. B. auf der Vase des Aristophanes mit der Gigantomachie (Roscher Lex. I, 1580). Dass die Terra den Kentauren säugt, ist freilich kein antikes, sondern durch Missverständniss hineingebrachtes Motiv.1) Personificationen wie Götter auf entsprechende Thiere zu setzen kam in der Kunst der Kaiserzeit allmählich wieder in Aufnahme.2) So sitzen die weiblichen Personificationen der Jahreszeiten auf Thieren in den Reliefs einer Situla aus Vienne, die in den Annali 1852 tav. L. (p. 216) abgebildet ist; die Thiere sind zweimal der Panther, ein Stier und ein Wildschwein. Der Löwe ist als Symbol des Feuers, namentlich in der von der Astrologie beeinslussten Mithrasreligion, nachgewiesen; 2) schwerer dürste aber der Kentaur als Träger der Terra zu erklären sein, da man eher einen Stier wie auf den Tellusdarstellungen erwartet; aber z. B. der Wagen der Kore oder Demeter (mit Dionysos) wird bisweilen von Kentauren gezogen. 4) Dagegen der Greif als Träger des Wassers ist möglicherweise nur eine Verwechslung mit dem auf der Münchener Zeichnung angedeuteten Meerungeheuer, ebenso wie ein solcher bei der Figur des Aer im hortus deliciarum (Pl. IV Straub) missverständlich an Stelle des Vogels getreten ist.

Trotz der auffallenden Uebereinstimmung der Terra in der Wiener Zeichnung mit Hera darf man als antike Vorlage des Bildes doch kaum noch eine Illustration zu Empedokles Zeus, Hera, Aidoneus, Nestis sehen, sondern nur eine Personification der seit Empedokles allgemein bekannten vier Elemente. Ein ständiges Requisit der Physik aller philosophischen Systeme seit Empedokles, mit dem sich die verschiedenen Philosophenschulen verschieden abfanden, erhalten sie göttliche Gestalt erst wieder im sinkenden Alterthum, seit wann, lässt sich leider nicht ermitteln. Der Pariser

<sup>1)</sup> vgl. C. Meyer im Repertorium für Kunstwissenschaft XII S. 246.

<sup>2)</sup> vgl. Sittl, Adler u. Weltkugel. Jahrb. f. kl. Phil. Suppl. 14. S. 37.

<sup>3)</sup> Cumont, das III. Mithräum von Heddernheim, Westdeutsche Zeitschr. f. Gesch. u. Kunst 1894 S. 94, 100. Dieterich Abraxas, S. 52. Anm. 7.

<sup>4)</sup> Münze von Kyzikos Mionnet II. 542, 195. Müller-Wieseler II, 115. Cameo ebd. 116. Imhoof-Blumer Gr. M. Taf. VII, 3.

Zauberpapyrus, welchen Dieterich publicirt hat (Abraxas S. 57 v. 713) rust sie als Götter an δέσποτα ὕδατος, κατάρχα γᾶς, δυνάστα πνεύματος, ebenso die Orphischen Hymnen V, 4 ὑψιφανης Λίθηρ, κόσμου στοιχεῖον ἄριστον u. LXVI, 4 ἐργαστήρ, κόσμοιο μέρος, στοιχεῖον ἀμεμφές (d. i. Hephaistos). Kirchenschriststeller erwähnen sie gleichfalls als Götter; ') bei denselben kommen sie auch zuerst in Verbindung mit dem Mikrokosmus vor. ') Wir werden also nicht sehlgehen, wenn wir uns den Typus der Elemente der Handschristen in der Zeit des ausgehenden Alterthums entstanden denken. Aber trotzdem erhalten auch ältere schon bekannte Darstellungen der Elemente durch sie neues Licht.')

Die eine Gruppe derselben, welche die Elemente nicht selbständig, sondern nur assistirend darstellt, zeigt freilich wesentlich verschiedene Typen. Zu dieser gehören folgende Bildwerke:

- a) die Giebelgruppe des capitolinischen Jupitertempels, in welcher Ernst Schulze (Archäologische Ztg. XXX, 1873 S. 1 ff. mit Taf. 57) die vier Elemente nachgewiesen hat; der Giebel ist copiert auf einem von Brunn Monumenti V, t. 36 publicirten Relief im Conservatorenpalast, dazu passt ergänzend eine Zeichnung des Codex Coburgensis (Arch. Ztg. XXX. Taf. 57). Schulze kommt zu dem Resultat, dass in den Giebelecken Wasser und Erde als Tellus und Okeanos (oder Thalassa), und zweimal der mit je zwei Kyklopen schmiedende Vulcanus dargestellt sei die Lust müsste dann consequenterweise durch den in der Mitte zu den Füssen Iupiters besindlichen Adler repräsentirt sein. Diese Manchem vielleicht recht unsicher erscheinende Deutung erhält eine unzweiselhafte Bestätigung durch die Darstellungen der Prometheussarkophage.
- b) Capitolinischer Sarkophag, abgebildet bei Müller-Wieseler II, Taf. LXV, Nr. 838a und öfter. s. bes. Jahn, Annali 1847 pl. Q p. 306 ff.

<sup>1)</sup> z. B. Gregor von Nyssa de vita S. Macrinae Migne Patr. XLVI, p. 964 B. Piper, Mythol. u. Symbolik d. chr. K. I<sub>2</sub> S. 93.

<sup>2)</sup> Siehe die Stellen in Suicer's Thesaurus ecclesiasticus s. v. μικροπόσμος.

<sup>3)</sup> Die Darstellungen der vier Elemente durch blosse Symbole, Thiere oder Attribute im Alterthum sind zu wenig sicher, als dass es sich auf sie einzugehen verlohnt; namentlich gilt das von der durch Cumont, Westdeutsche Zeitschr. a. a. O. gegebenen Deutung der Attribute des löwenköpfigen Dämonen auf Mithrasdenkmälern. Denn mag der Löwe immerhin das feurige Element sein, so ist doch nicht genügend aufgeklärt, wie der Schlüssel in der Hand des Ungeheuers zum Symbol der Luft werden kann.

c) Neapler Sarkophag, ebd. Taf. LXVI, Nr. 841, ausführlich erklärt von Jahn, Ber. d. sächs. Ges. 1849 S. 158ff. mit Taf. VIII.

Auf c ist Erschaffung, Beseelung und Entseelung des Meuschen in Anwesenheit einer Versammlung von Göttern und Elementenwesen, auf b derselbe Vorgang mit einer beschränkten Anzahl göttlicher Wesen dargestellt, wobei c in offenbarer Beziehung zur Giebeldarstellung des capitolinischen Tempels steht. Auf b entspricht der Symmetrie der Composition wegen die Schmiede des Vulcanus der Gruppe des geseselten Prometheus. Es kann aber nicht zweiselhast sein, dass Vulcanus auch hier das Element des Feuers repräsentirt. Die Erde stellt Tellus mit nacktem Oberkörper, Füllhorn und zwei Kindern dar, das Wasser ein Okeanos mit Ruder und Ketos. Auf c liegt Tellus ohne Kinder mit Früchten und Füllhorn da; in ihrem Schoosse schmiedet allein Vulcanus. Das Wasser ist durch eine weibliche mit entblösstem Oberkörper daliegende Figur dargestellt, Attribute sind wieder Ruder und Ketos. Die Luft vertritt eine weibliche Figur veste velisicans (vgl. Jahn S. 170), die aber der Symmetrie wegen, wie im capitolinischen Giebel das Feuer, auf der anderen Seite in der Nähe der Thalassa noch einmal dargestellt ist. Auf dem capitolinischen Sarkophag ist augenscheinlich wegen Platzmangel die Lust nur durch einen kleinen trompetenden Windgott vertreten, sodass hier sehr bedeutsam alle vier Elemente in einer Gruppe vereinigt sind. In diese Gruppe sind nur noch zwei kleinere Figuren eingeschlossen; wie es scheint Eros und Psyche, deren Bedeutung an dieser Stelle aber räthselhaft bleibt, da ja doch die Hauptdarstellung sich genügend mit Eros und Psyche beschäftigt. Wenn ich eine Vermutbung wagen darf, so könnten damit, wenn auch etwas ungenau, des Empedokles Equç und Neixog personificirt sein.

In viel näherer Beziehung stehen die durch die Handschriften erhaltenen Typen zu einer anderen Gruppe von Bildwerken. Ich meine die jetzt von Schreiber auf Taf. XXXI—XXXII der hellenistischen Reliefbilder aufs Neue herausgegebenen Reliefs in Florenz und im Louvre. Petersens Abhandlung in den römischen Mittheilungen von 1894 (S. 171 ff.) sichert dem Florentiner Relief die Zugehörigkeit zur Ara pacis des Augustus, an dessen Umfassungsmauer es den Mittelpunkt des aussen herumlaufenden Frieses der Opferzüge bildete. Zugleich hat Petersen sehr schön ausgeführt, wie die in der Mitte der Darstellung sitzende Tellus mit den

beiden Kindern, von Attributen des Segens und der Fruchtbarkeit umgeben, zugleich ein Sinnbild der Pax des Augustus geworden ist und die anderen beiden Figuren, die schon öfters als Personificationen von Lust') und Wasser gedeutet sind, neben ihr zurücktreten und gleichsam nur als Folie für sie dienen. Trotzdem glaube ich, dass man zu weit geben würde, wenn man ihr und den beiden Nebenfiguren die elementare Bedeutung überhaupt absprechen wollte. Wenn auch Tellus gewiss zu der innerhalb der Umfriedigung verehrten Pax in Beziehung gesetzt ist, so bleibt sie doch immer Tellus auf ihrem Felsensitze, die xovçozgógog und φερέσβιος Γαία, denn das deuten ja gerade die beiden Ne-Diejenige links ist die Luft, da sie auf einem benfiguren an. Vogel sitzt. Das Wasser ist nicht etwa durch eine bekannte Gottheit desselben vertreten, sondern auch personisicirt und sitzt auf einem Meerdrachen, dem das Ungeheuer der Münchener Miniatur ähnelt. Wenn zur Erklärung der Urne und der Wasserpslanzen gerade unter der Luft neuerdings mit Heranziehung von Aristoteles (de mundo p. 394 b. 13) bemerkt worden ist, dass hierdurch auch den feuchten Bestandtheilen der Lust Rechnung getragen wird, so scheint es mir vielmehr evident zu sein, dass diese Attribute noch mit zur Darstellung der auch die Sümpse beherrschenden Erde gehören sollen. Das zeigt deutlich die ganz ähnliche Darstellung des karthagischen Reliefs. Dieses nämlich ist nicht etwa bloss, wie auch Petersen annimmt, eine modificirte Kopie nach der Ara Pacis-Wand. Zwar stimmt die Figur der Tellus genau überein; es ist derselbe Typus der sitzenden Κουροτρόφος, und auch hier sind zwei Elemente als Nebenfiguren verwendet, aber die eine ist männlich; auch sitzen sie nicht auf Thieren, sondern das , Wasser' ragt aus einer Fluthenmasse hervor, die von Delphinen, Muscheln und einem Seeungeheuer belebt ist. Die andere Figur, deren Geschlecht zweiselhaft ist, ragt mit dem Oberkörper aus einer Wolke hervor und hält eine Fackel, bedeutet also offenbar nicht die Luft, oder gar die heisse Luft Afrikas, sondern das Feuer, das auch in den Miniaturen eine Fackel trägt. Dass aber die Erde so sehr in den Vordergrund getreten ist, setzt eine typische Gewohnheit, sie in Verbindung mit anderen Elementen, einmal mit Wasser und Luft, einmal mit Wasser und Feuer dar-

<sup>1)</sup> M. Mayer bei Roscher II, S. 2152. , Lustgöttin'.

### 78 G. THIELE, ZU DEN VIER ELEMENTEN DES EMPEDOKLES

zustellen, voraus. Diesen seststehenden Typus benutzte der Künstler der Ara, indem er ihn für den gegebenen Zweck sein nüancirte, so dass die Darstellung, wie Petersen gezeigt hat, zugleich eine Illustration des friedlichen Zustandes der Erde bietet, wie er im carmen saeculare des Horaz geschildert ist. Die Gewohnheit aber, die Elemente in dieser Gruppierung darzustellen, ist älter als unsere Reließ. Dass diese etwa mit Empedokles Elementen in einer directen Beziehung stehen, wird niemand behaupten wollen, aber ich glaube immerhin klar gemacht zu haben, dass an ähnliche Bildwerke die spätantiken Darstellungen der vier Elemente anknüpsten.

Berlin. GEORG THIELE.

# DIE VORREDE DER APULEISCHEN METAMORPHOSEN.

In seinen interessanten Abhandlungen über das wunderbare und wundervolle Eselsbuch hat Rohde mit vollem Rechte betont, dass in dieser Vorrede Lucius von Korinth, der Held der Erzählung, unmöglich allein das Wort haben kann, sondern dass die Persönlichkeit des Helden, in sonderbarer und schwer entwirrbarer Weise, mit der des Erzählers durcheinander schillert. Doch scheint er, bei aller Bewunderung, welche der Scharfsinn und Geist seiner Auseinandersetzungen verdienen, sich die Erklärung der Räthselworte der Einleitung, — an sich schon eine mühselige Aufgabe — noch unnöthigerweise erschwert zu haben. Schreibt er doch: 1) Er (Apuleius) behauptet, die lateinische Sprache in Rom (was freilich schwer glaublich wäre) nicht erst erlernt, sondern ausgebildet zu haben (excolui) d. h. seinen lateinischen Ausdruck erst dort zum kunstgemässen Organ schriftstellerischer Mittheilung entwickelt zu haben'. Wenn auch wir, da wir des Apuleius Jugendleben und spätere Schicksale kennen, die Anspielungen auf seine eigenen Verhältnisse aus der Vorrede herauslesen, so ist das wahrscheinlich seine eigene Absicht nicht gewesen und brauchte ein Leser, der damit unbekannt war, davon nichts zu verspüren, ja konnte das Apuleius stellt sich dem Leser vor als ein Grieche, der nach Rom gekommen Lateinisch gelernt habe und jetzt in dieser ihm noch kaum geläufigen Sprache ein griechisches Märchen erzähle. Den Afrikaner lässt er, wenn auch nicht in seinen Gedanken, doch in seinen Worten, ganz bei Seite. Die Worte aerumnabili labore, nullo magistro praeeunte und aggressus weisen deutlich darauf hin, dass vom Erlernen einer neuen Sprache die Rede ist, sonst ware es einem litterarisch entwickelten, studirten jungen Manne nicht so sauer geworden die Kenntniss seiner Mutter-

<sup>1)</sup> Rhèin. Mus. 1885. p. 83; vgl. Sittl Archiv f. L. L. 1889 p. 558.

sprache, in welcher er schon in der Heimath rhetorischen Unterricht genossen haben wird,1) so auszubilden, dass er darin schriftstellern könnte. Wohl trägt die Sprache des Apuleius und seiner Zeitgenossen die deutlichen Spuren, dass sie aerumnabili labore zusammengelesen ist, doch brauchte man zu dieser Arbeit keinen magister, keinen grammaticus oder litterator. Wollte man in dieser compositareichen Sprache Nachdruck legen auf die Praeposition in excolui, so wird doch sermonem aggressus excolui kaum mehr bedeuten als: ich habe angefangen eine Sprache zu erlernen und habe es darin bis zu einer gewissen Vollkommenheit gebracht. Die mehr esoterische Deutung, dass Apuleius in Rom seinen lateinischen Ausdruck zum kunstgemässen Organ schriftstellerischer Mittheilung entwickelt habe, konnte wohl nur bei einem Gelehrten auskommen, der des Apuleius Leben und Denkart mühsam erforscht hatte: doch hat der Madaurenser nicht für Caius Persius, sondern für Iunius Congus und Laelius Decumus geschrieben.

Der Gedankengang der Vorrede wäre also der folgende: ,zu deinem Vergnügen, geneigter Leser, in noua fert animus mutatas dicere formas; du wünschst zu wissen, wer ich bin? Griechenland (Athen, Korinth und Sparta für ganz Hellas) ist die alte Urheimath meines Geschlechtes: dort (dass der Redende, der Prologus, dessen Person und die des wirklichen Apuleius genau auseinander zu halten sind, das Griechische in Athen erlernt habe, lässt sich aus dem rhetorischen Attidem²) — Graecam nicht folgern) habe ich in meinen Kinderjahren das Griechisch gelernt, später als fremder Student (aduena²) studiorum) nach Rom gekommen, habe ich ohne Lehrer, mit unsäglicher Mühe das Studium der Römersprache (Quiritium indigenam⁴) sermonem) angefangen und weiter getrieben. Entschuldige es also, wenn ich, der fremden Sprache ein noch ungeübter Sprecher, irgend einen Fehler mir zu Schulden

<sup>1)</sup> Rohde (l. l. p. 74) nimmt an er habe in Karthago seine Studien bis zum 19. oder 20. Jahre fortgesetzt.

<sup>2)</sup> cf. de deo Socrat. ed. Goldb. p. 4 quapropter si ita videtur, satis oratio nostra atticissaverit.

<sup>3)</sup> cf. Met. p. 222, 10. eram cultor denique adsiduus, fani quidem aduena, religionis autem indigena.

<sup>4)</sup> Dass er seine eigene Muttersprache in Rom aerumnabili labore studirt haben würde, ist doch wohl gar undenkbar. Selbst wenn man Quiritium als Attribut von studiorum gelten lassen wollte, würde doch indigenam sermonem = indigenarum sermonem zu sassen sein.

kommen lasse. Sittl erinnert daran, dass, wie der Florentinus (F) zeige, dieser Abschnitt unvollständig überliefert sei. F hat nămlich si quid exetici..... ac si quid forensis sermonis rudis locutor offendero. Wahrscheinlich ist die Lücke durch sonuero') auszufüllen: si quid exetici (sonuero) ac si quid foreneis sermonis rudis locutor offendero. Forensis sermo mit Sittl auf die Sprache des Forums zu beziehen, möchten wir uns nicht leicht entschliessen. Wenn man den wirklichen Apuleius in der Vorrede zu hören glaubt, entsteht doch wohl ein zu greller Gegensatz zwischen diesem forensis sermonis rudis locutor und dem angeschenen Advocaten des eilsten 2) Buches mit seinen gloriosa in fero patrocinia. Spricht, wie wir meinen, nur der Grieche, hinter dessen Maske sich Apuleius versteckt und der ein griechisches Märchen ins Lateinische übersetzt, so ist der serme forensis in diesem Sinne erst recht unpassend. Wir übersetzen also einfach: der fremden Sprache unersahrener Sprecher.

Besonders rathselhaft klingt der Passus: iam haec equidem ipes nocis immutatio desulteriae scientiae stilo, quem accessimus, respendet. Er sieht fast aus, wie aus den Florida entlaufen, und den Augenblick andeutend, in welchem der Redner in der Mitte seines Vortrages die Sprache wechselt, wie es in dem sogenannten Prologus des Buches de deo Socratis, welcher wohl eher in die florida gebort'), heisst: quapropter si ita uidetur, satis oratio nostra atticissauerit. tempus est in Latium demigrare de Graecia; nam et quaestionis huius ferme media tenemus. Uebrigens befriedigt von den bisher gegebenen, meist ziemlich gesuchten Erklärungen keine. Es scheint aber der Schriststeller in seiner preciösen Sprache nur sagen zu wollen, dass mit der Erzählung der verschiedenen Metamorphosen, die Metamorphose der Sprache, d. h. die Uebersetzung, trefflich stimmt. Dass der Stil, tändelnd und sophistisch sein soll' lässt sich aus den Worten schwerlich herauslesen.

So wenig die in der Praefatio redende Person mit dem Lucius von Korinth, dessen Schicksale im Folgenden erzählt wer-

<sup>1)</sup> Seneca. Suasor. 6, 27 quales esse Cicero Cordubenses poetas ait, pingue quiddam sonantis atque peregrinum. (cf. Gic. pro Arch. 26.)

<sup>2)</sup> p. 223, 29. quae res — eliam uiclum uberierem subministrabat quaesticulo forensi nutrito per patrocinia sermonis Romani; p. 225, 2 iam stipendiis forensibus bellule fotum.

<sup>3)</sup> Goldb. p. 4.

den, ganz zusammensallt (deutet er doch mit keinem einzigen Worte an, dass es seine eigene Geschichte ist), so wenig kommen die Ausdrücke der Einleitung ganz mit dem Inhalt der Metamorphosen überein. Von figurae fortunaeque hominum in alias imagines conversae et in se rursum mutuo nexu refectae ist gar nicht die Rede: nur eines Menschen Metamorphose und seine endliche Entzauberung ist der Gegenstand des ganzen Buches.1) Eben so wenig erhellt, warum der Lucius-Esel ein goldener Esel heisst, ein Name der, wenn wir seinem Landsmanne Augustinus?) glauben können, vom Schreiber selbst herrührt, dessen eigene Unfälle und Irrsale er im Eselsbuch zu lesen glaubt. Soll der goldene Name darauf hindeuten, dass die Metamorphosen ein aureus libellus sind? oder ist der goldene Esel etwas mehr als ein gewöhnlicher Esel, sodass er mit dem Helden des mittelalterlichen Asinarius ausrufen könnte non sum uulgaris asinus, nec sum stabularis?3) oder endlich giebt es ein, wenn auch noch so fernes Band zwischen dem Eselsmärchen und der Midassage? Hatte doch gewissen Versionen dieser Sage gemäss der Midas nicht nur Eselsohren bekommen, sondern war ganz in einen Esel verwandelt.

Im Folgenden ist ein Versuch gemacht, die *Praefatio* zu illustriren und ihr durch einige leichte Aenderungen und Ausfüllungen eine lesbare Form zu geben.

### At 1) (ut) ego tibi sermone isto Milesio uarias fabulas conseram

1) At  $\langle ut \rangle$  habe ich geschrieben, ut Oudend. at Fq. Wenn auch at nirgend die Krast des indischen atha hat, so ist es doch dem Apuleius wohl zuzutraueu damit ein Buch anzusangen, wobei das griechische  $a\lambda\lambda a$  mitgespielt habeu wird. Uebrigens werden at und ut selbstverständlich oft verwechselt. 58, 3 schwankt die Lesart atque und utque. Im Ansang des zweiten Buches, das mit ut primum beginnt, hat der Doruillianus ein kapitales mit Gold und Farben illuminirtes A. Hier hat der Mediolanensis für ut nur ein t; offenbar sollte der Vocal später nachgetragen werden. Liest man at ego, so wird es sast unmöglich die Subiunctiue conseram und permulceam zu erklären. Dazu kommt, dass Fulgentius offenbar ut permulceam gelesen hat. Mythol. I. p. 3 (Munck.) additur quia et mihi nuper imperasse dinosceris (dignatus es?) ut seriatas adsatim tuarum aurium sedes lepido quolibet susurro

<sup>1)</sup> Eine Ausnahme macht nur die Metamorphose der Pamphile.

<sup>2)</sup> Augustin C. D. XVIII. 8. p. 278, 12. (Domb.) sicut Apuleius in libris, quos asini aurei titulo inscripsit, sibi ipsi accidisse, ut accepto ueneno humano animo permanente asinus fieret, aut indicauit aut finxit.

<sup>3)</sup> cf. Mone Anz. vol. VIII.

suresque tuas beniuolas<sup>2</sup>) lepido susurro permulceam<sup>3</sup>), modo<sup>4</sup>) si papyrum Aegyptia<sup>5</sup>) argutia Nilotici calami inscriptam non spreueris inspicere, figuras fortunasque<sup>6</sup>) hominum in alias imagines conuersas et in se rursum mutuo nexu refectas<sup>7</sup>), (en)<sup>6</sup>), ut mireris, exordior. quis ille (ego)<sup>6</sup>) paucis accipe. Hymettos Attica et Isthpermulceam. Nur entsteht eine kleine Schwierigkeit durch das zweite ut am Ende der Periode, die aber leicht gehoben wird durch die Erwägung, dass ut mireris den Werth einer Parenthesis hat und einen adverbialen Ausdruck vertritt. Ut mireris — ad tuam admirationem: ita ut mireris: ita ut admiratio tibi moueatur.

- 2) beniuolas. Parisinus: bibulas.
- 3) susurro permulceam vgl. 4, 27 fabulis permulceo; 33, 27 animum meum permulcebam cantationibus.
  - 4) modo si vgl. 206, 22 si tamen.
- 5) papyrum Aegyptia argutia Nilotici calami. Wer zweiseln möchte, ob die Eingangsworte aus der Feder des Apuleius selbst geslossen sind und sie vielleicht irgend einem griechischen Vorbild entlehnt denkt, erwäge, wie der in die Mysterien der Isis, des Osiris und Serapis eingeweihte Autor sich in Anspielungen auf ägyptische Dinge gesällt, wie, ausser aus dem ganzen elsten Buche, am besten aus dem Gebet p. 35, 25 erhellt. Mit Aegyptia argutia wird Apuleius die Buchstaben, das Alphabet, eine ägyptische Ersindung, gemeint haben. Fulgentius Mythol. p. 19 et quicquid libet Niliacis exarare papyris, seriatis aurium sedibus percipe. Das Adiectiv Niloticus kehrt 35, 27 incrementa Nilotica wieder. Der Vatic. 3384 liest Aegyptiam.
- 6) figuras fortunasque. Wölfflin vermuthet figuras formasque; doch bat das Zeugma bei Apuleius nichts anstossendes, denn mit den figurae wechseln doch auch die fortunae der Menschen.
- 7) refectas. reficio in diesem Sinne hat Apuleius auch noch 57, 8 ut ipse sentirem non asinum me uerum iam equum currulem nimio uelocitatis refectum (iam schreibe ich für das etiam der Hss.; nimio uelocitatis mit Petschenig und Rohde, nach den Spuren der Hss. nimio uelocitati F $\varphi$ , nimia uelocitate Eyss. Rohde will ohne Nothwendigkeit refectum in effectum umändern). Sonst gebraucht Apuleius reformo in 20, 26; 52, 25; 70, 12; 110, 25; 12, 11; oder reformo ad 214, 22.
- 8) (en), ut mireris, exerdior. Durch das eingefügte (en) wird das Schleppen der Periode verhindert. Analog ist 163, 6 fabulam denique bonam prae 1) celeris suaue comptam ad aures uestras adferre decreui et en oecipio.
- 9) quis ille (ego). So habe ich geschrieben mit Erneuerung einer alten Conjectur. Der Versasser spricht im Ansang in der ersten Person und geht gleich (vs. 6) wieder in derselben Person weiter. Höchst sonderbar wäre es, wenn er sich in dem kurzen Satze in der Mitte in dritter Person gedacht

<sup>1)</sup> Ich behalte die Eyssenhardtische Lesart, wenn sie mir auch verkehrt scheint weil es hier nur auf die letzten Worte ankommt.

mos Ephyraea et Taenaros Spartiaca, glebae 10) felices aeternum 11) libris felicioribus conditae 12), mea uetus procapia 15) est. ibi linguam 14) Attidem primis pueritiae stipendiis merui, mox in urbe Latia aduena studiorum, Quiritium indigenam sermonem aerumabili labore, nullo magistro praecunte aggressus excolui. 15) en ecce praefamur 16) ueniam, si quid exotici 17) (sonnero) ac si quid forens i s 18) sermonis rudis 19) locutor offendero. iam haec equidem ipsa uocis immutatio desultoriae scientiae stilo, quem accessimus 20), responde t. 21) fabulam Graecanicam 22) incipimus. lector, intende: laetaberis.

hätte. Uebrigens ist die Anwendung einer seststehenden Formel, wie das bekannte ille ego (vgl. auch Martial. X. 53 und Anthol. Lat. Pers poster. Cerm. Epigraph. conlegit Buecheler. Pars I. 463. 1) ganz der Apuleianischen Manier entsprechend.

- 10) glebae felices cf. 205. 29 nunc Eleusiniam glebam percelis.
- 11) seternum. 36, 1 steht in acternum.
- 12) libris selicioribus conditae. Valer. Maxim. I. Praesat. peregrinaeque historiae seriem selici superiorum stilo conditam. Pacianus Exhertatie ad Paen. c. 1 (Migne XIII p. 1081) tantae virtutis exemplum etiam stilo condere. vgl. auch 76, 25 Milesiae conditorem.
- 13) prosapia: Urheimath. 193, 11 steht das Wort mehr im gewöhnlichen Sinn.
  - 14) linguam F \*inquam \varphi.
- 15) excelui exercui. Val. Max. IIII 7 . . . in excelendo iure amicitiae. Vita Iuuenalis (Friedland. p. 3) (satiricum) genus scripturae industriose exceluit. Satiricam genus oder id genus wird man schreiben müssen um den Sinn zu vervollständigen.
- 16) pressamur ueniam, 219, 23 praesatur deum ueniam. Florida ed. Krueg. p. 1. 2. ita mihi praesanda uenia.
  - 17) exolici 192, 4 exolici iuris.
- 18) forensis im Sinne von peregrinus kommt noch einmal vor 64, 26. Die Stelle ist aber sehr verdächtig und es wird wohl mit Heinsius forinsecus zu lesen sein.
- 19) rudis nouus, cl. 115, 1. doctorumque stilis rudis perpetuabitur historia.
  - 20) quem accessimus, vgl. 18, 18; 193, 15.
- 21) respondet ist Vulgata, respondit F $\varphi$ . Respondet hat auch der Mediolan.
- 22) Graccanicam. Desselbe Adiectiuum hat Apuleius auch 200, 22. Sonst Graccionsis 44, 3.

Zuletzt noch eine Bemerkung zum Eselsmärchen selbst. In den Sitzungsberichten der Berliner Akademie hat Weinhold die Deutschen Sagen gesammelt, die in ihren Grundzügen zu der griechischen Milesia stimmen. Dieser Gelehrte schreibt (S. 482): , Das Mittel (wieder zur Menschengestalt zu gelangen) sind in den beiden antiken, in den süddeutschen und dem schlesischen Märchen Blumen: bei Apuleius, in der tiroler und der oberpfälzischen Fassung geweihte Processionsblumen, im Pseudolukian und in der schlesischen Geschichte einfache Blumen, dort Rosen, hier Lilien'. Und weiter, an der Stelle der Blumen hat die elsässisch-harzische Gruppe geweihtes Wasser gesetzt. Für echtes Weihwasser hat der protestantische Harzer Tauswasser untergeschoben.' In dem von Rich. Schmidt ausgegebenen Textus simplicior der Cukasaptati werden die Erzählungen einem Papagei in den Mund gelegt, der sammt einer Predigerskrähe und einem Brahmanen von einem Fluche Die Vögel sind, was aus anderen Redactionen getroffen ist. derselben Erzählung hervorgeht, ursprünglich ein verzaubertes Gandharvenpaar, wie in einer indischen Version des Eselsmärchens, der verzauberte Esel ein Gandharva, der Thürsteher Indras, gewesen ware. Auch zu ihrer Entzauberung sind Blumen das Mittel: Haridatta aber', heisst es am Ende der Cukasaptati, veranstaltete ein grosses Fest. Bei diesem Feste fiel ein göttlicher Kranz herab: da waren der Papagei, die Predigerskrähe und Trivikrama (der Brahmane), als sie diesen erblickt hatten, von ihrem Fluche befreit und fuhren gen Himmel.

Utrecht.

J. VAN DER VLIET.

# EISERNE GEGENSTAENDE AN DREI STELLEN DES HOMERISCHEN EPOS.

(Ilias A 123. 485. \( \Sigma 34 \)

Cauer Grundfragen der Homerkritik p. 180 wirft mir vor, dass ich, Beloch') folgend, Verse wie II. A 123, wo eine Pfeilspitze, und 234, wo ein Schwert oder ein Messer aus Eisen erwähnt wird, nur desshalb für spätere Einschiebsel erklärt habe, weil diese Verse meiner Ansicht widersprechen, nach welcher in den älteren Theilen des Epos keine eisernen Waffen und Werkzeuge erwähnt werden könnten. Bei dem verdienten Beifall und der weiten Verbreitung, die sein Buch gefunden, scheint es mir geboten, mich gegenüber diesem Vorwurfe zu rechtsertigen. Jene Verse wurden nicht einer vorgefassten Meinung zu Liebe, sondern desshalb angezweifelt, weil sie innerhalb des Zusammenhanges, in dem sie sich vorfinden, Anstoss erregen. Da Belochs Untersuchung Herrn Cauer unzugänglich war und sie überhaupt jenseits der Alpen nur wenig bekannt geworden zu sein scheint, werde ich sowohl die Grunde wiederholen, welche Beloch zur Beanstandung der angegebenen Verse veranlassten, wie meinerseits einige Bemerkungen beifügen, welche seine Auffassung ergänzen und bestätigen.

- Il. \( \alpha \) 123 gehört zu der Episode, welche schildert, wie Pandaros seinen Pfeil gegen Menelaos abschiesst. Die betreffenden Verse lauten in unserem Texte der Ilias:
  - 122 ἕλκε δ' όμοῦ γλυφίδας τε λαβών καὶ νεῦρα βόεια· νευρὴν μὲν μαζῷ πέλασεν, τόξῳ δὲ σίδηρον. αὐτὰρ ἐπειδὴ κυκλοτερὲς μέγα τόξον ἔτεινεν,
  - 125 λίγξε βιὸς, νευρή δὲ μέγ' ἴαχεν, ἆλτο δ' ὀϊστὸς ὀξυβελής, καθ' ὅμιλον ἐπιπτέσθαι μενεαίνων.

<sup>1)</sup> In der Rivista di filologia ed istruzione classica Il (1873) p. 56-57.

Hierauf folgt die Beschreibung, wie der Pfeil die Rüstung des Menelaos durchschlägt, und nach dieser der Vers

139 ακρότατον δ' ἄρ' διστός ἐπέγραψε χρόα φωτός.

Aus den Scholien ergiebt sich, dass diese Verse in den verschiedenen Handschriften verschieden überliefert waren. Zenodot lass folgender Massen:

122 έλχε δ' όμοῦ γλυφίδας τε λαβών χαὶ νεῦρα βόεια. αὐτὰρ ἐπειδὴ χυχλοτερὲς μέγα τόξον ἔτεινεν, νευρὴν μὲν μαζῷ πέλασεν, τόξῳ δὲ σίδηρον.

125 λίγξε βιὸς ατλ.

139 ακρότατον δ' ἄρα χαλκὸς ἐπέγραψε χρόα φωτός.

Unser Text der Ilias giebt in dem letzten Verse διστός statt χαλxós. Diese Lesart rührt von Aristarchos her, der zu ihrer Aufnahme durch die richtige Voraussetzung bestimmt wurde, dass ein und dieselbe Pfeilspitze nicht unmittelbar hintereinander als aus Eisen und als aus Bronze gearbeitet bezeichnet werden konnte. Doch scheint es unglaublich, dass ¿τστός die ursprüngliche Lesart war; denn man sight nicht ein, wie dieses Substantiv, wenn νευρήν μέν μαζφ πέλασεν, τόξφ δὲ σίδηφον vorherging, durch χαλκός hatte ersetzt werden können. Vielmehr spricht alle Wahrscheinlichkeit dafür, dass der Vers von Haus aus in der von Zenodot angenommenen Weise lautete. Ist dies aber richtig, dann kann ihm in der ursprünglichen Fassung der Stelle unmöglich der Vers vorausgegangen sein, welcher die Pfeilspitze als eisern bezeichnet. erscheint dieser Vers auch an und für sich anstössig. Die Anfänge des Epos reichen bis in die mykenische Periode hinauf. Während dieser Periode wurden die auf die Waffen bezüglichen Ausdrücke festgesetzt und diese lauteten, da den damaligen Griechen nur bronzene Waffen bekannt waren, ausschließlich auf Die späteren Dichter hielten in den erzählenden Theilen des Epos consequent an der damals ausgebildeten Phraseologie fest und berichteten demnach nur von bronzenen Schwertern, Lanzenund Pfeilspitzen.') Die in dem fraglichen Verse erwähnte eiserne

<sup>1)</sup> Vgl. Mémoires de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres XXXV (1896) p. 339-342. Ueber die von Nestor in einer Rede erwähnte eiserne Keule des Areithoos (ll. H 141, 144) wurde bereits in derselben Abhandlung p. 339 not. 2 das Nöthige bemerkt. Ausserdem setzt eiserne Waffen

Pseilspitze wäre demnach ein ämaß leyóµevor. Ausserdem enthält dieser Vers nichts weiter als eine überstüssige Ausmalung der durch die Verse 122 und 124 bezeichneten Handlung und gewinnt die Schilderung an Schärse, wenn man ihn weglässt. Endlich muss es Verdacht erwecken, dass er in den antiken Handschristen keinen sesten Platz einnahm, sondern in den einen vor, in anderen hinter Vers 124 stand. Derartige Schwankungen wurden besonders häusig dadurch veranlasst, dass die Abschreiber einen auf dem Rande der zu copirenden Handschrist angemerkten Zusatz an verschiedenen Stellen in den Text einsügten. Nach alledem scheint die Vermuthung berechtigt, dass der anstössige Vers von einem späteren Dichter oder von einem improvisirenden Aoiden, dem eine weitere Ausmalung der geschilderten Handlung angezeigt schien, herrührt und dass er, nachdem er ansänglich als Variante angemerkt worden war, schliesslich in den Text ausgenommen wurde.

Il. 234 wurde bereits von Aristarchos beanstandet, der ihm die Diple beifügte. Unter den Modernen haben Jacob'), Benicken'), Erhardt') und Beloch') daran Anstoss genommen. Der Dichter schildert, wie sich Achill, nachdem ihm Antilochos den Tod des Patroklos gemeldet, den wildesten Schmerzausbrüchen hingiebt, wie die Mädchen, die er und Patroklos auf ihren Feldzügen erbeutet, aus dem Zelte herauseilen und ebenfalls an dem Jammer theilnehmen. Hierauf heisst es:

Αντίλοχος δ' έτέρωθεν όδύρετο δάχουα λείβων, χείρας έχων Αχιλησς ό δ' έστενε χυδάλιμον χηρ. 34 δείδιε γὰρ μη λαιμόν ἀποτμήξειε σιδήρω. σμερδαλέον δ' ψμωξεν.

Der Vers 34 ist vollständig unklar. Wer fürchtet? Nach dem Sinne kann es nur Antilochos sein, während die Construction auf Achill deutet und der letztere auch das Subject des folgenden Satzes σμερδαλέον δ' φμωξεν ist. Ferner kann man schwanken, um wessen Kehle es sich handelt, ob Antilochos fürchtet, dass

voraus der sprichwörtliche Ausdruck αὐτὸς γὰρ ἐφέλκεται ἄνδρα σίδηρος, welcher in zwei Reden der Odyssee (π 294, τ 13) vorkommt.

<sup>1)</sup> Ueber die Enstehung der Ilias und Odyssee S. 314.

<sup>2)</sup> In den Jahrbüchern für classische Philologie 109 S. 154.

<sup>3)</sup> Entstehung der homerischen Gedichte S. 372.

<sup>4)</sup> Rivista di filologia II p. 57.

Achill aus Verzweiflung mit einem eisernen Schwerte oder Messer sich selbet die Kehle abschneiden oder dass er diese Operation an ihm, als dem verhassten Unglücksboten, vornehmen werde. Streicht man den Vers, dann lässt die Schilderung in logischer wie in grammatischer Hinsicht nichts zu wünschen übrig. Wie Erhardt richtig erkannte, ist dieser Vers eingeschaltet, um das vorhergebende xeloas Exwr Axilnos zu motiviren. Wenn jedoch Antilochos die Hände des Achill in den seinigen hält, so ist dies ein ganz gewöhnlicher Ausdruck der Theilnahme, welcher der geschilderten Situation vollständig entspricht und keiner besonderen Motivirung bedarf.

Ebenso halte ich für späteres Einschiebsel eine dritte einen eisernen Gegenstand erwähnende Stelle der Ilias, die wunderbarer Weise bisher noch von Niemandem beanstandet worden ist, obwohl sie innerhalb des Zusammenhanges, in dem sie sich vorfindet, eine schroffe Dissonanz bildet. Es handelt sich um das Gleichniss ll. 482-487, in welchem eines eisernen Beiles gedacht wird. Der Dichter erzählt, wie der Telamonier Aias dem Troer Simoeisios mit einem Speerwurfe die Brust durchbohrt. Die folgenden Verse lauten:

- 482 δ (Simoeisios) δ' ἐν κονίησι χαμαὶ πέσεν, αἴγειρος ῷς, ἣ δά τ' ἐν είαμενῆ ἕλεος μεγάλοιο πεφύκη λείη, ἀτάρ τε οἱ ὅζοι ἐπ' ἀκροτάτη πεφύασιν·
- την μέν θ' άρματοπηγός ανήρ αϊθωνι σιδήρω εξέταμ', όφρα ίτυν κάμψη περικαλλέι δίφρω ή μέν τ' άζομένη κείται ποταμοίο παρ' όχθας. τοίον άρ' Ανθεμίδην Σιμοείσιον εξενάριξεν Αίας διογενής.

Dieses Gleichniss wimmelt von logischen Ungeheuerlichkeiten. Das Tertium comparationis ist die Weise, in welcher der durch die Brust getroffene Simoeisios und eine gefällte Schwarzpappel zusammenstürzen. Doch wird es auf das Sonderbarste verwischt durch die das Gleichniss abschliessende Angabe, dass die Pappel vertrocknend auf dem Boden liegt. Diese Angabe erscheint um so störender, als die Schilderung unmittelbar darauf, durch zolov eingeleitet, wieder zu Simoeisios zurückkehrt und man hiernach annehmen könnte, dass der troische Held, als er von Aias getödtet wurde, einem Vertrocknungsprocesse unterlag. Ebenso wenig be-

greist man, wesshalb ein Stellmacher, der eine Pappel sällt, um daraus eine Radselge zu zimmern, den Baum, nachdem er ihn gesällt, liegen und verdorren lässt. Ferner bestemdet die verschiedene Angabe des Locales. Zu Ansange des Gleichnisses heisst es, dass die Pappel in einer sumpsigen Niederung steht, zu Ende, dass sie am User eines Flusses liegt. Da Flüsse häusig übertreten und hierdurch in ihrer unmittelbaren Nachbarschaft Sümpse erzeugen, so wird vielleicht ein ultraconservativer Homerkritiker den Versasser des Gleichnisses durch die Voraussetzung zu rechtsertigen suchen, dass er die Absicht gehabt habe, mit dem Hinweis auf den Sumps und auf den Fluss ein derartiges Landschaftsbild zu vergegenwärtigen. Doch wäre diese Absicht sehr ungeschickt ausgeführt; denn die Zuhörer konnten unmöglich aus zwei Motiven, deren Erwähnungen durch drei Verse von einander getrennt sind, ein einheitliches Bild abstrahiren.

In grammatischer Hinsicht endlich giebt das Gleichniss dadurch Anstoss, dass zwei Sätze (485. 487) mit  $\mu \acute{\epsilon} \nu$  eingeleitet werden, ohne dass darauf ein durch  $\delta \acute{\epsilon}$  bezeichneter Gegensatz folgt. Ganz ungeheuerlich ist vollends das auf die beiden  $\mu \acute{\epsilon} \nu$  folgende  $\tau \acute{\epsilon}$ , welches offenbar nur beigefügt ist, um die durch das Metrum geforderten Spondeen zu erzielen.

Nach alledem kann dieses Gleichniss unmöglich von demselben Dichter herrühren, welcher die ihm vorhergehenden und nachfolgenden, ebenso lebensvollen wie klaren Kampfschilderungen schuf.

Bei dem improvisirenden Charakter ihres Vortrages musste es den Aoiden besonders nahe liegen, sowohl die Erzählung durch Einschaltung neuer Gleichnisse zu beleben, wie Gleichnisse, die in kürzerer Form überliefert waren, weiter auszumalen. Wie man sich den Vorgang in unserem Falle zu denken hat, ist schwer zu entscheiden. Vielleicht schloss die ursprüngliche Fassung des Textes mit alyeigog üg (482) ab, lag also ein Gleichniss vor, welches sich wie in dem vorhergehenden Verse 462 houre d'ag ote nieleiches Substantiv beschränkte, und schloss ein Aoide invita Minerva an die Erwähnung der Schwarzpappel die dieses Motiv ausmalenden Verse an, deren Ungereimtheiten im Obigen dargelegt wurden. Diese Erweiterung des Gleichnisses musste bei der Wiederausnahme der Erzählung eine leichte Modi-

fication des ursprünglichen Textes zur Folge haben; denn  $\tau o \bar{\iota} o \nu$  (488) kann unmöglich an das auf ein einziges Substantiv beschränkte Gleichniss aiysigos äs angeknüpft haben. Doch ist es auch denkbar, dass bereits der ursprüngliche Text eine weitere Ausmalung des Gleichnisses enthielt und diese von dem Aoiden durch die in unserem Texte der Ilias vorliegende ersetzt wurde, in welchem Falle es bei der Wiederaufnahme der Erzählung keiner Aenderung bedurfte.

Rom, Villa Lante.

W. HELBIG.

### CONIECTANEA.

1. Plautus Capt. 345:

Hunc mitte, hic omne transactum réddet, si illuc uénerit.

Dem metrischen Schaden half Guyet ab durch die Umstellung hic tr. r. omne. Man wird dagegen nicht einwenden können, dass das Neutrum Singularis in substantivischem Gebrauch auffällig sei, wenn man an Epid. 674, Men. 364 u. dergl. denkt. Aber ich denke, der Zusammenhang weist mit Evidenz auf eine andere Herstellung:

At nihil est ignotum ad illum mittere: operam luseris:

Hunc mitte, hic optime transactum reddet, si illuc uenerit.

Neque quemquam fideliorem neque quoi plus credat potes

Mittere ad eum neque qui magis sit seruos ex sententia,

Neque adeo quoi suom concredat filium hodie audacius.

Optimus verkürzt seine erste Silbe bekanntlich öfter nach dem lambenkürzungsgesetz (Müller Prosodie 369 f.). Vergl. Epid. 291 f.

2. Merc. 82. Charinus wünscht, sein Vater soll auf Handelsreisen gehen, um sich unnütze Gedanken aus dem Kopf zu schlagen. Darauf, erzählt er selbst,

Amens amansque ut animum offirmo meum:

Dico esse iturum.

Den Buchstaben kommt am nächsten, was Ussing wollte: ui animum off. m.; richtig ist es natürlich nicht. Aber man füge noch einen Buchstaben hinzu, so ist der vortreffliche Sinn da, den Koch mit seiner graphisch unglaublichen Conjectur tandem an. off. m. erreichte:

Amens amansque uix animum offirmo meum.

3. Merc. 563:

Dr. Me dicit. Lv. Quid ais, Demipho? Dr. Est mulier domi? Ich kann nicht finden, dass Leos Erklärung den Anstoss, der in

quid ais? liegt, behoben hat. Es ist gewiss ganz einsach Quid agis? zu lesen. Vergl. z. B. 963, Aul. 536, Curc. 610 und so überaus ost. Die Vertauschung von ais und agis ist bäusig; siehe z. B. Epid. 17.

### 4. Merc. 920:

Omnibus hic ludificatur mé modis. ego stultior.

An der Kürze von -bus ist kein Zweisel; dass Plautus daktylische Worte als Kretiker habe brauchen können, glaube ich nicht. Dem Schaden hilst man am leichtesten ab durch Einsetzung von istic sür hic. Mit iste bezeichnet Charinus den Eutychus auch 921. Der Vers lässt sich dann auf zweierlei (nimmt man Elisionssähigkeit von -us mit Leo an, sogar auf dreierlei) Art skandiren, entweder mit Daktylus im ersten Fuss, was bekanntlich gestattet ist, Omnibus istic lüdisicatur, oder mit Verkürzung der ersten Silbe von istic unter Einsluss der vorausgehenden Schlusskürze, was bekanntlich ebenfalls gestattet ist: Omnibus istic küdisicatur.

### 5. Mil. 1356:

Et si ita senténtia esset, tibi seruire málui.

Im Schluss mauelim Itali, siehe darüber zuletzt Solmsen Stud. z. latein. Lautgesch. 55. Der zweite Fuss ist verschiedentlich gebessert worden, das einfachste aber noch nicht gefunden. ita und ista, ista und istaec sind so oft verwechselt (siehe z. B. Epid. 622, Cpt. 964, Mil. 474; Verf. Forschgn. I 141), dass man wohl zu schreiben hat: Ét si i(s)ta(ec) sententia esset.

### 6. Terenz Andr. 936:

Tum illam relinquere hic est ueritus. postilla nunc primum audio Quid illo sit factum.

Mit dem unmetrischen postilla wusste ich Forsch. I 121 nichts Rechtes anzusangen; dass der Fehler nur in ihm steckt, nicht in dem solgenden nunc, mag auch dasur der Bembinus hunc gehabt haben, erachte ich sür zweisellos. Vielleicht nicht metrisch salsch ist die Vermuthung postibi, weil man dies in zwei Worten schreiben könnte: post ibi. Aber gewiss trist diese Vermuthung wie die andere postid der Vorwurf, dass man nicht begreist, warum die Handschristen dasur postille gesetzt haben sollten. Das richtige wird poste sein. Dass dieses Wort glossirt oder durch ein moderneres ersetzt wurde, begreist man und hat eine Parallele namentlich in Eun. 493. Denn dass dort mit Recht Fleckeisen das postes

oder post huc der Calliopiani als Interpolation verworfen, aus dem post des Bembinus ein ursprüngliches poste erschlossen hat, wissen wir heute durch das Glossarium Terentianum (CGIL. V 538, 62). Vielleicht wird man hiernach glauben, dass auch Andr. 917:

## hodie in ipsis nuptiis

Vt ueniret, antehac numquam

das ante des Bembinus, von dem die Herausgeber nichts zu wissen scheinen, weil es sich in Umpfenbachs Corrigenda versteckt, vor dem antehac der Calliopiani den Vorzug verdient.

Fleckeisen hat, sicher richtig nach Ausweis des eben Gesagten, noch einmal poste für post eingesetzt Andr. 483, wo ich nie das nicht blos bei den alten Scenikern, sondern überhaupt vor Terentianus Maurus (L. Müller de re metr.<sup>2</sup> 313) unerhörte dreisilbige deinde hätte gutheissen sollen (a. a. O. 90). Zur Sühne sei poste noch an einer Andriastelle wiederhergestellt (509): Ne tu kóc mihi poste[rius] dicas Daui factum consilio aut dolis. Durch die übliche Streichung von mihi verliert für mich der Vers an Pointe.

### 7. Hec. 278:

### ita animum induxerunt socrus

Omnis esse iniquas: haud pol me quidem, nam etc. So lässt man Sostrata reden, der ihr Mann 198 ff. die bittersten Vorwürfe wegen angeblichen schlechten Benehmens gegen ihre Schwiegertochter gemacht hat. Also gerade von ihr glaubt man doch besonders, dass sie iniqua sei. Schon den Autoren der Donatscholien zur Stelle war der Widersinn aufgegangen; sie suchten ihn wegzudeuten: ,esse iniquam: subaudiendum a superiore est, ut sit pol pro pleno iure iurando (d. h. wohl, es soll so viel sein wie ,ich schwöre bei Pollux, dass') | Haud pol me quidem: subaudiendum scio esse aut novi esse aut tale quid secundum Elleupt, quae familiaris est his qui secum loquuntur'. Damit ist natürlich nicht zu helfen. Man streiche einen Buchstaben (wer mag, kann sich auf des Victorianus pole quidem berufen):

### ita animum induxerunt socrus

Omnis esse iniquas: haud pol equidem, nam etc.

Wegen der Ellipse vergleiche man z.B. Plaut. Pers. 225 Bequid habes? || Bequid tu? || Nil equidem; Men. 1079 Tun mee patre prognatus? || Immo equidem, adulescens, meo. 369 Quicum haec

mulier loquitur? | Equidem tecum. Aus zweien dieser Stellen geht, denke ich, auch hervor, dass equidem die Bedeutung ego quidem haben konnte, mag es auch schon von Plautus und Terenz gelegentlich zur zweiten und dritten Person des Verbums gesetzt worden sein. Ich möchte diese bekanntlich vor zwei Jahrzehnten viel verhandelte Frage nicht wieder im ganzen Umfang aufrühren (die Litteratur s. bei Schöll zu Pers. 639), aber doch bemerken, dass man über die Beweiskraft mehrerer Fälle heute anders denken muss als damals. Atque quidem, esse quidem statt atque equidem, esse equidem ist nach unseren heutigen metrischen Kenntnissen sowohl Epid. 16, Mil. 650, Pers. 639, Trin. 611 als Poen. 1240 zulässig: weder an einer Senkung noch an einer Hebung, die auf kurze End- und Anfangssilbe vertheilt ist, kann man im ersten (bezw. funften) Fuss Anstoss nehmen. Aul. 714, Most. 1042 und Poen. 508 steht das Verbum bei atque equidem in erster Person. Ein Fall anderer Art ist Aul. 138 decet te équidem uéra proloqui. Hier liegt meines Erachtens die von Bücheler für andere Stellen nachgewiesene Verdunkelung eines alten tequidem so auf der Hand, dass man sich wundern muss, zumal nach der Bemerkung Seyfferts bei Götz-Schöll p. X, die handschriftliche Lesung auch in den neuesten Texten zu finden. Ebenso ist natürlich mit dem Palimpsest mëquidem Stich. 329 zu lesen, gegen den Bembinus Ad. 899. Was Epid. 603:

# Hinc Athenis ciuis eam emit Atticus:

Adulescentem equidem dicebant emisse

das equidem oder auch Ritschls quidem bedeutet, verstehe ich nicht; klar wäre z. B. aliquem. Es bleiben hiernach im ganzen Plautus und Terenz nur noch drei Fälle, Bacch. 974, Epid. 30, wo sogar quidem überliefert, Eun. 956:1)

Quadringéntos filiós habet atque equidem ómnis lectos sine probro; Pól illa ad hostes tránsfugerunt. Ármane? Atque equidém cito; Cónligauit? Átque equidem orante út ne id faceret Tháide.

Diese Verse sind im Uebrigen völlig unverdächtig; selbst die aussallige Unreinheit der vierten Senkung des ersten, die G. Hermanns Streichung des equidem nur zu Gunsten eines wirklichen metrischen Fehlers (diiambischer Diäresenschluss) beseitigt, ist

<sup>1)</sup> Bei Turpil. 158 ist Quandoquidem statt Quando equidem schreiben.

unanstössig¹) wie in den Versen 938, 943, 952, 958, 977 desselben Canticum, die alle caesura latens inter coalescentes vocales in der fünften Senkung haben. Darf man etwa in den drei genannten Fällen atque quidem schreiben in der Voraussetzung, dass man diese Verbindung als eine Worteinheit empfand, wie es für hic quidem, ille quidem seststeht, sür andere Verbindungen mit quidem wahrscheinlich ist (meine Forsch. I 154)? Hat man doch auch für Verbindungen wie serwos homo wahrscheinlich genug vermuthet, dass sie mit ihren beiden Mittelsilben im γένος διπλάσιον in die Senkung treten dürfen, weil sie Worteinheit bilden (zuletzt Leo Plaut. Forsch. 236). Der Bau des Verses Bacch. 974 bleibt dann im Wesentlichen derselbe; er hat keine Diärese, sondern caesura latens im 5. Fuss. Dieser Cäsur geht zweisilbige Senkung voraus, die mit der davorstehenden Hehung durch Worteinheit verknüpft ist. Es ist das bekanntlich gestattet, wenn dieser daktylische Wortsuss wie hier durch Elision der Schlusssilbe zu Stande gekommen ist; vgl. Spengel zu Adelph. 827, Klotz Metrik 352 f. Dass equidem, wenn meine Vermuthungen berechtigt sind, ursprunglich nur zur ersten Person trat, kann seinen Grund im Ursprung des Wortes haben; heute wo wir čequis neben ēcquis verstehen (meine Forsch. 9 A.), könnten wir auch equidem aus eg(ŏ)quidem erklären. Sollte aber eine andere sehr einleuchtende Etymologie Recht behalten (Wackernagel, Beitr. z. Lehre v. griech. Accent S. 22), so müsste man wohl annehmen, dass equidem volksetymologisch an ego angelehnt worden ist.

## 8. Varro de ling. lat. V 7 ff.:

.... uerborum origines expediam, quorum quattuor explanandi gradus. Infimus is quo populus etiam uenit . . . Secundus quo grammatica escendit . . . § 8. Tertius gradus quo philosophia ascendens peruenit atque ea quae in consuetudine communi essent

<sup>1)</sup> Aber ganz incorrect in dieser Hinsicht ist der Vers, um den kürslich Birt Rhein. Mus. 52, 156 den Plautus bereichert hat. Es hat wahrscheinlich schon mancher ausser mir denselben Einfall wie Birt gehabt, dass quomedo so gut Quantitätsentziehung durch Tonanschluss möge erleiden können wie hödie siquis u. a., ihn aber bei näherer Prüfung gleich mir verwerfen müssen. Jedenfalls bleibt der Vers Poen. 1245

Et praédicabo quómodo uos furtá faciatis múlta auch dann noch falsch, wenn man quö miset. Denn das -dō, in der Senkung alleinstehend, kann sich natürlich nicht verkürzen.

sperire coepit . . . Quartus ubi est adytum et initia regis . . . § 9. , Wenn ich die höchste Stufe nicht erreiche, werde ich doch über die zweite hinauskommen, weil ich nicht nur bei des Aristophanes, sondern auch des Cleanthes Lampe gearbeitet habe'. Die meisten Vorschläge zu dem verderbten regis bewegen sich in der Richtung von L. Spengels , (uerberum Latini) regis coll. § 9'. Aber beschäftigt sich mit diesen Worten etwa die Grammatik und Philosophie nicht? Nicht um eine Steigerung des Objects handelt es sich, sondern des Subjects. Was kann in der Stufenleiter Volksmeinung, Grammatik, Philosophie als viertes folgen? Ich dächte nur re(li) gi(oni)s, wozu auch adytum et initia vortrefflich stimmen.

### 9. ebda. VI 21:

Is cum eat, suffibulum ut habeat scriptum. id diciturne ab suffiendo subligaculum? Wie immer man über die Form des Satzes denke, wie immer von Varros etymologischer Kunst, dass von suffire ein Wort abgeleitet werden könne, das subligaculum bedeutet, ist ihm gewiss nicht eingefallen. Die neue grammatische Weisheit, dass man suffibulum nicht aus suffig-bulum, sondern aus suffivi-bulum herzuleiten habe, war ihm freilich fremd; aber jenes wusste er und schrieb sicher id diciturne ab suffi\( \lambda \rangle \) endo subligaculum?

10. Marx schreibt in der Rhetorik ad Her. S. 369, 10 ff. nach den Handschristen: , Per te', inquit, , et quae tibi dulcissima sunt in uita, miserere nostri'. Mir ist kaum zweiselhaft, dass et zu streichen ist. Es liegt hier genau dieselbe Ellipse vor wie Lucan X 370 ff.:

per te, quod fecimus una Perdidimusque, nefas perque ictum sanguine Magni Foedus, ades, subito bellum molire triumpho.

Danach ist offenbar bei Silius I 658:

Per uos culta diu Rutulae primordia gentis Laurentemque Larem et genetricis pignora Troiae, Conseruate pios

uos als Accusativ zu fassen. — Fünf Zeilen weiter hat sich Marx durch Lambin bestimmen lassen zu schreiben: Illi nuntiatur interea uenisse istum et clamore maximo mortem minari. Quod simul ut audiuit: "Heus", inquit, "Gorgia pediseque puerorum, absconde pueros, defende" etc. Die Handschriften sühren aber deutlich auf "Heus", in-

quit, Gorgia', pedisequo puerorum, absconde' etc. So stand auch in alteren Ausgaben und so ist es zweisellos richtig. Denn den Diener mit Namen und Geschäst anzureden ist in jedem Falle so unnöthig wie es in diesem Falle, wo es sich für den Sprechenden um Secunden handelt, unangebracht ist. Nicht so stand da: Heda', sagt er, Johann, Kammerdiener meiner Söhne, verbirg die Söhne', sondern: Heda', sagt er zum Kammerdiener seiner Söhne, Johann, verbirg die Kinder'. Ueber inquit mit dem Dativ vergl. M. C. P. Schmidt Fleckeis. Jahrb. 1891, 197.

Breslau.

F. SKUTSCH.

## DIE XENOPHONTISCHE APOLOGIE.

Die xenophontische Apologie des Sokrates steht mit diesem eigentlich unzutreffenden Titel nicht nur in unserm Schriftencorpus, das bereits dem Demetrios aus Magnesia vorgelegen hat, sondern sie ist hundert Jahre früher von Herodikos von Babylon benutzt worden.¹) Indem sie mit einer Verbindungspartikel anfängt, giebt sie sich als einen Nachtrag der Memorabilien, aus deren letztem Capitel sie ein grosses Stück in wenig veränderter

<sup>1)</sup> Athen V 218° ohne Buchtitel. In der Reihenfolge des Demetrios (Diog. 2, 57) ist sie von den sokratischen Schriften gesondert, ebenso in der Haupthandschrift Vat. 1335, was zwar keineswegs an sich ein Verdachtsmoment ist, aber auf ihre frühere Sonderexistenz deutet. Uebrigens rechnen viele nicht genügend damit, dass es ausser dem Corpus noch Schriften unter Xenophons Namen gab, eine Briefsammlung (neben den Stücken in den Σωκρατικών έπιστολαί), die Stobaeus benutzt hat, und in der ein Stück sich mit der Apologie berührt, ein Brief an Aischines (Stob. Ekl. II 1, 29, II p. 11 Wachsm.). Auch hier geht Xenophon von einer Mittheilung des Hermogenes aus, preist Sokrates über alles irdische und sagt (mit der Spitze gegen Platon, die dem Schreiber die Hauptsache ist) παυσάσθωσαν έλεγχόμενοι ή πρὸς τὸ shoe τωσαν οίε Σωμράτης ούκ ήρκεσεν (ήρεσκε codd., aber das konnte doch nicht von Platon gesagt werden), φ ζώντι μέν ὁ θεὸς σοφίαν έμαρτύρησεν, οί δέ δ πτείναντες της μετανοίας ἀποκάθαρσιν ούχ εύρον. Singular ist der archaische Accusativ 8; er passt dazu, dass ein anderes Stück, eine veränderte Fassung von Mem. IV 3, 12, die ausser Stobaeus auch Clemens benutzt hat, (vgl. Schenkl z. d. St.) den Dativ av Dea nousen enthält. Und dazu wieder stimmt ein langer Dativ in einem Citate, das ein Lexikograph bei Athen. IV 174 f. beifügt γιγγραίνοισι γάρ οί Φοίνικες, ως φησιν ο Βενοφών, έχρωντο αὐλοῖε, σπιθαμιαίοιε τὸ μέγεθος, ὀξὸ καὶ γοερὸν φθεγγομένοιε. Ειsichtlich wird die ganze Beschreibung auf Xenophon zurückgeführt, so dass es auch ohne Rücksicht auf die anderen Stellen unerlaubt wäre, Xenophanes den Dichter für das stockprosaische νόμιμον βαρβαρικόν in Anspruch zu nehmen. Seltsam genug, dass jemand solche Sprachformen für xenophontisch halten konnte; vermuthlich hat man ihn nach Platon behandelt, dem z. B. der Theages εὐχαῖσι nachmacht. Θεοίσιν έχθροὺς νεκροῖσιν δὰ φίλους steht auch in einem der Sokratikerbriefe (von Dion an Speusippos) S. 695 Herch.

Fassung wiederholt: wenn nicht ihr Versasser, so doch der Herausgeber unseres Corpus muss sie so angesehen haben. Sie will xenophontisch sein; das zeigt nicht nur der Stil und die Wiederkehr zenophontischer Stücke, sondern ganz besonders, dass der Verfasser sich für die Berichte über den Process und Tod des Sokrates auf andere Zeugen beruft. Er sagt selbst, dass bereits zahlreiche Berichte über die Vertheidigung des Sokrates vorlagen, als er zur Feder griff, um die Berechtigung des Sokrates zu seiner stolzen Haltung besser ins Licht zu stellen. Man wird danach geneigt sein, die Absassung nicht zu nahe an die geschilderten Ereignisse heranzurücken. Dies bestätigt sich durchaus. hören hier (31), dass Anytos an einem Sohne eitel Schande erlebt hat und noch im Grabe unter übler Nachrede leidet. Anytos ist noch Anfang 386 am Leben und in allen Ehren gewesen,1) ja wir wissen überhaupt nichts von seinem Unglück ausser durch späte sokratische Apokryphen.2) Es lag aber nach der Episode des Pla-

<sup>1)</sup> Lysias 22. Aristoteles und Athen II 375. Die bekannte Anekdote, die den Anytos zum Liebhaber des Alkibiades macht, passt zu diesem Lebensalter ganz gut, da sie den Alkibiades als erwachsen einführt; in der einen Fassung (Plut. Alk. 7) nimmt sich Alkibiades das Silbergeschirr des Anytos, der seinen Verlust mit Würde trägt; in der anderen (Satyros Athen. XII 534°) beschenkt Alkibiades mit dem Silber des Anytos den armen Thrasyllos (den braven Demokraten): da haben wir die Fiktionen der Jahre bald nach Alkibiades Tod, die ihn theils angreisen, theils glorificiren, wozu die Verbindung mit dem damals mächtigen Demokraten Anytos geeignet war. 445 kann Anytos freilich noch kein Geschenk für Herodot beantragt haben: aber diese Datirung kann aus dem Zeugniss des Diyllos (Plut. mal. Herod. 26) und der ακμή des Ηρόδοτος Θούριος construirt sein. Das Actenstück, das Diyllos fand, war natürlich nur auf den Schreiber datirt; ob er den Archon suchen mochte und finden konnte, ist unsicher. Da in den Acten nur Arvros elns stehn konnte, ist auch die Identification der Personen nicht zweisellos. können also zwischen den zwei Möglichkeiten nicht entscheiden: entweder Anytos Anthemions Sohn hat den Antrag gestellt, dann im Anfange des peloponnesischen Krieges, oder die Datirung bei Eusebius ist richtig: dann war es ein anderer Anytos. Das Zeugniss des Diyllos selbst zu bezweiseln, ist baare Willkür.

<sup>2)</sup> Zeller Gesch. d. Phil. II 200 stellt die Zeugnisse zusammen. Von Werth ist Diogenes 2, 43 Ανυτον επιδημήσαντα έξεκήρυξαν Ήρακλεώται. οὐ μόνον δ' ἐπὶ Σωκράτους Αθηναῖοι τοῦτο πεπόνθασιν, ἀλλὰ καὶ ἐπὶ πλείστων ὅσων, καὶ γὰρ "Ομηρον, καθά φησιν Ἡρακλείδης, πεντήκοντα δραχμαῖς ὡς μαινόμενον ἐζημίωσαν etc. Da die Athener durch die Herakleoten beschämt werden, wird es erlaubt sein, auch für diesen Satz die Autorschaft des He-

tonischen Menon sehr nahe, ihn die Folgen falscher Bildung an seinem Sohne erleben zu lassen, und die Erfahrung übler Nachrede wird ihm dort geradezu in Aussicht gestellt. 1) Als Wucherung auf Grund des Menon ist der Bericht dieser Apologie sehr leicht verständlich; sie wird dann freilich kaum in der ersten Hälfte des vierten Jahrhunderts verfasst sein.

Der Verfasser erzählt (28) von Apollodoros, den er einen beschränkten Biedermann schilt  $(\epsilon \hat{v} \hat{\eta} \mathcal{P} \eta)$ , er habe den Sokrates bedauert, weil er einen ungerechten Tod erleiden müsse; da habe Sokrates ihm über den Kopf gestrichen und gesagt 'wolltest du denn, ich litte einen gerechten Tod?' Apollodoros erscheint im Phaidon als derjenige der Jünger, der sich am wenigsten beherrschen kann, seiner sonstigen Bezeichnung als μανικός entsprechend, und der desshalb von Sokrates zur Ruhe verwiesen wird (117<sup>d</sup>). Dem Phaidon aber streicht Sokrates in dem vielleicht ergreifendsten Momente des platonischen Dialoges über die Locken, die so bald der Trauer um den todten Meister fallen sollen, εἰώθει γὰρ όπότε τύχοι παίζειν μου είς τὰς τρίχας (89b). Diese Zwischenbemerkung stehe ich nicht an als historisch zu betrachten; dass Sokrates wirklich über die Locken des schönen peloponnesischen Epheben zu scherzen gepflegt hatte, lieserte dem Platon das Material, auf dem er seine Erfindung aufbaute — einen jener Züge, die in ihm den grössten Dichter am augenfälligsten offenbaren. betrachte als ebenso augenfallig, dass die xenophontische Apologie diese Phaidonstellen plump nachahmt: oder wird sich die Ausrede

rækleides anzunehmen, und ihm steht die Erfindung gut zu Gesicht. Geschrieben hat er dies nach 330, denn er erwähnt im folgenden die Statuen der grossen Tragiker, die auf Lykurgos Antrag in dem neuen Theater gesetzt wurden.

<sup>1) 954</sup> sagt Sokrates, nachdem Anytos mit einer Drohung (die der Process wahr gemacht hat) abgegangen ist, er wundere sich nicht über den Zorn des Anytos, denn dieser hielte die sokratische Kritik der demokratischen Heiligen für κακηγορία und fühlte sich in ihnen getroffen (wie die Demokratie und Polykrates den Sokrates als ihren Feind betrachtet hat). , Aber er weiss noch nicht, was κακηγορείν ist; wenn er's erst erfährt, wird er den Zorn sahren lassen. Den Zorn überhaupt schwerlich; er wird nur einsehen, dass er dem Sokrates mit Unrecht gezürnt hat, weil er aus dem Regen in die Traufe gekommen ist. Aehnlich ist die Stelle der Apologie 39°, wo Sokrates den Richtern sagt, nach seinem Tode würden ihnen jüngere rücksichtslosere Kritiker erstehen, die ihnen bitterer werden würden als er. Beide Male deutet er auf seine eigenen Schristen.

hervorwagen, dass die Jünger sich zwar erinnerten, der Herr habe einem von ihnen an dem letzten Tage über den Kopf gestrichen, und nur schwankten, ob über die Locken des Knaben oder die wüste Perrücke des Tollen? Dem Xenophon nun traue ich diese plumpe Entlehnung an sich nicht zu; aber sei es: nach dem Phaidon ist die Apologie unbedingt verfasst. Der Phaidon setzt den Menon und den Phaidros voraus; das ist ausgemacht. Der Phaidros kann nicht vor dem Ende der achtziger Jahre versasst sein: das hat mich die Statistik zwar nicht allein gelehrt, aber ich sage offen pater peccavi und bekenne, dass sie allein hinreicht, so viel zu be-Der Menon lässt sich zwar (wie ich zeigen kann) durch die (fälschlich herangezogene) angebliche Bestechung des Ismenias nicht datiren¹), aber es ist ausgemacht, dass er die Anklage des Sokrates von Polykrates voraussetzt. Also ist die zenophontische Apologie nicht vor den siebziger Jahren, lange nach der Schrift des Polykrates versasst. Um ihrer selbst willen ist das gar nicht anstössig; je später sie ist, desto weniger hatte sie Veranlassung den Sophisten zu bekämpfen. Es ist notorisch, dass sie ihn gar nicht berücksichtigt. Aber Xenophon kann sie dann freilich nicht versasst haben, da er ja den apologetischen Theil seiner Memorabilien, mit dem sich wieder die Apologie inhaltlich berührt (10. 113), eben wider Polykrates gerichtet hatte. Wer hier retten wollte, musste die Apologie nicht nur vor die Memorabilien, sondern vor

<sup>1)</sup> Auch die allgemein geglaubte Datirung des Symposions durch den diesermos von Mantineia ist hinfällig, da Mantineia von Platon gar nicht genannt wird und die Ereignisse von 383 nicht passen. Aristophanes bezieht sich im Jahre 416 auf ein Ereigniss der jüngsten Vergangenheit, die Auflösung des arkadischen Bundes, der die Münzen mit der Außschrift Apradision geprägt hat, die in Folge der Schlacht von 418 wirklich aufgehört haben. Ich deute für den Nachprüfenden genug an. Die Consequenzen daraus, dass der echte Platon keine gewollten Anachronismen enthält, hoffe ich einmal in grösserem Zusammenhange zu ziehen.

<sup>2)</sup> Es sollte einleuchtend sein, dass der Verfasser die eigentliche Anklage desshalb so kurz abthat, weil sie in den ersten Capiteln der Memorabilien, an die er anknüpfte, seiner Meinung nach ausgiebig erörtert war. Die Frage, ob Sokrates schuldig war oder nicht, war für Xenophon noch offen und daher die Hauptsache: für diesen Spätling ist sie längst erledigt, aber eben desshalb erscheint ihm Sokrates in den bisherigen Darstellungen nicht erhaben genug. Jede spätere Darstellung steigert den Helden. Der Verfasser des Johannes-evangeliums hat Jesu auch die µεγαληγορία gegeben, die ihm bei den Synoptikern sehlt.

Polykrates rücken: mit der Datirung ist die Athetese zugleich gegeben.

Die Apologie zeigt die sokratische Legende über Platon und auch über Xenophon hinaus fortgebildet. Sie weiss, dass Sokrates Fürsprecher vor Gericht hatte (22), was nicht wahr ist und erst in ganz späten Fabeln wiederkehrt. 1) Sie lässt den Sokrates direct auf Inspiration, der Pythia vergleichbar, Anspruch erheben und kennt dafür Zeugen aus dem Kreise seiner Freunde (13). Das verweist ihren Ursprung in die Kreise, in denen der Theages entstanden ist, der uns für die Existenz solcher miraculösen Apokrypha der beste Beleg ist<sup>2</sup>). Der ehrliche und naive Bericht des Xenophon über seine Verhandlung mit Sokrates 402 sollte diesen frommen Rationalisten wahrlich von dem Verdachte freisprechen, seinen Sokrates zum Wundermann gemacht zu haben.<sup>2</sup>)

Es heisst in der Apologie 26 von Palamedes ἔτι καὶ νῦν πολὺ καλλίους ῦμνους παρέχεται Ὀδυσσέως τοῦ ἀδίκως ἀποκείναντος αὐτόν, im Anschluss an Mem. 4, 2, 33, wo es von ihm heisst ὅν πάντες ὑμνοῦσιν ὡς διὰ σοφίαν φθονηθεὶς ὑπὸ τοῦ Ὀδυσσέως ἀπόλλυται. Die Uebertreibung berührt sonderbar gegenüber der Odyssee und wird erst begreiflich, wenn man an den Palamedes des Euripides denkt, dessen Lied

ἐκάνετ' ἐκάνετε τὰν πάνσοφον, ὧ Δαναοί, τὰν οὐδὲν ἀλγύνουσαν ἀηδόνα Μουσῶν

<sup>1)</sup> lustus aus Tiberias bei Diogenes 2, 41. Die Rede des Lysias kann nicht getäuscht haben, da sie Sokrates in den Mund gelegt war; es mochten apokryphe Reden ὑπὸς Σωκράτους umgehen.

<sup>2)</sup> Der Theages benutzt bekanntlich den Theaetet und die späteren Bücher des Staates (der Vers copol réparses 125d ist aus VIII 568b entlehnt), kann also nicht vor 370 verfasst sein. Die vielen Personslien, die für uns uncontrollirber sind, sprechen dafür, dass er noch in lebendigem Contacte mit der sokratischen Gemeinde entstanden ist. Abhängigkeit vom ersten Alkibiades, die Schleiermacher annahm, kann ich nicht sicher fassen, wenn auch beide in ziemlich dieselbe niedre Schicht lediglich religiös angeregter Sokratiker gehören.

auf Sokrates gedeutet ward. 1) Aber das ist wieder ein sokratisches Apokryphon, und den Xenophon, dem die Tragoedie so fern wie kaum einem zweiten liegt, sollte man mit so etwas nicht behelligen.

Die Parallele des Palamedes stammt im Kerne aus der platonischen Apologie (41 b), und zwar der letzten Rede des Sakrates, die dieser hält, nachdem das Todesurtheil gefällt ist. Nun halte ich es zwar für eine arge Verirrung, wenn die Apologie und die factischen Angaben in Kriton und Phaidon für fictiv erklärt werden, aber dass der Verurtheilte weder die Musse batte, in dem Gerichtssaale mit den freisprechenden Richtern zu conversiren, noch gar den Verurtheilenden eine Strafpredigt zu halten, ist ohne weiteres klar. Nicht minder klar sollte sein, dass Platon, der doch die Apologie zu einem ganzen Kunstwerke abrunden musste, den Ausfall des Urtheils und die Superiorität des Verurtheilten darstellen und demgemäss den Eindruck, den die letzten Lebenstage des Sokrates gemacht hatten, irgend wie in der Art condensirt an die Vertheidigungsrede anschliessen musste, wie er es durch die letzte Rede gethan bat, für die Zeitgenossen und auch später für jeden nachdenkenden ohne Trübung der Wahrheit. Aber da Sokrates eine dritte Ansprache nicht gehalten hat, hat er auch den Palamedes mitsammt der ganzen Schilderung des Jenseits vor den Rich-

<sup>1)</sup> Hypothesis zu Isokrates Busiris. Diogen. 2, 44, wo Philochoros diese Deutung durch die Chronologie widerlegt, natürlich in seinem Blos Bugsmidou: sie war also vor ihm aufgebracht worden. Die Narrheit, der Chronologie, um die die Anekdote sich füglich nicht gekümmert hatte, durch die Einführung einer späteren Aufführung des Palamedes Genüge zu leisten ist den Modernen vorbehalten geblieben. Auch wenn zwar Sokrates aufgegeben, aber doch ein anderer Philosoph herangeholt wird, den Euripides gemeint hätte, so hat das nur für die Abneigung des Spürsinns gegen die einfache Wahrheit Bedeutung. Die Worte des Euripides sind mit der Beziehung auf den, dem sie direkt gelten, vollkommen erklärt. Man het auch an den Palamedes des Gorgias gedacht, als ob der einen vuvos enthielte und diese Declamation, Decennien früher entstanden, noch so hohe Geltung hätte haben können, endlich als ob sie nicht die Parallele mit Odysseus gestissentlich vermiede (27 wird die armarnyopla unterdrückt, 3 ist nach dem Stile der Gerichtsrede der Name 'Odvoosús zu streichen). Dass Gorgias im Eingang die Wendung braucht ,die Natur hat jeden Menschen gleich bei seinem Geburtstage zum Tode verurtheilt', die hier 27 ähnlich steht, aber als etwas längst Bekanntes, ist Beweis eben nur für ein altes fliegendes Wort. Wirklich wird es nicht nur Sokrates, sondern auch Anaxagoras beigelegt (Diog. 2, 13, 35).

tern nicht vorgesührt: die zenophontische Apologie verdankt ihn also der platonischen.

In derselben letzten Rede leitet Sokrates seine Ansprache an die Richter, die ihn verurtheilt haben, also ein: ἐπιθυμῶ ὑμῖν χρησμφδησαι, καὶ γάρ εἰμι ήδη ἐνταῦθα, ἐν ῷ μάλιστ ἄνθρωποι χρησμφδούσιν, δταν μέλλωσιν αποθανείσθαι (39b). Der Sokrates der xenophontischen Apologie leitet seine Prophezeihung wider Anytos so ein, dass er auf Homer verweist, der Sterbenden die Prophetengabe verliehen hätte (die doch Sokrates nach 13 auch sonst besass), βούλομαι δὲ καὶ ἐγαὶ χρησμφδη-Die Entlehnung darf nicht bezweifelt werden. Sie geht in Wahrheit viel weiter. Denn auch hier hält Sokrates vor Gericht drei Reden, die eigentliche Vertheidigung, die Ablehnung der Selbstschätzung seiner Strafe (23, wo eine andere geschichtliche Tradition befolgt ist, sicher falsch darin, dass die Schätzung der Freunde auf 30 Minen verworfen wird), endlich nach der Verurtheilung (24-26). Da ist also die Erfindung Platons als baare Münze genommen; den Irrthum mag einer dem Xenophon zutrauen: das eine soll er nicht bestreiten, dass dieser nirgend sonst eine solche Abhängigkeit von Platon zeigt.

Die xenophontische Schrift ist an sich genau so werthlos wie sie die altere Philologie geschätzt hat; sie ist auch vollkommen verständlich, wenn man sie nur einfach nimmt wie sie sich gibt. Sie will ein Nachtrag der Memorabilien sein, und sie schmückt diese aus; sie will auf Grund einer reichen Ueberlieferung über das Ende des Sokrates dessen stolze Haltung noch mehr ins Licht setzen, und sie schmückt Platons Apologie und Phaidon aus; sie steigert die Göttlichkeit des Sokrates, der wirklich prophezeit, und zwar so, dass sich diese Prophezeihung bereits ersüllt hat. Das ist apokryph, und so ist das ganze ein Apokryphon. Der Verfasser hat allerdings die Maske des Xenophon vorgenommen, insofern ist die Schrift eine Fälschung; aber ich dächte, wir hätten an der neutestamentlichen und anderer ähnlicher Litteratur solche Fälschungen richtig beurtheilen und mindestens von dem moralischen Stigma befreien gelernt; auch dass ein Stück der Memorabilien mit wenig Aenderungen aufgenommen ist 1), hat daran eine

<sup>1)</sup> Auf die Hypothesen, welche die Echtheit der Apologie um die Preisgabe des Capitels der Memorabilien kaufen, einzugehn scheint mir nicht der
Mihe werth.

## 106 U. v. WILAMOWITZ, DIE XENOPH. APOLOGIE

Parallele, wie der zweite Petrusbrief mit dem Judasbriefe verfährt. Dafür, dass auch die Sokratik solche Pseudepigrapha besessen hat, ist dies Stück lehrreich. Es war meine Absicht, diese Apologie mit ähnlichen Stücken, der nach dem Menon gearbeiteten Schrift negè dexalor in dem platonischen Anhange, dem Kleitophon, etlichen Briefen zu behandeln, da ich meine, dass wir die nur in Auszügen alter Kataloge bekannten angeblichen Dialoge von Kriton Simon Glaukon u. s. w. hiernach am besten beurtheilen werden: denn es waren immer noch die verhältnissmässig gelungensten Nachahmungen, die sich unter die berühmten Namen drängten. Da ich aber sah, wie das Ding plötzlich als ein Hauptstück xenophontischer Kunst und ältester Sokratik immer mehr zu Ehren kam, schien es mir angezeigt, für das Urtheil der älteren Philologengeneration einzutreten.

Göttingen. U. v. WILAMOWITZ-MOELLENDORFF.

## KRITISCH-EXEGETISCHE BEITRAEGE ZU PHILO.

In den Prolegomena zu dem vor Kurzem erschienenen ersten Bande der Ausgabe des Philo habe ich die Ueberlieserung des Philonischen Corpus im Allgemeinen und der Schriften des ersten Bandes im Besonderen aussührlich behandelt und die Hilssmittel, die neben den Handschriften für Feststellung und Verbesserung des Textes in Betracht kommen, möglichst vollständig verzeichnet. Ebendaselbst habe ich über die kritische Behandlung, die der Text durch die früheren Herausgeber erfahren hat, in Kürze berichtet. Turnebus, der Herausgeber der editio princeps, hielt sich zwar im Ganzen streng an die Pariser Handschriften, die allein ihm zur Verfügung standen, in erster Reihe Parisinus 433 (L), machte aber doch auch Versuche zur Verbesserung corrupter Stellen und setzte hier und da stillschweigend statt der Lesart, die seine Vorlage bot, eine eigene Vermuthung in den Text. Die grössten Verdienste um Philo hat Thomas Mangey: seine Ausgabe bietet zwar im Allgemeinen denselben Text wie die früheren Ausgaben, enthält aber in den Noten eine Fülle von Hinweisen auf Verderbnisse der Ueberlieferung und von Vermuthungen, die zu einem sehr grossen Theil, da sie auf gründlicher Kenntniss der Philonischen Schriften und des Philonischen Stils beruhen, offenbare Fehler evident verbessern oder auf den richtigen Weg zur Verbesserung führen. Eine Reihe scharfsinniger Emendationen steuerte Markland zu Mangeys Ausgabe bei. Die späteren Ausgaben boten wieder einen verwahrlosten und vielfach völlig unlesbaren Text, da die Herausgeber von Mangeys Noten gar keinen Gebrauch machten. Da Mangey das ziemlich reiche handschriftliche Material, über das er verfügte, nicht in der richtigen Weise zu benutzen verstand, so konnte durch vollständigere und sorgfältigere Ausnutzung der Handschriften der Text von zahlreichen Fehlern gereinigt werden. Vielfach haben Verbesserungen von Mangey und Markland durch Handschriften ihre

108 L. COHN

Bestätigung gefunden. Die handschriftliche Ueberlieferung ist in den verschiedenen Schriften verschieden, in den einen besser, in den anderen schlechter, Corruptelen finden sich aber überall und ohne Zuhilfenahme der Conjectur ist ein lesbarer Text wohl in keiner Philonischen Schrift herzustellen. Ich habe die Vermuthungen Mangeys und Anderer, soweit sie mir evident erschienen, in den Text gesetzt und bin selbst, von meinem Freunde Wendland unterstützt, nach Krästen bemüht gewesen, Fehler und Verderbnisse, die früher nicht erkannt oder nicht richtig geheilt waren, zu beseitigen und zu emendiren. Im Folgenden will ich eine Reihe von Stellen des ersten Bandes besprechen, die in kritischer oder exegetischer Beziehung Schwierigkeiten bieten oder irgendwie verdächtig erscheinen, und mein kritisches Versabren dabei rechtertigen. Emendationen, deren Richtigkeit auf den ersten Blick einleuchtet und die einer ausführlichen Erörterung nicht bedürfen, habe ich ausser Betracht gelassen.

τὰς ἐμφάσεις καὶ ἡ βραχυτάτη σφραγὶς τυπωθεῖσα δέχεται. Mangey schrieb nach Christophorsons Vermuthung τυπωθείσας, was auf den ersten Blick allerdings richtiger erscheint als τυπωθεῖσα. Die Aenderung ist jedoch unnöthig, denn genau denselben Ausdruck finden wir wieder leg. alleg. I § 100 ώσπερ γὰρ ἐν τῷ κῆρῷ δυνάμει μέν εἰσι πᾶσαι αἱ σφραγῖδες, ἐντελεχεία δὲ μόνη ἡ τετυπωμένη.

§ 8 Μωυσης δὲ καὶ φιλοσοφίας ἐπ' αὐτην φθάσας ἀκρότητα καὶ χρησμοῖς τὰ πολλὰ καὶ συνεκτικώτατα τῶν της φυσεως ἀναδιδαχθεὶς ἔγνω δή, ὅτι ἀναγκαιότατόν ἐστιν ἔν τοῖς οὖσι τὸ μὲν εἶναι δραστηριον αἴτιον, τὸ δὲ παθητίν. So habe ich hier mit der Mehrzahl der Hss. gegen die beste Ueberlieserung geschrieben: Eusebius und die beiden ältesten Hss. VM haben ἔγνω διότι ἀναγκαιότατόν ἐστιν. Ich habe unbedenklich der jüngeren Ueberlieserung hier den Vorzug gegeben. Denn διότι ist bei Philo stets Causalpartikel, als Aussagepartikel statt des einsachen öτι findet sich διότι an keiner einzigen Stelle. Die etwaige Annahme, dass Philo wegen des Hiatus, der durch ἔγνω

<sup>1)</sup> Die Schristen des ersten Bandes citire ich nach Paragraphen unserer Ausgabe, die übrigen nach Paragraphen der Richterschen und Seitensahlen der Mangeyschen.

öτι entstehen würde, hier einmal διότι statt δτι gebraucht habe, ist abzuweisen. Denn solche Hiate, wie ἔγνω ὅτι, gestattet sich Philo: vgl. de somm. I 39 (I 655, 27 M.) σαφῶς ἔγνω ὅτι κύριον μέν οὐδέν. quod deter. pot. insid. sol. § 78 διδαχθήτω ετι τὸ όμώνυμον τοῦ ᾿Αβελ ἀνήρηκε. leg. alleg. I § 18 ἔφη ὅτι. leg. alleg. III § 157 εἴση δτι und § 244 ἐπισταμένη δτι. de sacrif. Abelis et Caini § 20 αἰσθήση δτι u. a. An dem Hiatus δη δτι ist andererseits ebenso wenig Anstoss zu nehmen. Denn nach  $oldsymbol{\delta} \dot{\eta}$ (and  $\tilde{\eta} \delta \eta$ ) sind Hiate bei Philo sehr häufig: vgl. leg. alleg. I § 1 νῦν δη άμφοτέρων. leg. alleg. III § 205 εἰ δη δμνυσιν δ θεός. de sacrif. Abelis et Caini § 90 καιρός μέν δή ἐπιτηδειότατος.

- § 17 παρελθών ἔστιν ὅτε τις τῶν ἀπὸ παιδείας ἀνὴρ ἀρχιτεχτονιχὸς χαὶ τὴν εὐχρασίαν χαὶ εὐχαιρίαν τοῦ τόπου θεασάμενος διαγράφει. In meiner früheren Ausgabe der Schrift hatte ich auf Grund der besseren Ueberlieferung (VFGH und R) καὶ την εὐκαιρίαν τοῦ τόπου geschrieben. Jetzt habe ich die Lesart εὐχρασίαν καὶ εὐκαιρίαν in den Text aufgenommen, obwohl sie nur durch MABP bezeugt ist. Denn Philo hatte hier wohl die Stelle des Platonischen Timaeus 24 C vor Augen ταύτην ... την διακόσμησιν και σύνταξιν ή θεός κατψκισεν, έκλεξαμένη τὸν τόπον ἐν ῷ γεγένησθε, τὴν εὐκρασίαν τῶν ώρων εν αύτω κατιδούσα.
- § 24 οὐδὲ γὰρ ἡ νοητὴ πόλις ἕτερόν τί ἐστιν ἢ ὁ τοῦ ἀρχιτέχτονος λογισμός ήδη την νοητην πόλιν κτίζειν διανοουμένου. ,Die gedachte Stadt (die Stadt in der Idee) ist nichts anderes als der Gedanke des Baumeisters, der bereits daran denkt, die Stadt ru bauen' — doch wohl die wirkliche, nicht die gedachte. Tijv νοητήν πόλιν ist offenbar Unsinn. In MABP ist dasur richtig την αἰσθητην πόλω eingesetzt, die Correctur aber verdorben durch den Zusatz  $\tau \tilde{\eta}$  von $\tau \tilde{\eta}$ . Ich babe von $\tau \acute{\eta} v$  als Glossem einfach gestrichen.
- § 30 τοσούτω γάς τὸ νοητὸν τοῦ δρατοῦ λαμπρότερόν τε καὶ αθγοειδέστερον δσφπερ ήλιος, οἶμαι, σκότους καὶ ἡμέρα νυχτός χαλ τὰ κριτήρια νοῦς, ὁ τῆς δλης ψυχῆς ἡγεμών, ὀφθαλμών σώματος. So lautet der Satz nach der besten Ueberlieferung (Eusebius und V). In den anderen Hss. ist für và xquτήρια der Genetiv eingesetzt: τῶν κριτηρίων Μ, τῶν αἰσθητῶν κριτηρίων ABP, των αἰσθητικών κριτηρίων FGH. Ausserdem haben statt ὀφθαλμῶν σώματος die übrigen Hss. καὶ ὀφθαλμοὶ

σάματος. Die Vergleichung des νοῦς, des geistigen Auges, mit dem körperlichen Auge findet sich bei Philo ausserordentlich häufig, z. B. de opif. mundi § 53. Die Lesart νοῦς ὀφθαλμῶν σώματος ist also sicher richtig, während die Gleichung καὶ ὀφθαλμοὶ σώματος unsinnig ist. So bleibt für τὰ κριτήρια oder τῶν κριτηρίων kein Platz. τὰ κριτήρια scheint als Glosse an den Rand geschrieben und durch Unverstand eines Schreibers in den Text gerathen zu sein; um dann die gestörte Construction wieder herzustellen, ist τῶν κριτηρίων und weiter τῶν αἰσθητῶν (αἰσθητικῶν) κριτηρίων geändert und καὶ ὀφθαλμοὶ σώματος geschrieben. Demgemäss habe ich τὰ κριτήρια getilgt.

§ 49 ἐπιφανεία δὲ πρὸς τὴν τοῦ στερεοῦ φύσιν ένὸς δεὶ τοῦ βάθους, ε΄ προστεθὲν τριάδι γίνεται τετράς. Die von Wendland empfohlene Aenderung οὖ προστεθέντος schien mir unnöthig und unpassend; denn man kann nicht gut sagen: "wenn man die Tiefe zur Dreizahl hinzufügt, wird daraus die Vierzahl'. Ich meine, dass ὁ προστεθὲν nicht auf τοῦ βάθους (was gewissermaassen als Epexegese anzusehen ist), sondern auf ένὸς bezogen werden muss: 'die Fläche . . . bedarf einer Einheit (einer μονάς), die zur τριάς hinzugefügt zur τετράς wird'.

§ 63 ταῖς γὰρ συνεχέσι πληγαῖς γυμναζόμενα καὶ βία τὴν φορὰν ἀν ω θο ῖ ντα κραταιότερά τέ ἐστι καὶ πιαίνεται μᾶλλον. Abweichend von der ersten Ausgabe habe ich jetzt ἀνωθοῦντα mit MABP geschrieben. Denn ἀνωθεῖν, nicht ἀντωθεῖν, ist das Verbum, das Philo in solchen Verbindungen gewöhnlich gebraucht quod. det. pot. insid. sol. § 100 haben alle Hss. μηδενὸς τὴν βίαιον ὁρμὴν ἀνωθοῦντος. de poster. Caini p. 139, 15 Tisch. τοῦ δὲ ἀνωσμένου καὶ κλιθέντος... Δώτ. de profug. 34 (1575, 1 M.) ἄτε μηδενὸς τὴν φορὰν ἀνωθοῦντος. de υίτα Mos. I 49 (II 123, 22 M.) εἶτ ὥσπερ ἐξ ἐναντίας βία τινὸς ἀνωθοῦντος (so die besten Hss.) ἢ ἀναχαιτίζοντος. Richtig ist ἀντωθεῖν nur de concup. 7 (II 354, 16 M.) ὡς ωθούμενά τε ἀντωθεῖν καὶ διωκίμενα ἀντεπιτρέχειν und vielleicht de somn. II 21 (I 678, 8 M.) οὕτω καὶ τὰς περὶ ψυχὴν δυνάμεις ἀντωθοῦσι πρὸς τἀναντία καὶ ἀντιμετακλίνουσιν.

§ 67 τὸ σπέρμα τῶν ζώων γενέσεως ἀρχὴν εἶναι συμβέβηκε. Wendland will τῷ ζώψ verbessern. Allerdings ist der Dativ in solchen Verbindungen bei Philo sehr häufig. Aber auch der Genetiv ist nicht selten. Vgl. de opif. mundi § 133 ἐπειδὴ πάντων

αίτία γενέσεως καὶ διαμονῆς ζψων όμοῦ καὶ φυτῶν ἐστιν. leg. alleg. I § 8 ποινωνίας παὶ ένώσεως ανθρώπων . . . οὖσα αίτία. leg. alleg. I § 19 οὖτος ὁ . . . τέλειος λόγος ἀρχὴ γενέσεως τοῦ τε . . . νοῦ καὶ τῆς . . . αἰσθήσεως.

§ 71 ἐπεὶ δ' οὐ σύμπασα εἰκών ἐμφερης ἀρχετύπφ παραδείγματι, πολλαὶ δ΄ εἰσὶν ἀνόμοιοι, προσεπεσημήνατο είπων τῷ κατ εἰκόνα τὸ καθ' ὁμοίωσιν. Man erwartet eigentlich ἐπειπών, wie Wendland vorschlägt. Die Aenderung scheint mir aber unnöthig, da dergleichen unlogische Ausdrücke auch sonst hei Philo vorkommen.[1)] Ganz ähnlich z. B. heisst es quod. det. pot. insid. sol. § 62 ὁ δέ γε καὶ ἐπινεανιεύεται φάσκων statt νεανιεύεται ἐπιφάσχων und § 100 τὸν δὲ τρόπον, καθ' ὃν ἀπὸ τῆς γης κατάρατος ὁ νοῦς γίνεται, προσυπογρίφει λέγων statt γράφει προσυπολέγων.

§ 99 την δ' υπόσχεσιν άποδείξει βεβαιωτέον. Dass υπόσχεσις bisweilen bei Philo soviel wie , Aussage, Behauptung' bedeutet, habe ich bereits in meiner früheren Ausgabe der Schrist de opif. mundi bemerkt (p. XLVI) und durch ein zweites Beispiel belegt de septen. p. 48, 3 Tisch.  $\dot{\omega}_{\mathcal{G}}$   $\dot{\alpha}\psi \varepsilon v \delta \dot{\eta}_{\mathcal{G}}$   $\dot{\eta}$   $v\pi \dot{o}\sigma \chi \varepsilon \sigma \iota_{\mathcal{G}}$ ,  $\dot{\varepsilon}\pi \iota_{\mathcal{G}}$ σκεπτέον. Ich kann jetzt noch drei andere Beispiele hinzufügen: de agric. 1 (Ι 300, 13 Μ.) πολλαχοῦ μὲν οὖν τῆς νομοθεσίας τὴν ύπόσχεσιν ἐπαληθεύοντα εύρήσομεν. de congr. erud. gratia 8 (Ι 525, 33 Μ.) τὰ δ' ὀνόματα μεταβαλόντες εἰς τὴν ἡμετέραν διάλεκτον εἰσόμεθα την ὑπόσχεσιν άληθη. de sacrificant. 11 (II 260, 2 M.) βεβαιοῦται δέ μου την υπόσχεσιν δ νόμος. Wendland's Conjectur ὑπόθεσιν erübrigt sich demnach.

§ 149 ἀπεπειρατο δ' ώς ύφηγητης γνωρίμου την ενδιά**θετον έξιν άνακινῶν καὶ πρός ἐπίδειξιν τῶν οἰκείων άνα**παλών ἔργων. πρός ἐπίδειξιν hatte Mangey statt der Vulgata reocéti vermuthet unter Hinweis auf ein Fragment aus den Quaestiones in Genesin I § 21 (Harris Fragments of Philo p. 13) **παθάπε**ρ υφηγητής γνώριμον κινεί πρός ἐπίδειξιν οἰκείαν. Wendland fand eine Bestätigung dieser Conjectur in den Worten des Basilius Hom. in Hexaem. IV 1 ήμεῖς δὲ ἄρα οῧς ὁ κίριος - . . ἐπὶ τὴν ἐπίδειξιν συνεκάλεσε τῶν οἰκείων ἔργων. Wendlands Empfehlung habe ich πρὸς ἐπίδειξιν in den Text

<sup>(1)</sup> vielmehr wirkt die Praposition des Verbum compositum auch im simplex nach, vgl. zu Soph. Elektra S. 164. G. K.]

gesetzt. In meiner früheren Ausgabe der Schrift de opif. mundi hatte ich καὶ πρός τι τῶν οἰκείων ἀνακαλῶν ἔργων auf Grund von M hergestellt. Es thut mir jetzt leid, dass ich nicht bei dieser Lesart verblieben bin. Denn πρός τι τῶν οἰκείων ist eine ebenso gut Philonische Wendung wie πρὸς ἐπίδειξιν. Vgl. de sacrif. Abelis et Caini § 75 πρός τι τῶν οἰκείων ἑκάστην τείνασα ἔργων. quod det. pot. insid. sol. § 127 πρός τι τῶν οἰκείων ὁρμὴν λάβη.

§ 171 ἐπιμελεῖσθαι γὰς ἀεὶ τὸ πεποιηκὸς τοῦ γενομένου φύσεως νόμοις καὶ θεσμοῖς ἀναγκαῖον, καθώς καὶ γονεῖς τέκνων προμηθοῦνται. Für das überlieserte καθώς habe ich καθ οῦς geschrieben, da die Form καθώς bei Philo sonst nicht vorkommt (er braucht καθά und καθάπες) und nur bisweilen als Variante in Hss. erscheint, z. B. quod det. pot. insid. sol. § 28 καθ ἃ F, καθὰ U, καθώς HL.

LEGVN ALLEGORIARVN lib. I § 3 δυὰς μέντοι καὶ τριὰς ἐκβέβηκε τὴν κατὰ τὸ εν ἀσωματότητα, ὅτι ἡ μὲν ελης ἐστὶν εἰκών, διαιρουμένη καὶ τεμνομένη καθάπερ ἐκείνη, τριὰς δὲ στερεοῦ σώματος, ὅτιπερ τριχῆ τὸ στερεὸν διαιρετόν. Zu dem Worte ελης macht Mangey die Bemerkung: Haud alibi ελην pro plans figura sumptam memini. si faverent codices, reponendum videtur ἐπιπέδου. ελης ist aber ganz richtig. Philo giebt hier die pythagoreische Doktrin wieder, nach welcher die δυάς als das Princip der Materie gilt im Gegensatz zur μονάς, dem Princip der wirkenden Ursache oder Gottheit. Zeller Phil. d. Gr. I 360.

\$ 6 δσα μὲν γὰρ ταῖς ἡμετέραις τέχναις δημιουργείται, τελειωθέντα ἵσταται καὶ μένει, ὅσα δὲ ἐπιστήμη θεοῦ, περαιωθέντα πάλιν κινεῖται τὰ γὰρ τέλη αὐτῶν ἐτέρων εἰσὶν ἀρχεί, οἰον ἡμέρας τέλος νυπτὸς ἀρχί, καὶ μῆνα δὲ καὶ ἐνιαυτὸν ἐνισταμένους ἀρχί,ν δι που τῶν ἑξῖς ἰόντων ὑποληπτέον. So die Vulgata. περαιωθέντα habe ich in περατωθέντα corrigirt. Schwer verderbt sind die Worte am Schlusse ἀρχήν δήπου τῶν ἑξῆς ἰόντων, die aber so nur in den Has. UFL lauten, welche in dieser Schrift im Allgemeinen die schlechtere Ueberlieferung reprisentiren. MAP haben daſur πέρατα δι τούτων ἐξ οὐκ ὄντων, ähnlich die armenische Uebersetzung πέρατα δι που ἐξ οὐκ ὄντων. Mit Sicherheit ergiebt sich daraus zunächst, dass πέρατα δήπου τῶν statt ἀρχίν δι που τῶν zu schreiben ist. Für ἑξῆς ἰόντων bezw. ἐξ οὐκ ὄντων vermuthete ich zuerst ἐξιοντων. Das rich-

tige ἐξηκόντων, woraus beide Corruptelen sich leicht erklären, erkannte Diels.

- § 15 ἔτι πρῶτός ἐστιν (die Zahl sieben) ἀπὸ τελείου τοῦ εξ καὶ μονάδος κατά τινα λόγον ὁ αὐτός. Die Worte geben so keinen Sinn. Die Emendation wird auch hier Diels verdankt, der richtig erkannte, dass μονάδος aus μονάδι verderbt ist. Philo identificirt nach pythagoreischer Lehre die Siebenzahl mit der Eintahl. Vgl. de post. Caini p. 101, 13 Tisch. διὰ τοῦτο καὶ ἡ ἐβδομη τάξει μὲν ἐπιγέννημά ἐστιν ἑξάδος, δυνάμει δὲ πρεσβυτάτη παντὸς ἀριθμοῦ, μη δὲν διαφέρουσα μονάδος. φων deus sit immut. 3 (I 274, 21) πῶς οὖν ἑπτὰ τετοκέναι φησίν (Αννα), εἰ μή τι μονάδα ἑβδομάδι τὴν αὐτὴν φυσικώτατα νομίζοι.
- § 16 οταν επιγένηται τη ψυχή ο κατά εβδομάδα άγιος λόγος, ἐπέχεται ἡ έξὰς καὶ ὅσα θνητὰ τουτὶ ποιείν δοκεῖ. Der Sinn der letzten Worte ist unklar. Gelenius übersetzt: quando in animam subintraverit illud iuxta septenarium verbum sanctum, compescitur senarius et quicquid occupatum videtur in faciendis histe rebus mortalibus. Er fasst also  $\delta \sigma \alpha$  als Subject und  $\Im \gamma \eta \tau \dot{\alpha}$ ταυτὶ (so scheint er für τουτὶ gelesen zu haben) als Object. Diese Auffassung ist darum abzuweisen, weil  $\delta\sigma\alpha$   $\Im\nu\eta\tau\dot{\alpha}$  offenbar zusammengehört und nicht ersichtlich ist, worauf ταυτί hinweisen Mangey übersetzt die letzten Worte: compescitur senarius et quicquid mortale videtur ab hoc fieri, und bemerkt im Anhang: τουτί] forsan ταύτη, scil. ή έξάς. ταύτη ist wohl Druck - oder Schreibsehler für  $\alpha \tilde{v} \tau \eta$ . Auch diese Erklärung befriedigt nicht, da von einem Thun der έξάς schwerlich gesprochen werden kann. Scheinbar einfach ist Wendland's Vorschlag  $\delta \pi \delta \chi \epsilon \tau \alpha \iota \eta \delta \delta \dot{\alpha} \dot{\alpha} \dot{\alpha} \dot{\alpha}$ δοα θνητά τοῦ τι ποιείν δοχείν, der Ausdruck für den dadurch entstehenden Gedanken kommt mir aber zu gekünstelt vor. Auch die Vermuthung von Diels καὶ ὅσα θνητὰ τοῦ τι ποιεῖν ⟨παύειν⟩ δοχεζ (scil. ὁ λόγος) bringt einen Gedanken hervor, der nur mit Mühe in den Worten gefunden werden kann. Mir scheint, dass als Subject zu ποιείν δοχεί aus dem Vordersatze ή ψυχή zu erginzen ist. Unter dieser Voraussetzung geben die Worte xal 80a θνητά ποιείν δοκεί einen ganz guten Sinn: ,wenn der heilige λόγος der εβδομάς in die Seele eintritt, dann ruht die εξάς und alles Sterbliche (Vergängliche), was sie (die Seele) zu vollbringen scheint. Vgl. quod deus sit immut. 3 (1 274, 27 M.) αύτη δ' ή Hermes XXXII.

κατάστασίς ἐστιν ἑβδομάδος, ἀναπαυομένης ἐν θεῷ ψυχῆς καὶ περὶ μηδὲν τῶν θνητῶν ἔργων ἔτι πονουμένης. Mit dem Ausdruck ποιεῖν δοκεῖ weist Philo auf seine frühere Bemerkung hin, dass alles menschliche Thun nur ein scheinbares ist im Vergleich mit dem göttlichen: § 6 παύει μὲν γὰρ τὰ δοκοῦντα ποιεῖν οὐκ ἐνεργοῦντα. Demnach scheint mir der Fehler ausschliesslich in dem Worte τουτί zu liegen. Entweder ist τουτί ganz zu tilgen (im Armenischen findet sich dafür nichts Entsprechendes) oder in ταύτη (scil. τῆ ἑξάδι) zu corrigiren: ,ruht die ἑξάς und alles Vergängliche, was die Seele in dieser, d. h. in den sechs Werktagen, scheinbar vollbringt'.

§ 18 αίτια δ' ή δι' ην ευλόγιστός τε και άγιος γέγονεν δ κατά τὸ ξβδομον καὶ τέλειον φῶς ἄγων ξαυτόν, ἐπεὶ ἐν ταύτη τη φύσει παύεται ή των θνητων σύστασις. αίτία δ'  $\eta$   $\delta \iota$   $\eta$  habe ich mit M geschrieben, in den übrigen Hss. fehlt  $\delta$   $\eta$ . Den Vorschlag von Diels  $\alpha i \tau i \alpha$   $\delta$   $\eta$   $\delta \varepsilon$   $\delta \iota$   $\eta \nu$  habe ich deschalb nicht aufgenommen, weil Philo mit Vorliebe dieses Pronomen in Verbindung mit altia gerade umgekehrt von einer vorausgehenden Erörterung gebraucht und diese damit zum Abschluss bringt. Vgl. de opif. mundi § 47 ηδ' ἐστὶν αἰτία δε' ην προτέρα μεν εβλάστησε και έχλοηφόρησεν ή γη. § 79 ηδε μέν αίτια πρώτη, δι' ην άνθρωπος έφ' απασι γεγενησθαι δοκεί δευτέραν δ΄ ούκ από σκοπού λεκτέον. § 82 δευτέρα μέν αίτία ήδε λελέχθω, τρίτη δ' έστὶ τοιάδε. § 132 μία μέν αἰτία ήδε, λεκτέον δὲ καὶ ἑτέραν. leg. alleg. I § 34 ήδ' ἐστὶν αίτία, δι ην άγονον οὐδεμίαν ψυχην έδημιούργησεν άγαθοῦ. . . . ἕτερον δὲ λεκτέον ἐκεῖνο. Philo gebraucht die Pronomina όδε und οὖτος ganz promiscue (wie Polybius: vgl. F. Kaelker Leipz. Stud. III 277), őδε steht oft in Beziehung auf Vorausgehendes, ovtos auf Folgendes.

§ 65 , ἀρχὰς' δὲ οὐ τὰς τοπικὰς λαμβάνει, ἀλλὰ τὰς ἡγεμονικάς. Es handelt sich um die Erklärung der biblischen Worte Gen. 2, 10 ἐκεῖθεν ἀφορίζεται εἰς τέσσαρας ἀρχάς. Hier ist λαμβάνει ganz richtig. Als Subject ist, wie so oft bei Philo, die heilige Schrift' (bezw. ,Moses') zu ergänzen. Philo gebraucht hier λαμβάνειν wie sonst gewöhnlich παραλαμβάνειν in der Bedeutung ,verstehen' in Bezug auf die Bibel. Vgl. de opif. mundi § 26 φησὶ δ' ὡς ,ἐν ἀρχῆ ἐποίησεν ὁ θεὸς τὰν οὐρανὸν καὶ τὴν γῆν', τὴν ἀρχὴν παραλαμβόνων οὐχ ὡς οἴονταί τινες τὴν

κατὰ χρόνον. leg. alleg. I § 3 ἔταν οὖν λέγη ,συνετέλεσεν ἕκτη ἡμέρα τὰ ἔργα', νοητέον ὅτι οὐ πλῆθος ἡμερῶν παραλαμβάνει. § 107 ὅπου δ' ἄν λέγη ,θανάτω ἀποθανεῖν', παρατήρει ὅτι θάνατον τὸν ἐπὶ τιμωρία παραλαμβάνει (λαμβάνει UFL). legelleg. III § 55 ἀλλὰ καὶ διὰ τούτου βούλεται σε διδάξαι, ὅτι γυμνότητα οὐ τὴν τοῦ σώματος παραλαμβάνει. de post. Caini p. 110, 23 Tisch. ὁ δέ γε νόμος τοσοῦτον δεῖ κακὰ ἀγαθῶν ἐπιτρέπειν ἀντικαταλλάττεσθαι, ώστ' οὐδὲ καλὰ πονηρῶν ἔᾳ, πονηρὰ οὐ τὰ φαῦλα παραλαμβάνων (p. 111, 7 ἀλλ', ὅπερ ἔφην, τὸ ἐπίπονον ἀλλ' οὐ φαῦλον παρείληπται). quod deus sử immut. 36 (I 297, 42 M.) οὐ τὸν λεγόμενον ἀνον παρὰ τοῖς ποιηταῖς . . ., ἀλλὰ τιμὴν τὸ γέρας νῦν παραλαμβάνει.

\$ 93 διαφέρει δὲ τρία ταῦτα· πρόσταξις, ἀπαγόρευσις, έπολή και παραίνεσις. ή μεν γάρ άπαγόρευσις περί άμαρτημάτων γίνεται καὶ πρὸς φαῦλον, ή δὲ πρόσταξις (περί) πατορθωμάτων, ή δὲ παραίνεσις πρὸς τὸν μέσον, τὸν μήτε φαύλον μήτε σπουδαίον. Mangey wollte nach περί κατορθωμάτων die Worte πρὸς σπουδαΐον einfügen, da anscheinend in diesem Satzglied eine dem πρός φαῦλον und dem πρός τὰν μέσον entsprechende Bestimmung sehlt. Die Ergänzung ist aber falsch, denn der σπουδαΐος oder τέλειος bedarf im Gegensatz zum φαῦlos und zum µéoos aller dieser Dinge gar nicht, wie Philo gleich drauf (§ 94) ausführt: τῷ μὲν οὖν τελείψ τῷ κατ' εἰκόνα προστάττειν η απαγορεύειν η παραινείν ούχι δεί, ούδενος γὰς τούτων ὁ τέλειος δείται, τζ δὲ φαύλφ προστάξεως καὶ έπαγορεύσεως χρεία, τῷ δὲ νηπίψ (= μέσψ) παραινέσεως καὶ διδασχαλίας. Demnach gelten die Worte  $\dot{\eta}$  δὲ πρόσταξις περὶ κατος θωμάτων von dem φαῦλος, nicht vom σπουδαίος, und die Worte xal πρός φαύλον beziehen sich mit auf das zweite Satzglied.

LEGVM ALLEGORIARVM lib. II § 14 τοῦτο μὲν οὖν τὸ εἰδος τῶν βοηθῶν εἴρηκε, τὸ δ' ἔτερον ὑπερτίθεται τὸ τῆς αἰσθήσεως, ὅταν ἐπιχειρῆ πλάττειν τὴν γυναῖκα. Für ἔταν, das hier wohl kaum zulässig ist, vermuthete Mangey εως ἄν. Ich habe mit leichter Aenderung ἔστ' ἄν geschrieben. Umgekehrt findet sich ἔτι zus ἐστί verderbt § 31 τοῦτο δὲ ὅτι τρέπεται, wofür τοῦτο δ ἐστὶ τρέπεται, wofür τοῦτο δ ἐστὶ τρέπεται von Wendland richtig hergestellt ist.

§ 52 ούχ δρᾶς δτι καὶ τῆ δεκάτη τοῦ μηνος κελεύει δύο τράγους [κλῆρον] προσάγειν, ,κλῆρον ἕνα τῷ κυρίῳ καὶ κλῆρον

ένα τῷ ἀποπομπαίψ΄. Vor μηνός habe ich ἑβδόμου eingeschoben, das mir für das Verständniss des Satzes unentbehrlich schien. Nachträglich aber sah ich, dass genau derselbe Ausdruck noch einmal vorkommt de post. Caini p. 96, 22 Tisch. προστέτακται γὰρ τὰς ψυχὰς ταπεινοῦν δεκάτη τοῦ μηνός. Auch leg. alleg. III § 174 heisst es einfach: καὶ γὰρ τῆ δεκάτη κακῶν ἡμῶν τὰς ψυχὰς ἱλάσκεται. Philo scheint also mit Absicht sich so kurz ausgedrückt zu haben im Anschluss an die Bibelworte Lev. 16, 29 ἐν τῷ μηνὶ τῷ ἑβδόμψ τῆ δεκάτη τοῦ μηνὸς ταπεινώσατε τὰς ψυχὰς ὑμῶν καὶ πᾶν ἔργον οὐ ποιήσετε.

§ 66 λέγεται καὶ ἐπὶ τῆς Μαριάμ, ὅτε κατελάλει Μωνσῆ. Die in den Hss. überlieferte Form Μαρίας, die offenbar aus mönchischer Feder geslossen ist, habe ich ohne Bedenken in Μαριάμ corrigirt. Auch leg. alleg. I § 76 bieten MA, d. h. dieselben Hss., in denen allein leg. alleg. lib. II erhalten ist, die falsche Form Μαρίας, während die übrigen richtig Μαριάμ haben. de agric. 17 (I 312, 38 u. 48 M.) ist richtig Μαριάμ überliefert. Für Μωνσῆ, wie in allen Ausgaben gedruckt ist, habe ich hier und § 67 den Genetiv Μωνσῆ hergestellt, der allein bei dem Verbum καταλαλειν zulässig ist.

\$ 85 καὶ γὰρ ἐγὼ πολλάκις καταλιπὼν μὲν ἀνθρώπους συγγενεῖς καὶ φίλους καὶ πατρίδα καὶ εἰς ἐρημίαν ἐλθών, ἵνα τι τῶν θέας ἀξίων κατανοήσω, οὐδὲν ὧνησα. Απ ὧνησα, das hier intransitive Bedeutung hat (,hatte keinen Nutzen'), ist kein Anstoss zu nehmen. Das Activ ὀνινάναι wird, wie proficere nicht selten intransitiv gebraucht. Klar zu erkennen ist die Bedeutung wie an unserer Stelle auch de profug. 3 (1548.10 M.) δέδιε γὰρ μὴ πρὸς τῷ μηδὲν ἰσχῦσαι ὀνῆσαι ἔτι καὶ ζημιωθῆ. Ebenso quod det. pot. insid. sol. § 86 λογισάμενος δὲ μεγάλα ὀνήσειν τὸ δημιούργημα, εἰ λάβοι τοῦ δημιουργήσαντος ἔννοιαν. Vgl. auch Plat. Apol. 27 C ὡς ἄνησας ὅτι μόγις ἀπεκρίνω ὑπὸ τουτωνὶ ἀναγκαζόμενος.

LEGVM ALLEGORIARVM lib. III ist eine der am schlechtesten überlieferten Schriften, da sie nur in der A- und H-Classe erhalten ist und sowohl in M und G als in UF fehlt. An manchen Stellen liess sich mit Hilfe der indirecten Ueberlieferung, da die Sacra Parallela zahlreiche Fragmente gerade aus dieser Schrift enthalten, der corrupte Text der Hss. verbessern. Um wieviel besser der

Text war, der dem Autor der Sacra Parallela vorlag, als der Text unserer Hss., zeigt sich besonders an folgenden Stellen:

Sacra Parallela (D)

§ 47 εὶ ζητεῖς θεόν, ώ σαυτης άναζήτει, μένουσα δὲ σωματιχοίς ὄγχοις TOIC άζητήτως ἔχεις τῶν θείων, καν έπιμορφάζης ότι ζητείς. άδηλον, πολλοῖς γὰρ οὐκ ἐφανέρωσεν ξαυτόν, άλλ' άτελ η έσχον έξαρχεί γάρ πρός μετουσίαν άγαθων καὶ ψιλόν τὸ καλά δρμαί, κᾶν ἀτυχῶσι τοῦ τέλους, τούς χοωμένους πουευφραίνουσιν.

§ 78 ζητῶν ὁ δίκαιος Νῶε την των όντων φύσιν, εν τοῦ το εύρίσχει ἄριστον εύρημα χάριν όντα του θεου τά σύμπαντα: **χτημα τὰ πάντα, διὸ χαὶ** μόνου την άρχην οίκειον τοις γούν ζητούσιν, τίς άρχη γενέσεως, όρθῶς ταῦτα ἄν τις ἀποχρίνοιτο, ὅτι ἀγαθότης καὶ τὰ πάντα.

§ 79 βασιλεύς έχθοὸν τυματι βίαια καὶ βλαβερὰ καὶ καὶ τῷ σώματι βίαια καὶ βλα-

Hss.

§ 47 εὶ γὰρ ζητεῖς Βεόν, διάνοια, έξελθοῦσα ἀπὸ Εξελθοῦσα ἀπὸ σαυτῆς ἀναζήτει, μένουσα δὲ ἐν τοῖς σωματιχοῖς ἔγχοις ἢ ταῖς χατὰ ο ί ή σε σιν άζητήτως νοῦν έχεις των θείων, καν έπιμοςεί δὲ ζητοῦσα εὐρήσεις θεόν, φάζης ὅτι ζητεῖς εἰ δὲ ζητῶν εύρήσεις θεόν, ἄδηλον, πολλοίς γὰρ οὐχ ἔγνώρισεν ἑαυτόν, ἀλλ' την σπουδην μέχρι παντός άπλην (ἃ πλην Η) την σπουδην άχρι παντός ἔσχον έξαρχεί μέντοι πρός μετουσίαν άγαζητείν μόνον αί γὰς ἐπὶ τὰ θῶν καὶ ψιλὸν τὸ ζητείν μόνον. άεὶ γὰρ αί ἐπὶ τὰ καλὰ ὁρμαί, κᾶν τοῦ τέλους ἀτυχῶσι, τοὺς χρωμένους προευφραίνουσιν.

§ 78 ζητών δ δίκαιος την των όντων φύσιν εν τούτφ εύρίσκει ἄριστον εύρεμα χάριν όντα του θεου τὰ σύμπαντα, γενέσεως δε ούδεν χάρισμα, γενέσεως δε ούδεν χάρισμα, ότι δη ούδε κτημα. Θεοῦ δε ότι γε ούδε κτημα, διὸ καί μόνου την χάριν οίκειον τοις γοῖν ζητοῦσι, τίς ἀρχὴ γενέσεως, δοθότατα αν τις άποκρίναιτο, δτι άγαθότης κεχάριστο θεού, ην έχαρίσατο χάρις θεοῦ δωρεὰ γὰρ καὶ τῷ μετ αὐτὸν γένει δωεύεργεσία και χάρισμα θεο ζεὰ γὰρ και εὐεργεσία χάρις θεοῦ τὰ πάντα.

\$ 79 βασιλεύς δὲ ἐχθρὸν **ράννω, δτι δ μεν νόμων, δ δε | τυράννω, δτι δ μεν νόμων, δ** άνομίας έστιν είσηγητής. ὁ μὲν δὲ άνομίας ἐστιν είσηγητής. οὖν τύραννος νοῦς ἐπιτάγματα ὁ μὲν οὖν τύραννος νοῦς ἐπιξπιτάττει τῆ τε ψυχή καὶ σώ- τάγματα ξπιτάττει τῆ τε ψυχή

κατά κακίαν λέγω πράξεις καὶ τας των παθων απολαύσεις ό δὲ βασιλεὺς πρῶτον μὲν πείθει, ξπειτα τοιαύτα παβίου χρήσεται χυβερνώμενον ύπὸ ἀγαθοῦ καὶ τεχνίτου κυόρθός λόγος. καλείσθω οὐν ό μεν τύραννος ἄρχων πολέμου, ό δὲ βασιλεὺς ἡγεμών εἰρήνης.

§ 163 ἔστιν ἄμεινον τὰ μεμετοημένα τῶν λοιπῶν ταμίαν οἰηθηναι τὸν θεόν.

§ 164 πάντα μετιών άθρόα δυσελπιστίαν καὶ ἀνελπιστίαν μετά πολίης άνοίας χτάται δυσελπιστίαν μέν, εἰ νῦν μόνον ἀλλὰ μὴ καὶ αύθις νομίσει ομβρίσειν αὐτῷ ἀγαθὰ τὸν θεόν, ἀπιστίαν δέ, εὶ μή πεπίστευκε σίεται των συναχθέντων ίκανὸς ἄκοντος θεοῦ. έσεσθαι φύλαξ ἄχοντος θεοῦ.

σφόδρα λύπας έργαζόμενα, τὰς βερὰ καὶ σφοδρὰς λύπας έργαζόμενα, τὰς κατὰ κακίαν πράξεις καὶ τὰς τῶν παθῶν ἀπολαύσεις ό δὲ δεύτερος ούν ούκ έπιτάττει μαλλον ή βασιλεύς πρώτον μέν ούν ούκ έπιτάττει μόνον άλλα πείθει, ραγγέλλει, δι' ών ώσπερ σκά- έπεὶ τὰ τοιαῦτα παραγγέλλει, φος τὸ ζῷον εὐπλοία τῆ τοῦ δί ὧν ὧσπερ σκάφος τὸ ζῷον εὐπλοία τῆ τοῦ βίου χρήσεται κυβερνώμενον ύπὸ τοῦ ἀγαθοῦ βερνήτου, οὖτος δέ ἐστιν ὁ καὶ τεχνίτου κυβερνήτου, οὖτος δέ έστιν δ άληθης λόγος. λείσθω οὐν ὁ μὲν τύραννος άρχων πολέμου, δ δὲ βασιλεὺς ήγεμών είρήνης.

§ 163 ἔπειτ' ἔστιν αὐτάρχη αὐτάρχη λαβόντας άγαθά καὶ λαβόντας καὶ μεμετρημένα τῶν λοιπών ταμίαν οίη θηναι θεόν.

§ 164 πάντα μετρῶν άθρόον δυσελπιστίαν μετά πολλης άνίας κτᾶται δύσελπις γάρ, εί νῦν μόνον άλλὰ καὶ μὴ αὐθις έλπίζει τὸν θεὸν ὀμβρήσειν αὐτῷ ἀγαθά, ἄπιστος δέ, εἰ μή πεπίστευκε καὶ νῦν καὶ ἀεὶ τας του θεου χάριτας αφθόκαὶ νῦν καὶ ἀεὶ τὰς τοῦ θεοῦ νως τοῖς ἀξίοις προσνέμεσθαι, χάριτας ἀφθόνως τοῖς ἀξίοις ἄνους δέ, εἰ οἴεται τῶν συναχπροσνέμεσθαι, άνους δέ, εί θέντων ίκανὸς ἔσεσθαι φύλαξ

In vielen Fällen muss nothwendig zur Conjectur gegriffen Turnebus und Mangey haben, wie aus meinem Apparat ersichtlich ist, in der Beseitigung offenkundiger Fehler Verdienstliches geleistet, aber noch genug zu thun übrig gelassen.

§ 7 δ δε τοιούτος πεφυγάδευται θείου χορού, καθάπερ δ λεπρός και γονορουής, δ μεν θεόν και γένεσιν, άντιπάλους φύσεις, δύο χρωμάτων όντων, άγαγων είς ταὐτὸ ώς αἴτια,

ένὸς ὄντος αἰτίου τοῦ δρώντος, ὁ δὲ γονορρυής ἐκ κόσμου πάντα καὶ εἰς κόσμον ἀνάγων, ὑπὸ θεοῦ δὲ μηδὲν οἰόμενος γεγονέναι. Der Vergleich mit dem λεπρός (Anspielung auf Les. 13, 9ff.) ist unklar ausgedrückt. Die Worte δύο χρωμάτων ὄντων sind sachlich unverständlich und grammatisch unmöglich. Mangeys Verbesserungsvorschlag ὄντως statt ὄντων ist nicht viel gewonnen; man sieht nicht, inwiesern θεός καὶ γένεσις als αντίπαλοι φύσεις δύο χρωμάτων bezeichnet werden können. Der Ausdruck ist auch wegen δύο verdächtig, da Philo für den Genetiv sonst nur die Formen δυοίν und δυείν gebraucht. Wendland vermuthet daher ἀντιπάλους φύσεις δύο (δυείν) χρωμάτων ὄν-Die Erwähnung der zwiesachen Färbung scheint indessen cher am Platze zu sein, wenn sie sich auf den λεπρός bezieht. Die Worte haben vielleicht ursprünglich nach  $\delta$   $\mu \hat{\epsilon} \nu$  gestanden und sind durch Versehen an salsche Stelle gerathen, wo sie dann auch die falsche Form δύο χρωμάτων ὄντων erhalten haben.

§ 9 habe ich in dem biblischen Citat aus Gen. 18, 22 ἔτι ἦν ἑστηκῶς ἐν τόπφ κυρίου das in den Hss. überlieserte ἐν τόπφ in ἐνώπιον corrigirt. Die Hss. der LXX haben zwar an dieser Stelle ἐναντίον oder ἔναντι und so citirt auch Philo de Cherub. § 18 und de post. Caini p. 91, 11 Tisch. Aber de somn. Il 33 (I 688, 35 M.) ist ἐνώπιον κυρίου überliesert.

§ 25 ὁ γὰρ αἰων ἄπας τῷ σήμερον παραμετρεῖται, μέτρον γὰρ τοῦ παντὸς χρόνου ὁ ἡμέριος κύκλος. Das Adjectiv ἡμέριος hat durchweg die metaphorische Bedeutung 'kurzlebend, vergänglich'. An der einzigen Stelle, wo ausserdem ἡμέριος in der Bedeutung 'täglich' überliefert ist, Xen. Oecon. 21, 3, schreiben die Herausgeber mit Recht ἡμερινὸς πλοῦς. Vgl. Lobeck Phryn. p. 53. Schon Turnebus verlangte daher auch an unserer Stelle ἡμερινός and fand Zustimmung bei H. Stephanus und Lobeck. Ich habe ἡμερ ἡ σιος vorgezogen, weil dies Wort auch sonst bei Philo verkommt: de vita Mos. I 26 (II 104, 4 M.) τοῦ ἡμερησίου φωτὸς ἐπιλάμποντος. de viet. 3 (II 239, 15 M.) τῶν ἡμερησίων ἀμνῶν. de concup. 11 (II 357, 21 M.) ἐφ' ἡμερήσιον (Tagesmarsch) ἀνδρὸς ευζώνου.

§ 30 λέγεται γοῦν παρὰ πολλοῖς, ἵτι τὰ ἐν τῷ κόσμῳ πάντα φέρεται χωρὶς ἡγεμόνος ἀπαυτοματίζοντα. Μαη erwartet ἀπαυτοματίζόμενα, denn ἀπαυτοματίζειν hat gewöhnlich transitive Bedeutung (,von selbst hervorbringen') und das Passiv

ἀπαυτοματίζεσθαι kommt bei Philo öfter vor. Es finden sich aber noch mehr Stellen, wo das Activ ἀπαυτοματίζειν wie hier intransitiv gebraucht ist. de mut. nom. 31 (I 603, 39 M.) οὖπω μέν μοι γέγονεν ἕως τοῦ νῦν ἄνευ μελέτης ἀπαυτοματίζον ἀγαθόν. ibid. 39 (I 612, 2 M.) τῶν δὲ ἄνευ τέχνης ἢ συνόλως ἀνθρωπίνης ἐπινοίας ἀπαυτοματιζόντων καὶ ἐξ ἑτοίμου γινομένων (ἀγαθῶν) οὐδ' ἐλπὶς ἐφικέσθαι. de spec. leg. II p. 35, 22 Tisch. προσοδευόμενοι καθάπερ ἐξ ἰδίων κτημάτων τοὺς ἀπαυτοματίζοντας, ὡς ἔφην, καρπούς (kurz vorher Z. 10 dagegen heisst es τοῖς ἀπαυτοματισθεῖσι καρποῖς). Ich zweifle, oh wir berechtigt sind, an allen diesen Stellen die Ueberlieferung zu ändern.

§ 40 ώσπες γὰς ἐν ταῖς οἰκίαις τοῦ Φαλάμου ἐκτὸς μέν ἐστιν ὁ ἀνδρών, ἐντὸς δὲ ὁ αὐλών, καὶ ἡ αὕλειος ἐκτὸς μὲν τῆς αὐλῆς, εἴσω δὲ τοῦ πυλῶνος, οῦτως καὶ ἐπὶ ψυχῆς δύναται τὸ ἐκτός τινος ἐντὸς εἶναι [τοῦ] ἑτέρου. In den Worten ἐντὸς δὲ ὁ αὐλών steckt ein Fehler, denn αὐλών kann schwerlich einen Gegenstand innerhalb des Φάλαμος bezeichnen. Eine Lösung weiss ich nicht. Die Conjectur von L. Dindorf κοιτών weicht von der Lesart der Hss. zu sehr ab, um für richtig gelten zu können.

§ 43 ,δταν ἐξέλθω τὴν πόλιν, ... ἐκπετάσω τὰς χείρας. (Exod. 9, 29), καὶ ἀναπετάσω καὶ ἐξαπλώσω πάσας τὰς πράξεις θεφ μάρτυρα καλών καὶ ἐπίσκοπον ἑκάστης, οδ κακία κρύπτεσθαι οὐ πέφυκεν, έξαπλοῦσθαι δὲ καὶ φανερῶς δρᾶσθαι. Den Fehler, der in den Worten οδ κακία κρύπτεσθαι πέφυκεν liegt, habe ich durch die Aenderung ον statt οὖ beseitigt. Zweifelhaft ist mir aber auch, ob die folgenden Worte ἐξαπλοῦσθαι δὲ καὶ φανερῶς ὁρᾶσθαι richtig sind. Die Infinitive schweben in der Lust; zum wenigsten erwartet man ein Verbum des Müssens, von dem sie abhängen könnten. Früher vermuthete ich, dass ώς ausgefallen ist und die Worte ursprünglich gelautet haben ώς έξαπλοῦσθαί τε καὶ φανερῶς έρᾶσθαι. Die ungeschickte Wiederholung des Verbums έξαπλοῦσθαι (nach έξαπλώσω), das im nächsten Satze nochmals wiederkehrt, legt jedoch den Gedanken nahe, dass wir es hier mit einem Glossem zu thun haben. Zu dem gleich folgenden Worte  $\xi \xi \alpha \pi \lambda \omega \vartheta \tilde{r}_i$  hat vielleicht Jemand die erklärende Bemerkung an den Rand geschrieben έξαπλοῦσθαι δὲ φανερῶς ὁρᾶσθαι und diese Worte sind dann (durch καὶ erweitert) in den Text gerathen.

§ 57 είδε τε γὰρ ὁ όφθαλμὶς τὸ σῶμα καὶ εὐθὺς ὁ νοῦς

ἀντελάβετο τὸ ὁραθέν, ὅτι μέλαν ἢ λευκὸν κτλ. Die eine Hss.-Classe (ABP) hat ἀντελάβετο τὸ ὁραθέν, die andere (H) ἀντέλαβε τὸ ὁραθέν. Beide Lesarten sind grammatisch falsch. Durch die leichte Aenderung κατέλαβε glaube ich das Richtige hergestellt zu haben. Wendland's Vorschlag ἀντελάβετο τοῦ ὁραθέντος entfernt sich weiter von der Ueberlieferung und scheint mir auch desshalb wenig annehmbar, weil nach ἀντιλαμβάνεσθαι ein Satz mit ὅτι wohl kaum irgendwo vorkommt. Ganz gewöhnlich dagegen ist diese Construction bei καταλαμβάνειν. Vgl. z. B. die im Gedanken ganz ähnliche Stelle leg. alleg. II § 7 πῶς ἡμῶν ὁ νοῦς καταλαμβάνει, ὅτι τουτὶ λευκὸν ἢ μέλαν ἐστίν.

§ 61 ή δὲ ήδονή οὐχ οἶόν ἐστι τὸ ὑποκείμενον, τοιοῦτον σύτὸ γνωρίζει τη διανοία, αλλ' ἐπιψείδεται τέχνη. Das Verbum yrweizer ist auffallend, denn die causative Bedeutung, erkennen lassen, offenbaren', die der Gedanke hier erfordert, hat γιωρίζειν sonst bei Philo nirgends. Im 1. Bande findet sich γνωρίζειν noch 15 Mal: S. 17, 17. 53, 21. 54, 15. 85, 5. 104, 2. 125, 20.30. 135, 14. 154, 5. 180, 3. 185, 4. 197, 14. 209, 9. 271, 11. 287, 24. An allen diesen Stellen hat γνωρίζειν die gewöhnliche Bedeutung ,erkennen'. Nur an einer Stelle noch ist in den Hss. γιωρίζειν in der Bedeutung ,offenbaren' überliefert, leg. alleg. III § 47 πολλοίς γάρ ούκ έγνάρισεν ξαυτόν: aber hier ist έγνώρισεν verderbt und das richtige έφανέρωσεν in dem Citat der Sacra Parallela überliesert. An unserer Stelle aber φανεφοί statt γνωρίζει verbessern zu wollen, dürfte etwas gewagt erscheinen. Eine Aenderung ist auch gar nicht nöthig. Denn in der Vulgärsprache ist dieser Gebrauch des Verbums γνωρίζειν ganz gewöhnlich: in der LXX und im Neuen Testament finden sich Beispiele destar in Menge. Auch aus der classischen Litteratur lässt sich ein Beispiel anführen: Aesch. Prom. 489 κληδόνας τε δυσκρίτους έγνώρισ αὐτοῖς ἐνοδίους τε συμβόλους. Die Atticisten verwarfen diesen Gebrauch, wie wir aus der Gegenbemerkung des 10g. Antiatticista ersehen: Bekk. Anecd. I 87, 26 γνωρίσαι· ἀντὶ τοῦ έτέρφ γνώριμα ποιῆσαι.

§ 61 ff. ή δὲ ήδονή . . . ἐπιψεύδεται τέχνη τὸ ἀλυσιτελὲς εἰς συμφέροντος τάξιν ἐμβιβάζουσα . ὥσπερ καὶ τῶν ἑταιρῶν τὰς εἰδεχθεῖς ἰδεῖν ἔστι φαρματτούσας καὶ ὑπογραφομένας τὴν ὄψιν, ἵνα τὸ περὶ αὐτὰς αἶσχος ἐπικρύψωσι, καὶ τὸν ἀκρατῆ ἐπὶ τὴν γαστρὸς νενευκότα ἡδονήν · οὖτος τὸν πολὺν

122

άκρατον καλ των σιτίων την παρασκευην αποδέχεται ώς άγαθόν, βλαπτόμενος καὶ τὸ σιῦμα καὶ τὴν ψυχὴν ἀπ' αὐτῶν. πάλιν τοὺς ἐρῶντας ἰδεῖν ἔστι πολλάκις ἐπὶ γυναίων αἰσχίστων όφθηναι επιμεμηνότας, της ήδονης απατώσης και μονονουχί διεξιούσης, ότι εὐμορφία καὶ εὕχροια καὶ εύσαρκία καὶ τῶν μερών άναλογία περί τὰς πάντα τὰ ἐναντία τούτοις ἐχούσες έστί τὰς γοῦν πρὸς ἀλήθειαν ἀμέμπτω κεχοημένας κάλλει παρορώσιν, ἐκείνων δὲ ών εἶπον (ἔρωτι add. Mang.) κατατήκονται. Im zweiten Satze sind die Worte καὶ τὸν ἀκρατῆ ἐπὶ την γαστρός νενευκότα ήδονήν ohne entsprechendes Pradicat. Der Vorschlag von Diels καὶ τὸν ἀκρατῆ ἐπὶ τὴν γαστρὸς νενευκότα ήδονην ούτως, ζώστες τὸν πολύν ἄκρατον . . . ἀποδέχεσθαι ώς ἀγαθόν, βλαπτόμενον hilft diesem Mangel nothdürstig ab. Aber der Fehler scheint mir tiefer zu stecken. Erwahnung des αχρατής έπὶ τὴν γαστρός νενευχώς ήδονήν ist ganz unmotivirt und stört den Gedankenzusammenhang in empfindlichster Weise. Das Bild von den hässlichen Hetären (worse za) τῶν ἑταιρῶν — αἶσχος ἐπικρύψωσι) passt vortrefflich als Paradeigma der Alles in falschem Lichte darstellenden ήδονή. Daran schliesst sich passend an das Gegenbild von den durch die hoorh getäuschten Liebhabern hässlicher Weiber (πάλιν τοὺς ἐρώντας — κατατήκονται). Was dazwischen von dem ἀκρατής, dem Verehrer leiblicher Genüsse, gesagt ist, zerreisst die Verbindung zwischen den beiden zusammengehörigen Yergleichen und entbehrt selbst jedes Vergleichungspunktes mit der ήδονή. Die Worte haben aber echt Philonisches Gepräge, sie können daher nicht ohne Weiteres als Glossem ausgeschieden werden. Es scheint, dass sie aus anderem Zusammenhange herausgerissen und in ungeschickter Weise hier interpolirt sind.

\$ 82 ἀλλ' ὁ μὲν Μελχισεδὲκ ἀντὶ ὕδατος οἶνον προσφερέτων καὶ ποτιζέτω καὶ ἀκρατιζέτω ψυχάς . . . ἱερεὺς γάρ ἐστι λόγος κλῆρον ἔχων τὸν ὄντα καὶ ὑψηλῶς περὶ αὐτοῦ καὶ ὑπερόγκως καὶ μεγαλοπρεπῶς λογιζόμενος. Wendland wolke ἱερός schreiben statt ἱερεύς. ἱερεὺς λόγος ist aber eine von Philo zur Bezeichnung priesterlicher Personen öfter gebrauchte Wendung. Vgl. de Cherub. § 17 προστέτακται τῷ ἱερεὶ καὶ προφήτη λόγω (dem Aaron). quod det. pot. insid. sol. § 132 ὅτι μόνω τῷ Δευίτη καὶ ἱερεὶ καὶ σπουδαίω λόγω προσήκει μηνύειν τὰ ἐνθυμήματα. de gigant. 11 (l 269, 44 M.) ὁρᾶς ὅτι

οίδε ὁ ἀρχιερεὺς λόγος (der Hohepriester) ἐνδιατρίβειν ἀεὶ καὶ ἐνσχολάζειν τοῖς ἁγίοις δώμασι δυνάμενος. de migr. Abrah. 18 (I 452, 18 M.) ἐὰν μέντοι καὶ τὸν ἀρχιερέα λόγον ἐξετάζης, εὑρήσεις συνψδὰ φρονοῦντα καὶ τὴν ἱερὰν ἐσθῆτα αὐτῷ πεποικιλμένην ἔκ τε νοητῶν καὶ αἰσθητῶν δυνάμεων.

\$ 128 ὁ μὲν οὖν ἀφων - δεύτερος γάρ ἐστι Μωυσῆς ξατέμνων τὸ στηθος, ὅπερ ἐστὶ τὸν θυμόν — οὐα ἐζ αὐτὸν απρίτοις δρμαίς ἐκφέρεσθαι. So die Hss. Der in der Parenthese ausgedrückte Gedanke steht im Widerspruch mit der ganzen Ausführung Philos über die Bibelworte Exod. 28, 26. Philo erläutert allegorisch den Gegensatz zwischen Moses und Aaron: Moses ist das Sinnbild des télecos, der nach völliger aná Jeca strebt und deschalb όλον τον θυμον έκτέμνειν και αποκόπτειν οἴεται δεῖν τῆς ψυχῆς (§ 129). Aaron dagegen ist das Symbol des πρακόπτων, er abt die μετριοπάθεια, er kann sich des θυμός nicht ganz entledigen: § 132 άλλ' δ γε προκόπτων δεύτερος ων Ααρών μετριοπάθειαν άσκεί, έκτεμείν γάρ έτι τὸ στηθος καὶ τὸν θυμὸν ἀδυνατεῖ. Den Fehler in unserer Stelle bat Markland richtig erkannt, er corrigirte δεύτερος γάρ ἐστι Μωυσέως ἐκτέμνοντος τὸ στηθος. Im engeren Anschluss an die hal. Ueherlieferung habe ich die Genetivform Μωνση vorgezogen und unter Zustimmung von Diels und Wendland δεύτερος γάρ ἐστι Μωυση ἐκτέμνοντος τὸ στηθος geschrieben.

\$ 130 τοῦ γὰρ φιλαρέτου καὶ θεοφιλοῦς ἔργον ἦν τὴν όλην ψυχήν θεασάμενον λαβέσθαι τοῦ στήθους, ὅπερ ἐστὶ τοῦ θυμοῦ, καὶ ἀφελεῖν αὐτὸν καὶ ἀποκόψαι. ΑΒ θεασάμενον nahm Mangey Anstoss, er vermuthete dafür καθαγιασάμενον unter Hinweis auf § 141 όλην γαρ την ψυχην άξίαν ουσαν θεφ προσάγεσθαι ... δ σοφές καθαγιάζει. In der That scheint ein Verbum des Opferns hier am besten zu passen; denn Philo spricht wiederholt davon, dass man die Seele Gott zum Opfer darbringen solle. Vgl. leg. alleg. II § 56 τούτου χάριν ὁ ἀρχιερεὺς εἰς τὰ άγια τών άγίων . . . γυμνός άνευ χρωμάτων καὶ ήχων είσε**λεύσεται σπείσαι το ψυχικόν αίμα καὶ** θυμιᾶσαι άλον τον νοῦν τῷ σωτῆρι καὶ εὐεργέτη θεῷ. leg. alleg. III § 11 τρεῖς ούν καιρούς, ω ψυχή, ... έμφανής αίει γίνου θεώ, μή τὸ Φηλυ αίσθητὸν πάθος ἐφελκομένη, άλλὰ τὸν ἀνδρεῖον καὶ καρτερίας άσκητην λογισμόν έκθυμιώσα. Ich dachte desshalb an θυσάμενον. Es ware aber auch möglich, dass nach θεασάμενον eine nähere Bestimmung ausgesallen ist. An sich ist die Verbindung την όλην ψυχην θεασάμενον nicht anzusechten. Ganz ähnlich sagt Philo leg. alleg. III § 38 περιβλεψάμενος δὲ την δλην ψυχην ὧδε κάκεῖσε.

§ 137 τότε γὰρ ἡ ψυχὴ σφζεται, ὅταν καὶ ὁ θυμὸς ἡνιοχηθη ύπο λόγου καὶ ὁ πόνος μη οἴησιν ἐγκατασκευάση ἀλλὰ παραχωρήση τῷ εὐεργέτη θεῷ. Das Wort παραχωρήση ist logisch falsch, denn der móvog kann nicht magazweetv. habe mit leichter Aenderung παραχώρησιν geschrieben, wodurch der richtige Gegensatz zu oinger hergestellt ist (Dünkel -Demuth vor Gott). An dem Umstande, dass der Dativ  $\tau \tilde{\varphi}$   $\epsilon \tilde{v} \epsilon \rho$ γέτη θεφ so von einem Substantiv abhängt, darf man nicht Anstoss nehmen. Genau dieselbe Construction liegt vor bei Epictet. diss. III 24, 10 καὶ ἀνάγκη περίοδόν τινα εἶναι καὶ παραχώρησιν ἄλλων ἄλλοις. Eine ähnliche Verbindung ist leg. alleg. III § 147 Ικανή γάρ καὶ αθτη παρά θεοῦ τῷ φιλαρέτω δωρεά. Vgl. auch de plant. 33 (Ι 349, 25 M.) Ἰούδας, ὂς έρμηνεύεται κυρίω έξομολόγησις. Ueberhaupt ist die Anwendung eines von einem Substantiv abhängigen Dativs, das von einem mit dem Dativ construirten Verbum abgeleitet ist, gar nicht selten. Besonders Polybius gebraucht diese Construction mit Vorliebe: vgl. Kaelker Leipz. Stud. III 279.

§ 149 οἶδα γοῦν πολλοὺς οὕτω πταίοντας περὶ τὴν τῆς γαστρὸς ἐπιθυμίαν, ὥστ ἔτι αὐτοῖς χρησόμενοι πάλιν ἐπὶ τὸν ἄκρατον καὶ τἆλλα ὥρμησαν. Die Worte ἔτι αὐτοῖς χρησόμενοι geben keinen Sinn. Mangey vermuthete ἔτι σιτίοις χρησάμενοι, dabei bleibt aber ἔτι unverständlich und σιτίοις χρησάμενοι ist nach dem ganzen Zusammenhang ein zu matter Ausdruck. Der Vorschlag von Benzelius ἔτι αὐτῆ χρησάμενοι verdient keine Beachtung. Auf das Richtige kam wieder Markland, der für ἔτι αὐτοῖς sehr scharſsinnig ἐμετικοῖς vermuthete. Auf Empfehlung von Diels habe ich ἐμέτοις geschrieben, das der Ueberlieferung noch näher steht. Für EMETOIC war zuerst EMAITOIC geschrieben, daraus wurde EMAYTOIC und schliesslich ETI AYTOIC.

§ 151 αρ' οὖν ήμᾶς ἐνδεδεμένους σώματι οἶόν τε σωματιχαῖς ἀνάγχαις μὴ χρῆσθαι; χαὶ πῶς ἔνεστιν; ἀλλ' ὅρα. ὁ
ἱεροφάντης τὸν τρίπον παραγγέλλει τῷ ἀγομένῳ ὑπὸ σωματιχῆς χρείας αὐτῷ μόνῳ χρῆσθαι τῷ ἀναγχαίῳ. Der Ausdruck

τὸν τρόπον ist unverständlich. Mangeys Vorschlag, καὶ προφήτης dafür zu schreiben, geht zu weit. Ich dachte zuerst daran,
dass vielleicht umzustellen sei: ἀλλ' ὅρα τὸν τρόπον ὁ ἱεροφάντης παραγγέλλει. Aber auch so ist τὸν τρόπον zum mindesten
überstüssig. Vermuthlich ist τὸν τρόπον von irgend einem Leser
zu ἀλλ' ὅρα an den Rand geschrieben und dann thörichter Weise
in den Text aufgenommen worden.

- § 152 ἐπειδὰν γὰρ ἐξέλθη (ἡ ψυχὴ) τῶν ἱερῶν ἀρετῆς οἴχων, τηνιχαῦτα ἐπὶ τὰς τὸ σῶμα πλημμελούσας καὶ πιεζούσας ύλας τρέπεται. οἴκων ist von Wendland evident verbessert für das unsinnige  $\partial \sigma \sigma \tilde{\omega} \nu$ , das die Hss. bieten. An  $\pi \lambda \eta \mu$ μελοίσας nimmt Wendland Anstoss, weil πλημμελείν gewöhnlich intransitiv gebraucht wird (,fehlen, sündigen'). πλημμελεῖν mit Accusativ (,schädigen') findet sich aber auch de agric. 17 (1 312, 15 M.) τούτον οὖν ἔοικε τὸν τρόπον αὐτοῖς ἐπιβάταις τὸ τῆς ψυχῆς ίχημα σύμπαν διαφθείρεσθαι πλημμελήσαν την ήνιόχησιν, wo allerdings Wendland gleichfalls gegen die Ueberlieferung Bedenken hat und  $\pi \lambda \eta \mu \mu \epsilon \lambda \tilde{\eta} \sigma \alpha \nu \langle \pi \epsilon \varrho i \rangle \tau \tilde{\eta} \nu \eta \nu i \delta \chi \eta \sigma i \nu$  vermuthet. Oester kommt das Passiv πλημμελεῖσθαι (, geschädigt werden ') vor. Vgl. leg. alleg. III § 72 ίνα μη ύπο κακοῦ καὶ νεκροῦ συνδέτου πλημμελήται τὸ ἄριστον ή ψυχή. quod deus sit immut. 14 (1282, 24 Μ.) περὶ δὲ τὰς ἐν παισὶ τροφὰς πλημμελη θέντες. Es scheint mir daher kein genügender Grund vorzuliegen, an unserer Stelle πλημμελούσας zu verdächtigen.
  - § 163 πρώτον μὲν γὰρ ἀθρόον οὐκ ἀνήσει (scil. ἡ ψυχή) τὸν πολὺν πλοῦτον τῶν τοῦ θεοῦ χαρίτων, ἀλλὰ τῆ φορῷ χειμάρρου τρόπον ἐπικλυσθήσεται. Die Hss. haben οὐκ ἀνήσει, womit nichts anzufangen ist. In allen Ausgaben steht οὐ κενώσει, wie Turnebus aus Conjectur geschrieben hatte. Auch dies giebt keinen Sinn, wie Mangeys Uebersetzung zeigt: primum enim non sinul exhauriet immensas opes gratiarum Dei, sed torrentis in morem copia illorum [illarum ?] exundabitur. οὐ κενώσει und ἐπικλυσθήσεται bilden keinen passenden Gegensatz. Das Richtige liegt für den Philokenner sehr nahe: statt οὐκ ἀνήσει ist zu lesen οὐ χωρήσει (χωρεῖν in der Bedeutung 'fassen, aufnehmen', wie gewöhnlich bei Philo). Der Gedanke, dass die Seele des Menschen nicht fähig ist, den ganzen Reichthum der göttlichen Gnade zu fassen und in sich aufzunehmen, kehrt in den Philonischen Schriften häufig wieder. Vgl. z. B. de ebr. 9 (I 362, 10 M.) οὐδὲ γὰρ τῶν θείων δωρεῶν

ίκανὸς οὐδεὶς χωρῆσαι τὸ ἄφθονον πλῆθος, ἴσως δὲ οὐδ' δ κόσμος, ἀλλ' οἶα βραχεῖα δεξαμενὴ μεγάλης ἐπιρρεούσης τῶν τοῦ θεοῦ χαρίτων πηγῆς τάχιστα ἀποπληρωθήσεται, ὡς ἀναβλύζειν τε καὶ ὑπερεκχεῖσθαι.

§ 176 ἀναγγελλέτω οὖν ὁ θεὸς τῆ ψυχῆ, ὅτι ,οὐκ ἐπ' ἄφτφ μόνφ ζήσεται ὁ ἄνθρωπος κατ εἰκόνα, ἀλλ' ἐπὶ παντὶ ἡήματι τῷ ἐκπορευομένω διὰ στόματος θεοῦ', τουτέστι καὶ διὰ παντιος τοῦς τοῦ λόγου τραφήσεται καὶ διὰ μέρους αὐτοῦ. Was der Zusatz κατ' εἰκόνα bedeuten soll, ist nicht klar; man sieht nicht, wesshalb die citirten Bibelworte von dem ἄνθρωπος κατ' εἰκόνα gelten sollen. Die Worte sind auch grammatisch falsch, man erwartet entweder ὁ κατ' εἰκόνα ἄνθρωπος οder ὁ ἄνθρωπος ὁ κατ' εἰκόνα. Man vermisst endlich eine nähere Bestimmung zu κατ' εἰκόνα, nämlich θεοῦ. Aus allen diesen Gründen bezweiße ich, dass κατ' εἰκόνα hier von Philo herrührt. Irgend ein Leser, der sich der Lehre Philos von der doppelten Schöpfung des Menschen, des κατ' εἰκόνα θεοῦ geschaffenen Idealmenschen und des ἄνθρωπος πεπλασμένος, erinnerte, fand sich bemüssigt, durch den thörichten Zusatz κατ' εἰκόνα den Text hier zu interpoliren.

§ 180 καὶ γὰρ αὖτη (Ῥαχήλ) ἐνόμισε δύνασθαί τι τὸ γενητόν, διὸ λέγει ,δός μοι τέκνα . ἀλλ ὁ γε πτερνιστης ἑαυτὸν μιμησάμενος ἐρεῖ πλάνον πεπλάνησαι πολύν, οὐ γὰρ ἀντὶ θεοῦ ἐγω εἰμι. Die Worte ἑαυτὸν μιμησάμενος geben keinen Sinn. An der citirten Bibelstelle (Gen. 30, 2) heisst es von Jakob: ἐθυμώθη δὲ Ἰακῶβ τῷ Ῥαχήλ. Aber einfach θυμωθεὶς für ἑαυτὸν μιμησάμενος zu schreihen, wie Mangey wollte, geht nicht an. leg. alleg. II § 46 umschreibt Philo den Bibeltext mit den Worten: . . . τῷ Ῥαχὴλ νομιζούση ἐκ τοῦ νοῦ τὰ κινήματα εἶναι ἐπιπλήττει ὁ βλέπων. In engstem Anschluss an die Ueberlieferung habe ich desshalb αὖτὴν μωμησάμενος geschrieben. Wendland vermuthete ähnlich αὐτὴν μεμψάμενος.

\$ 181 Zu den Bibelworteu ἰδων δὲ χύριος, ἔτι μισεξται Λεία, ἥνοιξε τὴν μήτραν αὐτῆς . . . καὶ συνέλαβε Λεία καὶ ἔτεκεν υίὸν τῷ Ἰακώβ (Gen. 29, 31. 32) bemerkt Philo: ἀλλ' ὅρα πάλιν τὴν ἐν τούτῳ λεπτουργίαν τῆς ἀρετῖς ὁ θεὸς τὰς μήτρας ἀνοίγει, σπείρων ἐν αὐταῖς τὰς καλὰς πράξεις, ἡ δὲ μήτρα, παραδεξαμένη τὴν ἀρετὴν ὑπὸ θεοῦ, οὐ τίκτει τῷ θεῷ — χρεῖος γὰρ οἰδενός ἐστιν ὁ ὤν — ἀλλ' ἐμοὶ τῷ Ἰακώβ υἱούς ἐμοῦ γὰρ ἕνεκα ἔσπειρεν ὁ θεὸς ἐν τῆ ἀρετῆ

τάχα, οὐχ ἑαυτοῦ. In den Hss. und Ausgaben lautet der erste Passus ἀλλ' ὅρα πάλιν τὴν ἐν τούτῳ λεπτουργίαν τῆς ἀρετῆς. Dass nach λεπτουργίαν zu interpungiren und τῆς ἀρετῆς mit dem Folgenden zu verbinden ist, erkannte Markland. In den Worten παραδεξαμένη τὴν ἀρετὴν ὑπὸ Θεοῦ kann τὴν ἀρετήν, wie Mangey gesehen hat, micht richtig sein, da Lea selbst als Symbol der Tugend bezeichnet wird. ἀρετήν ist wohl Schreibsehler sur σποράν (so Mangey) oder γονήν.

- § 185 ἀρχὴ δὲ ἡδονῆς μὲν οὐ τὸ πάθος, ἀλλ' ἄλογος ὁρμὴ αἰσθήσεως διὰ νοῦ ἀπὸ γὰρ τούτου καθάπερ τινὸς πηγῆς αἱ αἰσθητικαὶ τείνονται δυνάμεις. Die Hes. bieten hier ein eclatantes Beispiel einer unsinnigen Interpolation, die von Wendand richtig erkannt und beseitigt ist. Der Gegensatz οὐ τὸ πάθος, ἀλλ' ἄλογος ὁρμή τῦρτ vom Interpolator her. Offenbar steckt in den Worten die bekannte Definition τὸ πάθος ἐστὶν ἄλογος ὁρμή (ψυχῆς). Philo schrieb wahrscheinlich ἀρχὴ δὲ ἡδονῆς μὲν τὸ πάθος, ἄλογος ὁρμή. Die Worte αἰσθήσεως διὰ νοῦ sind aus αἰσθήσεως (scil. ἀρχή) δὲ ὁ νοῦς verderbt, wie der folgende Satz deutlich seigt.
- § 190 άλλ' ὅμως πτερνίζειν δοχοῦσα καὶ ἀπατᾶν τὸν ἀστεῖον αὐτὴ (ἡδονὴ) πτερνισθήσεται πρὸς τοῦ πάλην ἡσχητότος Ἰαχώβ πάλην ὁ οὐ τὴν σώματος ἀλλ' ἢν παλαίει ψυχὴ πρὸς τοὺς ἀνταγωνιστὰς τρόπους αὐτῆς πάθεσι καὶ κακίαις μαχομένους. Nach σώματος ist vielleicht λέγω ausgefallen, das Philo in solchen Zwischensätzen mit Vorliebe gebraucht. Für μαχομένους habe ich μαχομένη geschrieben. Denn die ἀνταγωνισταὶ τρόποι der Seele, mit denen sie im Kampfe liegt, sind eben die πάθη καὶ κακίαι, die also nach der hsl. Lesart mit sich selbst kämpfen würden. Die Worte πάθεσι καὶ κακίαις μαχομένη geben die nähere Erläuterung zu παλαίει πρὸς τοὺς ἀνταγωνιστὰς τρόπους, indem sie diese τρόποι genauer bezeichnen.
- § 201 ὁ δ άθλητης ἀντέχων καὶ ἀντιστατῶν καὶ τὰς ἐπιφερομένας (πληγὰς) ἀποσειόμενος. Das Substantiv πληγάς, das ich hinzugesügt habe, kann hier unmöglich entbehrt werden. Vgl. de Cherub. § 81 οὖτος μὲν οὖν τὰς ἐπιφερομένας πληγὰς ἑκατέρα τῶν χειρῶν ἀποσείεται. quod det. pot. ɨnsid. sol. § 51 πληγὰς καὶ μεγάλας αἰκίας μετ οὖ μετρίας αἰσχύνης ἐπιφερει ἑαυτῷ.
  - \$ 217 ξμπαλιν δε την άφετην εύρήσεις μετά χαρᾶς ύπερ-

βαλλούσης καὶ κυοφοροῦσαν καὶ τὸν σπουδαῖον σὺν γέλωτι καὶ εὐθυμία γεννῶσαν καὶ τὸ γέννημα ἀμφοῖν αὐτὸ γέλως ὅν. Aus den Worten καὶ τὸ γέννημα ἀμφοῖν ersieht man sofort, dass vorher von beiden Eltern (Isaaks) die Rede sein muss. γεννῶσαν ist also falsch und mit Recht von Mangey in γεννῶντα corrigirt. Die Worte τὴν ἀρετὴν — κυοφοροῦσαν beziehen sich auf Sarah, τὸν σπουδαῖον — γεννῶντα auf Abraham, wie auch der folgende Satz deutlich zeigt ὡς μὲν οὖν ὁ σοφὸς (Abraham) καίρων ἀλλ' οὐ λυπούμενος γεννᾶ. Ich habe daher auch das καί vor κυοφοροῦσαν getilgt, das offenbar erst eingeschoben wurde, nachdem γεννῶντα in γεννῶσαν verderbt war und so der ganze Satz bis γεννῶσαν auf Sarah bezogen wurde. Ausserdem habe ich am Ende γέλωτ ὄν verbessert.

§ 221 ἴδε δέ τοι τὸν λίχνον, ώς δουλεύει ταὶς παρασχευαίς των δσα όψαρτυταί καί σιτοπόνοι τεχνιτεύουσι, καί τὸν σεσοβημένον περί μέλος, πῶς ἐπικρατεῖται ὑπὸ κιθάρας ἢ αὐλοῦ η καὶ ἄδειν ἐπισταμένου. Für das dem Zusammenhange nach unpassende δέ habe ich γε geschrieben. Die Wendung ίδε γέ τοι liebt Philo sehr: vgl. z. B. de sacrif. Abelis et Caini § 81 ide yé τοι τὸν ἀσκητὴν Ἰακώβ ἕψοντα. Wegen des πῶς im zweiten Satzgliede verlangt Wendland  $\pi \tilde{\omega_S}$  auch im ersten statt  $\tilde{\omega_S}$ . Die Aenderung ist unnöthig. Denn Philo gebraucht häufig Interrogativa und Relativa in einem Satze neben einander. Vgl. leg. alleg. 11 § 69 ξαυτὸν γὰρ οἰδεν, δστις ῶν τυγχάνει ἢ πῶς ἐγένετο; quod det. pot. insid. sol. § 88  $\tilde{\eta}$   $\pi \dot{\alpha} \lambda \iota \nu$  δι'  $\dot{\alpha} \dot{\epsilon} \varrho o \varsigma$  είς ού $\varrho \alpha \nu \dot{o} \nu$ άπὸ γῆς ἀνίπτασθαι καὶ τὰς ἐν οὐρανῷ φύσεις ἐξετάζειν, ώς έχουσιν, ώς χινοῦνται, τίνες δροι τῆς χινήσεως ἀρχῆς χαὶ τέλους αὐταῖς, πῶς ἀλλήλαις τε καὶ τῷ παντὶ κατά τι συγγενείας δίχαιον άρμόζονται; und § 167 οὖτε γάρ τίνα ἐστὶ τὰ έπτα ούτε πως εκδικούμενα ούτε ον τρόπον παρίεται καὶ εκλύεται δεδήλωκεν. de plant. 2 (1 330, 16 M.) ὅπου ποτ' ἄρα τὰς φίζας καθηκε καὶ τίς ἐστιν αὐτῷ βάσις, ἐφ' ἦς ὥσπε**ρ ἀνδριὰς** ξοήφεισται, σκεπτέον. de migr. Abrah. 39 (1 471, 21 M.) διόδευσον μέντοι καὶ τὸν μέγιστον καὶ τελεώτατον ἄνθρωπον τόνδε τὸν κόσμον, καὶ διάσκεψαι τὰ μέρη, ὡς τόποις μέν διέζευχται, δυνάμεσι δὲ ήνωται, καὶ τίς ὁ ἀόρατος οὖτος τῆς άρμονίας καὶ ένώσεως πᾶσι δεσμός ἐστιν. Harris Fragments p. 98 . . . καὶ σὺ ἔνοχος ἁμαρτίας σεαυτίς ἔση, ὁ μὴ ἐπισκεψάμενος, όπως καὶ πηνίκα καὶ πότε δεῖ λόγον προέσθαι συφίας. § 223 καὶ ναῦς εὐθυδρομεῖ μέν, ἡνίκα τῶν οἰάκων λαβόμενος ὁ κυβερνήτης ἀκολούθως (ἀκωλύτως vermuthete Mangey) πηδαλιουχεῖ, περιτρέπεται δ' ὅτε πνεύματος ἐναντίου περιπνεύσαντος τῆ θαλάττη ὁ κλύδων ἐνψκησεν. Απ ἐνψκησεν nahm Mangey Anstoss, er vermuthete ὅταν — ἐνσκήψη. Auch Diels und Wendland bezweiselten die Richtigkeit der Ueberlieserung. Wendland wollte ὅτε — ἐνέσκηψεν schreiben. Diels vermuthete ἐνζ δησεν, wosūr ich jetzt als Stütze ansühren kann quod deus sử ὑκκινί. 6 (Ι 276, 27 Μ.) ὅπου γοῦν ἀνθρώπων ψυχὴ τὸν πολύν κλύδωνα καὶ σάλον . . . ἀποτίθεται καὶ τὸ κυμαῖνον καὶ παρφοτικός ὑφείσα νηνέμφ εὐδία χρωμένη γαληνιάζει. Μῦς-lich wäre auch ἐνίσχυσεν. Ich habe indessen von einer Aenderung Abstand genommen, weil es mir nicht sicher zu sein scheint, dass ἐνψκησεν wirklich corrupt ist.

\$ 235 νυνὶ δὲ καὶ ὁ τῶν αἰσθήσεων ὅχλος ἐπεισωδίασεν αὐτῆ (τῆ ψυχῆ) κηρῶν ἀμήχανον πλῆθος. Für ἐπεισωδίασεν hat die Richter'sche Ausgabe ἐπεισωδίωσεν. Ich weiss nicht, ob dies bloss Druckfehler ist oder Conjectur von Richter. ἐπεισωσίωσεν (von ἐπεισοδιοῦν ,einschalten') ist jedenfalls hier ganz unpassend. Die hel. Ueberlieferung ist unanfechtbar. ἐπεισοδιάζειν (,hineinbringen'), wahrscheinlich eine Neubildung Philo's, scheint sonst nicht vorzukommen (bei Passow fehlt das Wort ganz und gar), ist aber richtig gebildet. Bei Philo kommt es ausserdem vor de mut. nom. 14 (I 592, 14 M.) τῶν ἔξωθεν ἐπεισοδιαζομένων καὶ προστιθεμένων τοῖς κατὰ φύσιν. Es ist eine Weiterbildung von εἰσοδιάζειν, das in Verbindung mit ἀργύριον in der Septuaginta vorkommt.

\$ 242 Φινεές δὲ ὁ ἱερεὺς ὁ ζηλώσας τὸν ὑπὲρ Θεοῦ ζῆλον οὐ φυγῆ τὴν ἰδίαν σωτηρίαν πεπόρισται, ἀλλὰ τὸν , σειρομάστην τουτέστι τὸν ζηλωτικὸν λίγον λαβών οὐκ ἀποστήσεται, πρὶν η ,ἐκκεντῆσαι τὴν Μαδιανῖτιν τὴν ἐγκεκρυμμένην Θείφ χορῷ φύσιν ,διὰ τῆς μήτρας αὐτῆς, ἵνα μηδέποτε ἰσχύση φυτὸν ἢ σπέρμα κακίας ἀνατεῖλαι. Die Bezeichnung der Midianiterin als ἐγκεκρυμμένη Θείφ χορῷ φύσις ist völlig unklar, der Ausdruck kann unmöglich richtig sein. Die Erzählung vom Priester Pinehas und der Midianiterin berührt Philo auch de mut. nom. 18 (1594 M.). Dort übersetzt Philo den Namen Μαδιάν durch ἐκ κρίσεως und erläutert dies näher durch die ἔκκρισις (den Ausschluss) der Weitkämpfer bei den Festspielen. Gestützt auf diese

Stelle habe ich die obigen Worte in ἐχχεχριμένην θείου χοροῦ φύσιν corrigirt. κεκριμένος und κεκρυμμένος werden in den Hss. oft verwechselt, z. B. leg. alleg. III § 123 τὸν κεκρυμμένον λόγον statt κεκριμένον.

§ 245 ἔπειτα ὅταν ἴδη (Σάρρα) τετελειωμένον αὐτὸν (τὸν Αβραάμ) καὶ ήδη δυνάμενον σπείρειν, \*\*\* κᾶν ἐκεῖνος εὐχάριστος ων πρός τὰ παιδεύματα, δι ων άρετη συνεστάθη, χαλεπὸν ἡγῆται παραιτήσασθαι αὐτά, χρησμῷ πραϋνθήσεται θεοῦ τῷ κελεύοντι ,πάντα ύσα ᾶν εἴπη Σάρρα, ἄκουε τῆς φωνης αὐτης (Gen. 21, 12). Vor καν ἐκεῖνος habe ich das Zeichen der Lücke gesetzt, denn der Gedanke ist unvollständig, es sehlt der Nachsatz zu dem Vordersatz ὅταν ἴδη — σπείφειν. Philo erläutert, wie Abraham der Sarah gehorchte, da sie ihm angemessene Rathschläge ertheilte: zuerst, als Abraham noch nicht τέλειος war, rath sie ihm ἐχ τῆς παιδίσκης τουτέστι παιδείας της έγχυχλίου παιδοποιείσθαι της Αγαρ (§ 244). Eine Angabe über das, was sie von ihm verlangte, als sie ihn τετελειωμένον sah, fehlt dann. Ausgefallen ist ein Satz, der die Aufforderung der Sarah enthielt, die Magd Hagar und ihren Sohn aus dem Hause zu vertreiben (Gen. 21, 10): etwa παραινεί την παιδίσκην καί τὸν υἱὸν αὐτῆς ἐκβάλλειν. Daran schliesst sich passend an der Satz xãv exeivos xxl.: Abraham straubt sich zuerst im Gefühl der Dankbarkeit gegen Hagar, sie preiszugeben, wird aber durch einen göttlichen Ausspruch beruhigt und aufgefordert, Sarah zu gehorchen.

δε ταν δὲ ἤδη ὁ μὲν Αβρὰμ ἀντὶ φυσιολόγου γένηται σοφὸς καὶ φιλόθεος μετονομασθείς Αβραάμ, ... Σάρα δὲ ἀντὶ τῆς ἀρχῆς μου γένηται Σάρρα, ἦς ἐστιν ἡ κλῆσις ἄρχουσα, ... ἐπιλάμψη δὲ καὶ τὸ εὐδαιμονίας γένος, ὁ Ἰσαάκ, ἐκλιπόντων τὰ γυναικεῖα καὶ ἀποθανόντων τὰ πάθη χαρᾶς καὶ εὐφροσύνης, καὶ παιδιάς, οὐ τὰς παίδων, ἀλλὰ τὰς θείας οὐκ ἄνευ σπουδῆς μεταδιώκων, ἐκβληθήσεται μὲν τὰ ἐπώνυμα τῆς Αγαρ προπαιδεύματα, ἐκβληθήσεται δὲ ὁ σοφιστὴς αὐτῶν υίὸς ἐπίκλησιν Ἰσμαήλ. Eine heillos verderbte Stelle. Zu ἐκλιπόντων τὰ γυναικεῖα καὶ ἀποθανόντων τὰ πάθη fehlt das Subject, das sich nur mit Mühe aus dem Vorhergehenden ergänzen lässt; man müsste die Worte, wenn sie richtig überliefert wären, auf Abraham und Sarah beziehen, während doch das ἐκλιπεῖν

τὰ γυναιχεῖα nur von Sarah gesagt werden kann. Der Ausdruck ἀποθανόντων τὰ πάθη ist verdächtig; denn ob man ἀποθνήσκειν τὰ πάθη sagen kann (, den Leidenschasten absterben' == den Leidenschaften entsagen?), scheint mir sehr fraglich. Bedenken erregt ferner das xai in dem überhaupt nachschleppenden Participialsatz καὶ παιδιάς — μεταδιώκων, der auf die Apposition δ Ίσαάχ bezogen werden muss. Markland wollte den Genetivus absolutus beseitigen und vermuthete ἐκλιπὸν τὰ γυναικεῖα καὶ άπαθανατίζον τὰ πάθη χαρᾶς καὶ εὐφροσύνης καὶ παιδιάς ... μεταδιῶχον. Aber ἐχλιπεῖν τὰ γυναιχεῖα kann von Isaak unmöglich gesagt werden und der Ausdruck ἀπαθανατίζον τὰ πάθη χαρᾶς καὶ εὐφροσύνης scheint mir selbst für Isaak, der ja allerdings das Symbol der Heiterkeit bei Philo ist, viel zu stark. Eine sichere Emendation der ganzen Stelle weiss ich nicht. Für ἀποθανόντων vermuthe ich ἀπομαθόντων. Für χαρᾶς καὶ εὐφροσύνης ist wohl mit Wendland χαράς καὶ εὐφροσύνας zu schreiben und dies mit καὶ παιδιάς . . . μεταδιώκων zu verbinden, wodurch wenigstens ein Anstoss beseitigt ist. Diese Worte enthalten übrigens eine Anspielung auf Gen. 26,8 ... 'Αβιμέλεχ ... ίδεν τὸν Ἰσαὰκ παίζοντα μετὰ Ῥεβέκκας τῆς γυναικὸς αὐτοῦ.

§ 17 προστέτακται τῷ ἱερεῖ καὶ προφήτη λόγῳ, τὴν ψυχὴν ἐναντίον τοῦ θεοῦ στῆσαι' ἀποκαλύφῳ τῆ κεφαλῆ. Die citirte Bibelstelle (Num. 5, 18) lautet: καὶ στήσει τὴν γυναῖκα ὁ ἱερεὺς ἔναντι κυρίου, καὶ ἀποκαλύψει τὴν κεφαλὴν τῆς γυναικός. Mangey wollte ἀποκαλύφῳ in ἀκαλύφῳ ändern. Dazu liegt gar keine Veranlassung vor. ἀποκάλυφος scheint zwar sonst nicht vorzukommen (bei Passow fehlt das Wort), ist aber regelrecht gebildet, wie z. B. ἀπόκρυφος.

§ 21—23. Die Cherubim und das feurige Schwert am Eingange des Paradieses erklärt Philo als Allegorie der Bewegung der Himmelssphären. Die ganze Schilderung lehnt sich an die Stelle in Platos Timaeus 36 C an und wird erst durch Vergleichung dieser Quelle verständlich; auch einige Textverderbnisse lassen sich mit Hilfe der Platostelle beseitigen. Vgl. auch Diog. La. III 68.

Plato

ταύτην οὖν τὴν ξύστασιν πᾶ- τίνα δέ ἐστιν ἃ διὰ τῶν Χεσαν διπλῆν κατὰ μῆκος σχίσας ρουβὶμ καὶ τῆς στρεφομένης πρὸς μέσην ἑκατέραν ἀλλή- ξομφαίας φλογίνης αἰνίττεται,

καμψεν είς κύκλον, ξυνάψας την τοῦ παντός οὐρανοῦ φοαύταις τε καὶ άλλήλαις εν τῷ καταντικού της ποοσβολης, καὶ τῆ κατὰ ταὐτὰ καὶ ἐν τῷ αὐτῷ περιαγομένη κινήσει πέριξ αὐτὰς ἔλαβε, χαὶ τὸν μὲν έξω, τὸν δ' ἐντὸς ἐποιεῖτο τῶν χύχλων. τὴν μὲν οὖν ἔξω φοράν ἐπεφήμισεν είναι τῆς ταύτοῦ φύσεως, τὴν δ' ἐντὸς της θατέρου. την μέν δη ταύτοῦ κατὰ πλευράν ἐπὶ δεξιὰ περιήγαγε, την δε θατέρου κατά διάμετρον ἐπ' ἀριστερά. κράτος δ' ἔδωκε τῆ ταὐτοῦ καὶ δμοίου περιφορά μίαν γάρ αὐτὴν ἄσχιστον εἴασε, την δ' έντος σχίσας έξαχη έπτὰ χύχλους ἀνίσους κατὰ τὴν τοῦ διπλασίου xai TQLέχάστην, διάστασιν οὐσῶν ἑκατέρων τριῶν, κατὰ τάναντία μεν άλλήλοις προσέταξεν ίέναι τοὺς κύκλους, τάχει δὲ τρεῖς μὲν ὁμοίως, τούς δὲ τέτταρας άλλήλοις τε καὶ τοῖς τρισὶν ἀνομοίως, ἐν λόγω δὲ φερομένους.

λαις οίον χι προσβαλών κατέ- νῦν ἐπισκεπτέον. μήποτε ούν ράν δι' ὑπονοιῶν εἰσάγει κίνησιν γάρ αί κατ' οὐρανὸν σφαίραι την έναντίαν έλαχον άλλήλαις, ή μεν την απλανή ταὐτοῦ 1) κατὰ δεξιά, ή δὲ τὴν πεπλανημένην θατέρου κατ' εὐώνυμα. ή μεν οὖν ἐξωτάτω, τῶν λεγομένων ἀπλανῶν, μία, η και την αύτην άπο τών έψων έπὶ τὰ έσπέρια εἰλείται περίοδον, αί δ' έντὸς έπτά, των πλανήτων, έθελούσιόν τε χαὶ βεβιασμένην, ὑπε**ναντίους** αμα καὶ διττάς ἴσχουσαι<sup>2</sup>) κινήσεις καὶ ἔστιν αὐταῖς ή μέν άπούσιος όμοία τῆ τῶν ἀπλανῶν, φαίνονται γὰρ καθ' έκάστην ήμέραν ἀπ' ἀνατολῆς ἐπὶ δύσιν ἰοῦσαι, ή δὲ οἰκεία ) ἀπὸ τῶν ἑσπερίων ἐπὶ τὰ ἑῷα, καθ' ην συμβέβηκε τας περιόδους των έπτα αστέρων και μήκη χρόνων προσειληφέναι, τὰς μὶν **ἰσοδρόμους ἴσα, ἡλίου** έωσφόρου καὶ στίλβοντος ἐπίκλησιν — τρεῖς γὰρ τῶν πλανήτων ἰσοταχεῖς οὖτοι —, τὰς δὲ ἀνισοδρόμους ) ἄνισα μέν, άναλογίαν δ' έχοντα πρός τε άλλήλας καὶ τὰς τρεῖς ἐκείνες. γίνεται οὖν τὸ μὲν ἔτερον τῶν Χερουβὶμ ἡ ἐξωτάτω, τοῦ παν-

<sup>1)</sup> Die Hss. haben avrov, verbessert von Mangey.

<sup>2)</sup> ίσχουσι die Hss.

<sup>3)</sup> έχουσία vermuthete Mang.

<sup>4)</sup> ἀνισοδρόμους verbesserte Turnebus, die Hss. haben theils μεσοδρόμους theils μη μεσοδρόμους.

τὸς οὐρανοῦ ⟨ὁ⟩ἔσχατος ¹), άψὶς ἐν ἢ τὴν κατὰ τὰ αὐτὰ καὶ ωσαύτως ἔχουσαν οἱ ἀπλανεῖς θείαν ως ἀληθῶς χορείαν χορεύουσι τάξιν οὐ λείποντες, ἢν ὁ γεννήσας πατὴρ αὐτοὺς ἔταξεν ἐν κόσμφ · θάτερον δ' ἡ ἐντὸς περιεχομένη σφαῖρα, ἢν ἑξαχῆ ¹) σχίσας ἑπτὰ κύκλους ἀναλογοῦντας ἑαυτοῖς εἰργάζετο τῶν πλανήτων ἕκαστον εἰς αὐτοὺς ἁρμοσάμενος.

§ 30 φλογίνη δὲ ξομφαία, διότι χρη τούτοις (den beiden δυτάμεις Gottes, Güte und Macht) παρακολουθείν τὸν μετὰ τῶν πραγμάτων ενθερμον και πυρώδη λόγον. μετά kann nicht richtig sein, der Zusammenhang fordert einen Ausdruck, der die Vermittlereigenschaft des lóyog bezeichnet, von der hier die Rede ist. Daher scheint mir weder Wendlands Vorschlag τομέα noch das von Diels vorgeschlagene μετά (κρίσεως) für unsere Stelle passend. kh habe μέσον für μετά geschrieben. So wird der λόγος auch vorher bezeichnet § 27 τρίτον δὲ συναγωγὸν ἀμφοῖν μέσον εἶrai λόγον. Vgl. auch de plant. 2 (I 331, 11 M.) τοῦ θείου λόγου μεθόριον τάττοντος αύτόν, ... ίνα τὸ ὅλον ... συνηχήση, τὰς τῶν ἐναντίων ἀπειλὰς πειθοί τῆ συνόδω (συναγωγφ Wendland) μεσιτεύοντός τε καὶ διαιτώντος. Quaest. in Exed. II § 118 . . . ne laedatur unum ab altero et mundus impersetus esset ab harmonia, ... propterea opus suit peristomio convaienti medio, mediatore videlicet verbo Dei, quod ligamen est ancis solidius ac firmius. Dass μετά und μέσον leicht verwechselt werden, sieht man § 25 S. 176, 10, wo für τὸ μέσον τοῦ παντός die Hs. U τὸ μετὰ τοῦ παντός bietet.

§ 36 εἰ γὰρ ἐξ ἀρχῆς ἔμαθες, ὅτι οὐχ ἅττ' ἂν ἐπιτηὑτης ἀγαθῶν μετουσίας ἢ κακῶν ἐστιν αἴτια, ἀλλ' ὁ πη-

<sup>1)</sup> τοῦ παντὸς οὐρανοῦ ⟨ὁ⟩ ἔσχατος habe ich nach Analogie von τῆς ης ἡ πλείστη  $\mathbf{u}$ .  $\mathbf{a}$ . geschrieben. Die Apposition άψες ἐν ἡ āhnlich angeschlossen wie de opif. mundi § 91 διχῶς ἐβδομὰς λέγεται, η μὲν ἐντὸς δενώδος..., ἡ δ' ἐκτὸς δεκάδος, ἀριθμὸς οὖ πάντως ἀρχὴ μονάς. Richter whreibt ἐσχάτη άψες.

<sup>2)</sup> it dezis die Hss., stazi Mangey.

δαλιούχος καὶ κυβερνήτης τοῦ παντὸς λόγος θείος, έξον αν ἔφερες τὰ συμπίπτοντα. Die Verbindung πηδαλιούχος καλ πυβερνήτης, wie die Ausgaben und die meisten Hss. schreiben, enthält eine unerträgliche Tautologie, die Philo nicht zuzutrauen Das Wort πηδαλιούχος kommt nach den Wörterbüchern in der ganzen Gräcität nicht vor (Passow citirt zwar noch Anna Comnena ohne nähere Angabe, im Reifferscheid'schen Index aber fehlt das Wort). Häufig dagegen gebraucht Philo das Verbum πηδαλιουχεῖν und zwar synonym mit κυβερνᾶν und immer in Verbindung mit dem Substantiv κυβερνήτης. Aus den Hss. UF, wo δίοπτος statt πηδαλιούχος steht, habe ich δίοπος hergestellt. Ein Leser mag als Erklärung zu dem in byzantinischer Zeit unbekannten Worte δίοπος das aus πηδαλιουχεῖν gebildete Substantiv πηδαλιοῦχος an den Rand geschrieben haben und dies ist dann im Archetypus der Hss. MAPGH in den Text gerathen. Sionos ist ein poetisches Wort, das bei Philo, der bekanntlich überhaupt poetische Ausdrücke liebt, noch an zwei Stellen sicher überliefert ist: de post. Caini p. 141, 21 Tisch. Φινεές ὁ τῶν σωματιχών στομίων καὶ τρημάτων δίοπος und de creat. princ. 10 (ΙΙ 369, 9 Μ.) τὸν δὲ πάντων ἔφορον καὶ δίοπον θεὸν οὐδέ---ποτε λήσεσθε. Ausserdem glaube ich mit diesem Worte eine verderbte Stelle heilen zu können: de agric. 29 (I 320, 11 M.) isteren uberliefert καὶ τίνας δεῖ ὅσους ἐπ' αὐτὸ τοῦτο χειροτονεῖν τ ἔργον, οθς ἔνιοι μωμοσχόπους ὀνομάζουσιν. Hinter den ver--derbten Worten dei övous steckt offenbar ein Substantiv, das dem erklärenden Worte μωμοσχόπους entspricht. Für καὶ τίνας δε όσους ist zu lesen καί τινας διόπους.

§ 37 ἐὰν οὖν πάλιν καθελα'ν ἐκεῖνος τὸν πόλεμον κα τὰς ἐπ' αὐτῷ ἐννοίας καὶ κατηφείας σκεδάσας εἰρήνην ἐπικηρυκεύσηται βίου. Für ἐννοίας, das hier keinen Sinn giebt dem Zusammenhange besser entspricht und zugleich den Hiatusbeseitigt. Die Verbindung σύννοια καὶ κατήφεια ist bei Philausserordentlich häufig. Vgl. de plant. 40 (1 354, 34 M.). de Abrah. 2 (II 23, 7 M.). de Iosepho 17 (II 54, 30 M.) und 29 (II 65, 39 M.). vita Mos. III 19 (II 160, 21 M.) und III 29 (II 169, 35 M.).

§ 43 μη δεξάμεναι δὲ παρά τινος ἑτέρου ἐπιγονήν, Ε΄ ἐαυτῶν μόνον οὐδέποτε κυήσουσι. Für ἐπιγονήν habe ich des nach dem Zusammenhange nothwendige γονήν hergestellt. So is

auch der schwere Hiatus ετέρου επιγονήν beseitigt. επι ist wohl Dittographie des in der vorhergehenden Zeile stehenden επιλαχείν.

§ 57 όταν δ εν ήμιν νοῖς — κεκλήσθω δε Αδάμ — εντυχών αίσθήσει, παρ' ην ζην δοκεί τὰ ἔμψυχα — καλείται δὲ Εὔα συνουσίας ίσης όρεχθείς πλησιάζη, ή δὲ συλλαμβάνει καθάπερ δικτύψ και θηρεύει φυσικάς τὸ ἐκτὸς αίσθητόν, διὰ μεν οφθαλμών το χραμα, δια δε ώτων φωνήν, δια δε μυχτήρων άτμόν, χυλόν γε μην διά τῶν γεύσεως ὀργάνων, καὶ διὰ τῶν άφης ἄπαν σῶμα, συλλαβοῦσα ἐγκύμων τε γίνεται καὶ εὐθὺς ώδίνει καὶ τίκτει κακῶν ψυχῆς τὸ μέγιστον, οἴησιν ψήθη γὰρ αύτοῦ πάντ είναι κτήματα, δσα είδεν, ὧν ήχουσεν, ών έγεύσατο, ών ώσφρήσατο, ών ήψατο, καὶ πάντων ὑπέλαβεν εὑρετὴν καὶ τεχνίτην ἑαυτόν. Dieser Satz bietet mancherlei Schwierigkeiten. Die Worte συνουσίας ἴσης ὀρεχθείς babe ich auf Anrathen von Diels eingeklammert, da sie kaum etwas anderes als eine müssige Interpolation sind. Sodann habe ich  $\hat{\eta}$ δὲ συλλαμβάνη ... καὶ  $\Im \eta \varrho \varepsilon \dot{\upsilon} \eta$  geschrieben, nicht wie in den bisherigen Ausgaben gelesen wird ήδε συλλαμβάνει ... καὶ 3ηgevel, da der Vordersatz offenbar noch weiter geht. Im Nachsatz bieten die meisten Hss.  $\sigma v \lambda \lambda \alpha \beta \dot{\omega} v \dot{\epsilon} \gamma \kappa \dot{\nu} \mu \omega v \tau \epsilon \gamma \dot{\nu} \epsilon \tau \alpha \iota \kappa \tau \lambda$ : danach soll also der Nachsatz auf den vovs bezogen werden, wofür der Umstand sprechen könnte, dass im anschliessenden Satze  $\psi \eta \Im \eta$  yà $\varphi$  αύτο $\tilde{v}$  κτλ., wie nicht zu bezweifeln,  $\delta$  νο $\tilde{v}$  $\varphi$  als Subject zu denken ist. Wir können aber unmöglich annehmen, dass Philo Ausdrücke wie συλλαβεῖν ἐγκύμων ώδίνειν τίκτειν von dem männlichen vovs gebraucht haben sollte, zumal vorher von der αἴσθησις gesagt ist ή δὲ συλλαμβάνη. Ohne Zweisel also haben die Hss. UF hier mit συλλαβοῦσα das Richtige erhalten, in den übrigen Hss. ist es in συλλαβών salschlich geändert, vielleicht um Gleichheit des Subjects in diesem und dem folgenden Satze herzustellen. Aehnlich ist leg. alleg. III § 47 ζητοῦσα in den Hss. in ζητῶν geändert, nachdem vorher α διάνοια ausgefallen war (s. ob. S. 117). Vielleicht aber auch liegt einfache Corruptel vor. Mit den Worten ψήθη γὰρ αύτοῦ κτλ. kehrt der Schriftsteller wieder zu dem Subject zurück, mit dem der ganze Satz begonnen hat οταν δ έν ήμιν νοῦς. Ein solcher Subjectswechsel ist wohl unbedenklich

§ 58 τότε δη καθ' ξαυτον έξεταζόμενος (δ νοῦς) σώματος οὐκ ἐφήπτετο, ἀθροῦν (so A, ἄθρουν UF, θροῦν die übrigen Hss.) τε ἔχων ὄργανον περὶ ξαυτόν, ῷ θηρεύσει τὸ ἐκτός, ἀλλ' ην τυφλός καὶ ἀδύνατος. Mit ἀθροῦν, was ich sür das Participium von ἀθρεῖν (sehen) halte, scheint mir A hier das Richtige zu bieten. Mit dem τε vor ἔχων weiss ich nichts anzusangen. Um einen lesbaren Text herzustellen, habe ich ἀθροῦν ⟨οὐκ⟩ ἔχων geschrieben, worin wenigstens der richtige Gegensatz zu ἀλλ' τ΄ν τυφλός ausgedrückt ist. Markland vermuthete ἀρκοῦν ⟨οὐκ⟩ ἔχων.

§ 59 ἐκεῖνος δὲ (ὁ νοῦς) πάσας τὰς αἰσθητικὰς δυνάμεις περικεκομμένος, άδύνατος όντως, ημισυ ψυχης τελείας, ένδέων δυνάμεως, η καταλαμβάνεσθαι σώματα πέφυκε, τμημα καθ' έαυτὸν στερόμενον τοῦ συμφυοῦς οὐκ εὐτυχές, οὐκ ἄνευ βάχτρων των αίσθητικών δργένων τυγχάνει, οίς ίκανδς ήν σκηρίπτεσθαι κραδαινόμενος. Das Satzglied οὐκ ἄνευ — τυγχάνει ist in den Hss. stark verderbt. Für οὐκ ἄνευ haben UF κᾶν μετά, was auf dasselbe hinausläuft. οὐχ vor ἄνευ βάχτρων scheint nur aus Versehen wiederholt zu sein nach οὐκ εὐτυχές, Turnebus und Mangey lassen es einfach aus, ich glaube mit Recht. Ausserdem habe ich τυγχάνει, das wegen des folgenden Imperfects έχανὸς  $\eta \nu$  unmöglich ist, in  $\epsilon \tau \dot{\nu} \gamma \chi \alpha \nu \epsilon \nu$  geändert. So scheint mir wenigstens ein erträglicher Sinn herauszukommen. ἐτύγχανεν steht einfach für die Copula, da das Participium ων bei τυγχάνειν fehlen kanu. Vgl. z. B. de agric. 1 (I 301, 19 M.) καὶ γὰρ ἐπ' ἀνθρώπων τυγχάνει ταὐτόν. Wendland vermuthet ἐὰν μὴ βάκτρων .. τυγχάνη. Auch ich vermuthete zuerst etwas Aehnliches: (εἰ μή ωσ ανεί βάκτρων των αίσθητικών δργάνων τυγχάνοι. Ιη beiden Fällen müsste aber dann der Relativsatz lauten ols Exavós έστι oder ἔσται oder ἂν εἴη.

§ 72 In dem Citat aus Exod. 21, 5 habe ich das in den meisten Hss. überlieferte οὐκέτ εἰμὶ ἐλεύθερος in οὐκ ἄπειμι ἐλεύθερος corrigirt. Denn so citirt Philo diese Bibelstelle quis rer. divin. her. 38 (I 499, 22 M.). οὐκ ἀποτρέχω ἐλεύθερος hat die Septuaginta und Philo leg. alleg. III § 198: daher stammt auch an unserer Stelle die Variante in M ἀποτρέχω οὐκέτ ἐλεύθερος

ἀποτρέχω (in der Vorlage stand wahrscheinlich οὐκ ἄπειμι). Die Lesart der Hss. UF οὐκ ἐξελείσομαι beruht auf einer andern Uebersetzung, deren Spuren sich auch sonst in dieser Hss.-Klasse nachweisen lassen.

§ 91 καὶ γὰρ οὐδ' ὁ σύμπας ἀνθρώπων βίος ἐξαρκέσει πρὸς τὸ τὰς ἐνυπαρχούσας ἀτοπίας ἑκάσταις (den heidnischen πανηγύρεις) ἀκριβῶσαι· ἃς δ' ἀντὶ πολλῶν εἴποι τις ἐφ'

άπάσας όλίγα στοχαζόμενος τοῦ καιροῦ, λεκτέον. ἐκάσταις ist von Wendland statt ἐκάστοις verbessert. Für das unverständliche ας habe ich α geschrieben, das mit όλίγα zu verbinden ist, und ausserdem ἄν vor ἀντί hinzugesügt: α δ'  $\langle αν \rangle$  ἀντὶ πολλῶν εἴποι τις ἐφ' ἁπάσας ὀλίγα. Vgl. de opif. mundi  $\S$  5 ἐπιτολμητέον λέγειν . . . ὀλίγα δ' ἀντὶ πολλῶν.

§ 94 καὶ μέχρι μὲν ⟨ἐν⟩ οἰκίαις ἢ χωρίοις βεβήλοις ἀσχημονοῦσιν, ἦττον ἁμαρτάνειν μοι δοκοῦσιν ἐπειδὰν δὲ ὧσπερ χειμάρρου φορὰ πάντη νεμηθεῖσα καὶ ἱερῶν τοῖς ἁγιωτάτοις προσπελάσασα βιάσηται, τὰ ἐν τούτοις εὐαγῆ πάντα εὐθὺς ἔρριψεν. Ζυ νεμηθεῖσα καὶ ... προσπελάσασα βιάσηται und ἔρριψεν fehlt das Subject (denn ἄσπερ χειμάρρου φορά ist Parenthese). Aus dem Verbum ἀσχημονοῦσιν kann aber wohl das entsprechende Substantiv (ἀσχημοσύνη) in Gedanken ergänzt werden.

§ 105 οῦτως ή τῶν ἐγκυκλίων ἐπιστήμη τὸν ψυχικὸν οἶχον άπαντα διαχοσμεί, γραμματιχή μέν ποιητιχήν έρευνώσα καὶ παλαιῶν πράξεων ίστορίαν μεταδιώ κουσα, γεωμετρία δὲ την κατ' αναλογίαν ισότητα περιποιούσα, το δε εν ήμιν ἄρουθμον καὶ ἄμετρον καὶ ἐκμελὲς δυθμίζ καὶ μέτρψ καὶ μέλει διὰ μουσικής ἀστείου θεραπεύουσα, δητορική δὲ τάς τε έν έκάστοις δεινότητας έξετάζουσα καὶ πᾶσιν (so Mangey, - πασαν die Hss.) την πρέπουσαν έρμηνείαν έφαρμόζουσα, τονώσεις καὶ περιπαθήσεις καὶ ἔμπαλιν ἀνέσεις καὶ ἡδονὰς μετά στωμυλίας καὶ τῆς περὶ γλῶτταν καὶ τὰ φωνητήρια ὄργανα εύπραγίας περιποιούσα. Die vier Participialsätze erläutern den Inhalt der vier Abtheilungen der ἐγκύκλιος παιδεία, namlich γραμματική, γεωμετρία, μουσική und δητορική. Die von Grammatik und Geometrie und Rhetorik handelnden Sätze verlaufen ganz regelmässig. Dagegen fällt der Satz von der Musik vollig aus der Construction heraus. Statt μουσική δὲ τὸ ἐν ἡμῖν ἄρουθμον . . . καὶ μέλει θεραπεύουσα, wie die Anlage der Periode verlangt, haben die Hss. τὸ δὲ ἐν ἡμῖν ἄρρυθμον . . . καὶ μέλει διὰ μουσικής ἀστείου θεραπεύουσα. Für διὰ μουσικής ἀστείου einfach μουσική ἀστεία zu schreiben, wie Mangey wollte, geht nicht an: die Stellung, die das Subject μουσική άστεία dann in dem Satze einnehmen würde, wäre zu sonderbar. Wenn die Worte διὰ μουσικῆς ἀστείου richtig überliesert sind, so lassen sich vielleicht die andern Sätze mit dem Satze über die Musik dadurch in Einklang bringen, dass die Nominative γραμμα138 L. COHN

τική γεωμετρία δητορική in die entsprechenden Dative verwandelt werden: die Participia würden dann sämmtlich zu ή των έγκυκλίων ἐπιστήμη gehören und γραμματική γεωμετρία δητορική würden ebenso wie διὰ μουσικής ἀστείου die Werkzeuge bezeichnen, vermittelst deren die ἐγκύκλιος παιδεία dies Alles besorgt. Ich muss aber gestehen, dass dieses Aushilfsmittel mich wenig befriedigt.

Mangey wollte hier entweder έαυτῶν oder εἰς χρῆσιν ἔχομεν. Mangey wollte hier entweder ἑαυτῶν oder εἰς χρῆσιν verbessern. Die Ueberlieferung ist aber ganz richtig. χρῆσιν heisst hier 'als Lehen' im Gegensatz zu κτῆσιν 'als Besitz', ebenso wie § 108 ὅτι κτήσει μὲν τὰ πάντα θεοῦ, χρήσει δὲ μόνον γενέσεως ἐστι. Vgl. § 109 κέχρηκε γὰρ ὁ θεὸς τὰ γενητὰ πάντα πᾶσιν. Dieselbe Bedeutung hat χρῆσις auch de sacrificant. 6 (II 256, 17 M.) τὸν μεταξὺ χρόνον γενέσεως καὶ θανάτου παρὰ τοῦ θεοῦ χρῆσιν λαβών. Vgl. auch Ps.-Phokyl. 106 πνεῦμα γάρ ἐστι θεοῦ χρῆσις θνητοῖσι καὶ εἰκών. Dieser Gebrauch des Wortes χρῆσις stammt wohl aus der Vulgärsprache: vgl. l Reg. 1, 28 κάγὼ κιχρᾶ αὐτὸν τῷ κυρίῳ πάσας τὰς ἡμέρας ἃς ζῆ αὐτός, χρῆσιν τῷ κυρίῳ.

§ 120 Εκαστος γάρ ήμων ωσπερ είς καινήν (κενήν P) πόλιν άφικται τόνδε τὸν κόσμον, ἢς πρὸ γενέσεως οὐ μετείχε, καὶ ἀφικόμενος παροικεί, μέχρις ἂν τὸν ἀπονεμηθέντα τοῦ βίου χρόνον διαντλήση. Für καινήν vermuthete Mangey κοινήν, das aber wegen παροικεῖ ebenso wenig passt; denn in einer κοινή πόλις musste jeder πολίτης, nicht πάροιχος, sein. Philo schrieb ohne Zweifel  $\varepsilon$ is  $\xi \dot{\varepsilon} \nu \eta \nu \pi \acute{o} \lambda \iota \nu$ . Vgl. de agric. 14 (I 310, 24 M.)  $\mu \varepsilon \tau \grave{\alpha}$ παροησίας αὐτῷ λεκτέον, ὅτι παροικεῖν, οὐ κατοικεῖν, ἤλθομεν' (Gen. 47, 4). τῷ γὰς ὄντι πᾶσα μὲν ψυχὴ σοφοῦ πατρίδα μεν ούρανόν, ξένην δε γην έλαχε. de confus. ling. 17 (I 416, 25 M.) λέγεται γὰς ίτι ,ευςόντες τὸ πεδίον κατψκησαν (Gen. 11, 2) ώς ἐν πατρίδι, οὐχ ώς ἐπὶ ξένης παρψκησαν. de profug. 14 (Ι 557, 25 Μ.) τῷ μὲν γὰς ξαυτοῦ λόγψ ὁ θεὸς πατρίδα οίχειν την επιστήμην έαυτου ώς αν αυτόχθονι δεδώρηται, τά δ' εν ακουσίοις γενομένω σφάλμασι καταφυγήν, ώς οθνείω ξένην, οὐχ ώς πατρίδα ἀστί.

DE SACRIFICIIS ABELIS ET CAINI § 2 δύο τοίνυν δόξας είναι συμβέβηχεν ἐναντίας χαὶ μαχομένας ἀλλήλαις, τὴν μὲν τῷ νῷ πάντα ἐπιγράφουσαν ὡς ἡγεμόνι τῶν ἐν τῷ λογίζεσθαι ἢ αἰσθάνεσθαι ἢ χινεῖσθαι ἢ ἴσχεσθαι, τὴν δὲ τῷ θεῷ ἑπο-

μένην ως αὐτοῦ δημιουργίαν οὖσαν. Die Ueberlieferung der letzten Worte ist unsicher. Der Papyrus hat nur  $\tau \dot{\eta} \nu \delta \dot{\epsilon} \tau \tilde{\phi}$  $\Im \epsilon \tilde{q} = \epsilon \pi o \mu \epsilon v \varphi$  (dies wohl nur Schreibsehler für  $\epsilon \pi o \mu \epsilon v \eta v$ ). haben την δὲ τῷ θεῷ ἐπομένην ώς αὐτοῖ δημιουργίαν, die übrigen Hss. την δὲ τῷ θεῷ ἑπομένην δημιουργίαν οὐσαν αὐτοῦ. Die drei (bezw. vier) letzten Worte sind zweifellos verderbt, da eine  $\delta \delta \xi \alpha$  unmöglich als  $\delta \eta \mu \iota \sigma \nu \varrho \gamma \iota \alpha$   $\vartheta \epsilon \sigma \tilde{\nu}$  bezeichnet werden kann. Der Schluss ist offenbar unvollständig überliefert. Es scheint, dass in dem Archetypus die Worte nach ξπομένην nicht recht lesbar waren: im Papyrus ist daher der Schluss ganz ausgelassen, in den Lesarten der Hss. liegen ungeschickte Versuche vor, den verstümmelten Text zu ergänzen. Ambrosius, der in den Büchern de Abel et Cain die Philonische Schrift ausschreibt und grösstentheils wörtlich übersetzt, scheint an unserer Stelle einen vollständigen Text noch vor sich gehabt zu haben. Seine Worte lauten (de Abel et Cain I 1, 4): duae itaque sectae sunt sub duorum fratrum nomine compugnantes invicem et contrariae sibi; una quae totum menti suae deputat tamquam principali et quasi cuidam cogitationis et sensus et motus omnis auctori, hoc est quae omnes inventiones humano ascribit ingenio; altera quae tamquam operatori et creatori omnium Deo defert et eius tamquam parentis atque rectoris subdit omnia gubernaculo. Danach dürfte die Lücke im Philonischen Text etwa folgendermaassen zu ergänzen sein:  $\tau \dot{\eta} \nu \delta \dot{\epsilon} \tau \tilde{\phi} \vartheta \epsilon \tilde{q}$ έπομένην ζώς δημιουργῷ καὶ τεχνίτη τῶν συμπάντων καὶ ἐπ' αὐτὸν πάντα ἀναφέρουσαν ώς πατέρα καὶ ἡγεμόνα).

§ 8 δηλοῖ δὲ καὶ ἕτερον τοιοῦτον νοῦν ἀθάνατον. Die Worte νοῦν ἀθάνατον passen nicht recht zu δηλοῖ δὲ καὶ ἕτερον τοιοῦτον. Aus dem Papyrus ersehen wir, dass sie gar nicht dazu gehören und wahrscheinlich verderbt sind. Im Papyrus nämlich ist nach τοιοῦτον eine grössere Lücke bezeichnet und statt νοῦν ἀθάνατον steht dort ην θανατον. Was in der Lücke gestanden haben könnte, lässt sich nicht mehr ermitteln; auch Ambrosius giebt keinen Anhalt. In UF fehlt der ganze Satz ohne irgend welches Zeichen einer Lücke.

§ 37 φρόνησις καὶ ἀνδρεία καὶ δικαιοσύνη καλαὶ πᾶσαι καὶ τέλεια ἀγαθά, ἀλλ' οὐ τῆ ξαστώνη ταῦτα ληπτά, ἀγαπητόν δέ, εἰ συνεχέσι ταῖς ἐπιμελείαις ἐξευμενισθήσονται. Die Worte οὐ τῆ ξαστώνη ταῦτα ληπτά sind nach dem Vorgange Mangeys aus der Hs. U autgenommen, die hier allein das Richtige

erhalten hat. F, die Zwillingshs. von U, hat οὐτη ληπτά (sic), alle andern Hss. bieten ovx  $\delta\pi\lambda\tilde{\omega}s$   $\lambda\eta\pi\tau\alpha i$ , worin wir wohl einen Verbesserungsversuch für die verstümmelte Lesart des Archetypus erblicken dürsen. Auch der Papyrus zeigt, dass im Archetypus die Worte nicht ganz deutlich waren, er hat, wenn V. Scheil richtig gelesen hat, ουθετερα λημπτα. Zu dem Ausdruck ξαστώνη ληπτά vgl. § 29 των δὲ περὶ αύτὴν . . . διεξηλθε (ή ήδονή), τὰ δὲ ἄλλα ὅσα μὴ δαστώνην εἶχεν ἀμύθητα ὄντα ἐθελοκακοῦσα ἐπεκρύψατο und de migr. Abrah. 39 (Ι 471, 25 M.) ἐὰν μέντοι σχοπούμενος μη φαδίως χαταλαμβάνης ἃ ζητεῖς, ἐπίμενε μη κάμνων οὐ γὰς τῆ ἐκεχειςίς ληπτὰ ταῦτ' ἐστίν, άλλὰ μόλις πολλοίς καὶ μεγάλοις πόνοις άνευρισκόμενα. Auch hier hat Philo vielleicht οὐ γὰρ τῆ δαστώνη ληπτὰ geschrieben; denn  $au ilde{\eta}$  ἐκεχειρίau, wie die Ausgaben bieten, beruht auf einer Correctur in der Hs. H, die hsl. Ueberlieferung ist  $\tau \tilde{\eta}$   $\dot{\epsilon} \tau \dot{\epsilon} \varrho \dot{q}$ . Das Wort έξευμενισθήσονται scheint nicht richtig zu sein: Mangey vermuthete ansprechend έξευμαρισθήσονται. Vgl. die Beispiele bei Siegfried Gloss. Philon.

§ 43 μεμάθηκε δὲ ταῦτα (scil. Ἰακώβ) παρὰ τῷ πάππφ τῆς ξαυτοῦ παιδείας ᾿Αβραάμ. Der Ausdruck παρὰ τῷ πάππψ τῆς ἑαυτοῦ παιδείας klingt sonderbar. Mangey hielt die Worte für corrupt und conjicirte παρὰ τῷ πάππψ ξαυτοῦ παιδευθέν (? Druckfehler für παιδευθείς?): vgl. § 48 ατε οὖν παρὰ πανσόφφ πατρὶ παιδευθέντες οἱ τοῦδε νίεῖς. Ich selbst vermuthete, dass etwas ausgefallen ist, und ergänzte beispielsweise παρά τψ πάππω (καὶ διδασκάλω) τῆς ἑαυτοῦ παιδείας. Eine derartige Ausdrucksweise wie  $\pi \acute{a}\pi \pi o \varsigma$   $\tau \~{\eta} \varsigma$   $\pi \alpha \iota \delta \epsilon \iota \alpha \varsigma$  scheint indessen bei Philo nicht ganz unmöglich zu sein, sie wird durch ähnliche Beispiele ausreichend gestützt. quod det. pot. insid. sol. § 50 wird Lamech ὁ τῆς Κάιν ἀσεβείας ἔχγονος genannt und quod deus sit immut. 20 (I 286, 24 M.) lesen wir δ γοῦν ἀσκητής πυθομένου τοῦ πατρός αὐτοῦ τῆς ἐπιστήμης τὸν τρόπον τοῦτον ,τί τοῦτο ὃ ταχὺ εὖρες, τέκνον'; ἀποκρίνεται καί φησιν· ,δ παρέδωκε κύριος ὁ θεὸς ἐναντίον μου: hier kann meines Erachtens αὐτοῦ τῆς ἐπιστήμης nur mit τοῦ πατρός verbunden werden (in derselben Weise wie  $\pi \acute{a}\pi \pi o \varsigma \ \tau \tilde{\eta} \varsigma \ \pi \alpha \iota \delta \epsilon \iota \alpha \varsigma$ ), nicht, wie Mangey thut, mit τὸν τρόπον τοῦτον.

§ 63 καὶ τὸ τελευταῖον ,μετὰ σπουδῆς' ἐντραφῆναι scil. τῷ Πάσχα (cf. Exod. 12, 11). Für ἐντραφῆναι vermuthet Wend-

141

land ἐντραγεῖν. Aber daran ist doch wohl kaum Anstoss zu nehmen, dass ἐντρέφεσθαι hier einfach die Bedeutung, essen hat. Denn ebenso ist τρέφεσθαι in dieser Bedeutung gebraucht § 85 ως τό γε άψαμένους ἐπιστήμης μὴ ἐπιμεῖναι ὅμοιόν ἐστι τῷ γευσαμένους σιτίων ἢ ποτῶν εἰς χόρον χωλυθῆναι τραφῆναι.

§ 80 πέφυκε δὲ ὁ λόγος οὐ μόνον πήττειν ἐν ψυχῆ τὰ Θεωρήματα διαρρεῖν αὐτὰ κωλύων, ἀλλὰ καὶ τὴν τοῦ ἀλόγου πάθους ὁρμὴν εὐτόνως ἐκλύειν. Mangey schreibt πέπτειν ohne hsl. Gewähr, die meisten Hss. haben πέττειν (so Turnebus), U πέσσειν. Aus F habe ich πήττειν hergestellt, worauf auch die Lesart des l'apyrus πηπτειν hinweist. Dass πήττειν allein richtig ist, ergiebt sich aus dem Zusammenhang und bestätigt Ambrosius de Abel et Cain II 6, 20 sermo igitur . . . rationabilia quoque inventa corroborat dissolvitque omnem vim irrationabilium passionum. πήττειν, die Vulgärsorm sür πηγνύναι, gebraucht Philo auch sonst, z. B. qued det. pot. insid. sol. § 160 διὸ καὶ Μωυσῆς λαβῶν τὴν αὐτοῦ σκηνὴν ἔξω πήττει τῆς παρεμβολῆς. Vgl. auch Strab. XI 2, 8 πηττομένης τῆς Μαιώτιδος κατὰ τοὺς κρυμούς. Epict. diss. I 19, 4 πάσσαλον πήσσω. Sext. Emp. adv. math. IX 247 καὶ πήττει μὲν τὸν πηλόν.

§ 92 ἐω λέγειν ὅτι ὁ μαρτυρῶν, παρόσον μαρτυρεῖ, κρείττων ἐστὶ τοῦ ἐκμαρτυρουμένου · ὁ μὲν γὰρ δεῖται, ὁ δὲ ἀφελεῖ, τὸ δὲ ἀφελοῦν ἀξιοπιστότερον ἀεὶ τοῦ δεομένου. Mangey ermuthete dafür ἀξιοπιστότερον hier nicht richtig sein kann, er vermuthete dafür ἀξιοπρεπέστερον. Die Lesart des Papyrus αξιηκοτερον ist zwar verderbt, führt aber auf die richtige Spur: Philo schrieb ἀξιονικότερον, das hier vortrefflich passt und auch sonst bei Philo vorkommt; vgl. de migr. Abrah. 33 (I 465, 31 M.) προμηθούμενος οὐ τῶν ἀξιονικοτέρων αὐτὸ μόνον, ἀλλὰ καὶ τῶν ἀφανεστέρων εἶναι δοκούντων. Die Lesart der Hss. MAGHP ἀξιοπιστότερον (in UF fehlt der ganze Passus ὁ μὲν — τοῦ δεομένου) ist allem Anschein nach eine verunglückte Conjectur für das verderbte ἀξιηκότερον.

§ 101 τὸ γοῦν σπείφειν καὶ γεννᾶν κατ' ἀφετὴν ἀνδρῶν ἴδιον, οὐκ ᾶν εὕφοι τοῦτό γε γυνή. Für κατ' ἀφετήν verlangt Wendland κατ' ἐξαίφετον. Ich glaube aber nicht, dass an dem Ausdruck κατ' ἀφετήν in der Bedeutung ,als Vorzug' irgendwie Anstoss zu nehmen ist. ἀφετή bedeutet hier genau dasselbe wie in dem unmittelbar vorhergehenden Satze ἐνίας δὲ ἀφετὰς ἡ φύσις

142 L. COHN

οῦτως διακέκρικεν, ώς μηδὲ ἐξ ἐπιτηδεύσεως εἰς κοινωνίαν ἀχθηναι δύνασθαι. In demselben Sinne steht κατ' ἀρετήν de migr. Abrah. 18 (I 452, 36 M.) ἄγαν δ' ἐξητασμένως ἐπιφέρει ότι ἔσται ἀκουστὴ φωνὴ αὐτοῦ εἰσιόντος εἰς τὰ ἄγια (Εκοά. 28, 31), ἵνα πρὸς τὰ νοητὰ καὶ θεῖα καὶ ὅντως ἅγια εἰσιούσης τῆς ψυχῆς καὶ αἱ αἰσθήσεις ώφελούμεναι κατ' ἀρετὴν συνηχῶσι. Ebenso de sacrif. Abelis et Caini § 18 τὰ δυνάμει πρῶτα καὶ κατ' ἀρετὴν τίμια φαύλου μέν ἐστιν οὐδενός. Vgl. auch § 9 οὐ μὴν οὐδὲ . . . ἄρχοντος ἢ βασιλέως κοινήν τινα ἀρετὴν ἀνῆπτεν αὐτῷ, καθ' ἣν ἀνὰ κράτος ἡγεμονεύσει τῶν τῆς ψυχῆς παθῶν, wo Mangeys Vorschlag ἀρχήν mir durchaus unnöthig scheint.

§ 101 ωστε ούδε τὰ δσα άνθρώποις ἐπὶ θεοῦ χυριολογείται, κατάχρησις δε ονομάτων έστι παρηγορούσα την ήμετέραν ἀσθένειαν. So die Lesart der meisten Hss., die der grammatischen Construction entbehrt und keinen erträglichen Sinn gibt. Eine Spur des Richtigen scheint in UF erhalten zu sein: F hat τὰ ἵσα ὡς ἄνθρωπος, U τὰ δσα ὡς ἄνθρωποι. Wendland erkannte, dass in den Worten eine Anspielung auf Deuter. 1, 31 ώς έπαίδευσέ σε χύριος ὁ θεός σου, ώς εἴ τις παιδεύσει ἄνθρωπος τὸν υἱὸν αὐτοῦ enthalten ist, sowie vorher § 94 im Gegensatz dazu die Worte aus Num. 23, 19 οὐχ τς ἄνθρωπος ὁ θεός erwähnt werden. Diese heiden Bibelstellen werden öfter so von Philo zusammengebracht. Vgl. quod deus sit immut. 11 (I 280, 39 M.) τῶν γὰρ ἐν ταῖς προστάξεσι καὶ ἀπαγορεύσεσι νόμων . . . δύο τὰ ἀνωτάτω πρόκειται κεφάλαια περί τοῦ αίτίου· εν μεν ὅτι,οὐχ ώς ἄνθρωπος δ θεός, έτερον δὲ ὅτι ,ώς ἄνθρωπος. άλλὰ τὸ μὲν πρώτον άληθεία βεβαιοτάτη πεπίστωται, τὸ δὲ ὕστερον πρὸς την των πολλων διδασκαλίαν εἰσάγεται παρὸ καὶ λέγεται ἐπ' αύτοῦ ,ώς ἄνθρωπος παιδείσει τὸν υίὸν αύτοῦ. ώστε παιδείας Ένεκα καὶ νουθεσίας, άλλ' ούχὶ τῷ πεφυκέναι τοιοῦτον είναι λέλεχται. de somn. 1 40 (I 656, 20 M.) χαὶ σχεδὸν δύο είσιν αύται μόναι αί της νομοθεσίας πάσης δδοί μία μέν ή πρός τὸ ἀληθες ἀπονεύουσα, δι' ής κατασκευάζεται (τὸ) ,ούχ ώς ἄνθρωπος ὁ θεός ετέρα δὲ ή πρὸς τὰς τῶν νωθεστέρων δόξας, έφ' ών λέγεται ,παιδεύσει σε κύριος δ θεός, ώς εἴ τις παιδεύσει ἄνθρωπον τὸν υἱὸν αὐτοῦ'. Aus Phile hat Origenes den Gedanken übernommen: s. meine Prolegomena p. LXXXXVI. Demgemäss habe ich an unserer Stelle nach Wendland's Vorschlag ωστε οὐδὲ τὸ ,ώς ἄνθρωπος' ἐπὶ θεοῦ χυριο-

143

λογεῖται geschrieben. Zu dem Ausdruck vgl. quod deter. pot. insid. sol. § 58 άλλὰ ξητέον δτι τοιαῦτα οὐ πέφυκεν ἐπὶ (so habe ich für das hsl. ὑπὸ geschrieben) τοῦ αἰτίου κυριολογεῖσθαι. de post. Caini p. 137, 4 Tisch. τὸ δ΄ ὁρατὸν εἶναι τὸ ὅν οὐ κυριολογεῖται, κατάχρησις δ΄ ἐστίν. quod deus sit immut. 15 (1 283, 31 M.) τὸ δὲ κυριολογούμενον ἐπ΄ ἀνθρώπων πάθος δ θυμὸς εὐθυβόλως εἴρηται τροπικώτερον ἐπὶ τοῦ ὄντος. de Abrah. 24 (II 18, 38 M.) μὴ μέντοι νομισάτω τις ἐπὶ θεοῦ τὰς σκιὰς κυριολογεῖσθαι κατάχρησις ὀνόματος αὐτὸ μόνον ἐστί.

§ 130 δτε γοῦν ή ψυχη τραπείσα τὸν Αἰγύπτιον θεόν, τὸ σῶμα, ώς χουσὸν ἐξετίμησε, τόθ' οἱ ἱεροὶ λόγοι πάντες αὐτοκέλευστοι μεθ' δπλων δρμήσαντες άμυντηρίων, τῶν κατ' ἐπιστήμην ἀποδείξεων, ήγεμόνα προστησάμενοι καὶ στρατηγόν τὸν ἀρχιερέα καὶ προφήτην καὶ φίλον τοῦ θεοῦ Μωυσην πόλεμον ἀχήρυχτον ὑπὲρ εὐσεβείας πολεμοῦσι καὶ οὐ πρότερον ἀπηλλάγησαν, ἢ πάντα τὰ τῶν ἐναντιουμένων δόγματα καταλύσαι. Das Präsens πολεμοῦσι zwischen den beiden Aoristen έξετίμησε und ἀπηλλάγησαν erregt starkes Bedenken. verlangte ἐπολέμησαν. Der leichteren Aenderung wegen habe ich ἐπολέμουν vorgezogen. Imperfect und Aorist gebraucht Philo sehr häufig in demselben Satze neben einander ohne Unterschied der Bedeutung: vgl. meine Ausgabe der Schrift de opificio mundi p. LV. Das Präsens im Nachsatz nach einem Aorist im Vordersatz findet sich zwar auch sonst bei Philo, z. B. quod det. pot. insid. sol. \$170 δπότε γοῦν τὴν γῆν εδατι καθαίφειν δ δημιουργός διενοήθη . . . , παραινεί τῷ φανέντι δικαίψ . . . εἰσάγειν εἰς τὴν μβωτόν. An unserer Stelle aber scheint das Präsens πολεμοῦσι wegen des unmittelbar folgenden ἀπηλλάγησαν unerträglich.

§ 139 τοῦτο δὲ τὸ τρεμονικὸν διακεχώρηκεν. Für διακεχώρηκεν der Hss. wird mit Recht διακεχώρικεν geschrieben. Aber auch so bleiben die Worte unverständlich. Vorher hat Philo auseinandergesetzt, aus welchem Grunde im Gesetz nirgends geboten ist, Kopf und Herz des Thieres zu opfern, die gewöhnlich als Sitz des ήγεμονικόν angesehen werden. Diese Erörterung wird mit obigen Worten abgeschlossen. Nach dem Zusammenhange also erwarten wir einen Satz dieses Inhaltes: "aus diesem Grunde hat (das Gesetz) das ήγεμονικόν (vom Altare) ausgeschlossen. Philo wird demnach etwa so geschrieben haben: ⟨διά⟩ τοῦτο δτ τὸ ἡγεμονικόν διακεχάρικεν. So scheinen auch Gelenius und Mangey

den Satz verstanden zu haben, denn sie übersetzen: et hoc est cur principalis vis (pars Mangey) a sacris arcetur.

(ή ψυχή) ζητείν τοὺς ἐπιστήμης λόγους καὶ ποθείν ὡς τοὺς ἐγγυτάτω γένους ἀδελφούς, μὴ πάνυ πιστεύωμεν αὐτῆ· οὐ γὰρ ἀνεπυνθάνετο ,ποῦ βόσκουσιν, ἀλλὰ ,ποῦ ποιμαίνουσιν. ἀνεπυνθάνετο haben die Ausgaben. Mangey macht dazu die Bemerkung: ποιμαίνουσιν] videtur Philo notanter sic legisse Gen. XXXVII, 16. atqui hodierni codices Graecae versionis e contra habent βόσκουσι. Mangey hat nicht beachtet, dass vorher § 5, wo die ganze Stelle vollständig angeführt wird, richtig ποῦ βόσκουσιν überliefert ist. Der Fehler liegt darin, dass die Hs. L, auf der die Vulgata beruht, ἀνεπυνθάνετο hat, während die übrigen Hse. das richtige ἄν ἐπυνθάνετο bieten, wodurch der Satz natürlich den entgegengesetzten Sinn erhält.

γενείνες δε φύσει τὰ πάθη, ὧν ξελειψιν ἐπιτηδευτέον παρὰ τοὺς ἄρρενας τῶν εὐπαθειῶν χαρακτῆρας. Wendland nimmt an dem Satze Anstoss und vermuthet παράγοντας statt παρά. Die Ueberlieferung lässt sich aber meines Erachtens sehr wohl halten. Wir haben es hier mit einer prägnanten Construction der Präposition παρά τυ thun: ὧν ἔκλειψιν ἐπιτηδευτέον παρὰ τοὺς ... χαρακτῆρας steht in dem Sinne von ὧν ἔκλειψιν ἐπιτηδευτέον καὶ μετιτέον παρὰ τοὺς ... χαρακτῆρας. Ebenso prägnant steht πρός nach ἀπόλειψιν χρηματίζειν de Cherubim § 115 ἀπόλειψίν τε ὅταν ἐθέλη πρὸς τὸν ἄρχοντα χρηματίσασα μεταναστήσεται ἔρημον καταλιποῦσα ζωῆς τὸν ἡμέτερον οἶκον. Es ist dieselbe Construction wie bei Xen. Anab. I 2, 24 ταύτην τὴν πόλιν ἔξέλιπον οἱ ἐνοικοῦντες μετὰ Συεννέσιος εἰς χωρίον ἐχυρὸν ἐπὶ τὰ ὅρη, oder bei Lys. XIV 5 ἐάν τις λίπη τὴν τάξιν εἰς τοὖπίσω.

\$ 41 τοῦτον μὲν οὖν τὸν τρόπον ἐναντιοῦσθαι τοἰς περὶ τὰ δόγματα ἐριστικοῖς χρι΄σιμον γεγυμνασμένοι γὰρ περὶ τὰς τῶν λόγων ἰδέας οὐκέτ ἀπειρία σοφιστικῶν παλαισμάτων ὀκλάσομεν, ἐξαναστάντες δὲ καὶ διερεισάμενοι τὰς ἐντέχνους αὐτῶν περιπλοκὰς εὐμαρῶς ἐκδυσόμεθα. οἱ δ' ἄπαξ ε ῦ ρεθέντες σκιαμάχων ἀλλ' οὐκ ἀγωνιστῶν ἐπιδείκνυσθαι δόξουσι δύναμιν καὶ γὰρ ἐκεῖνοι καθ' ἑαυτοὺς μὲν χειρονομοῦντες εὐδοκιμοῦσι, πρὸς δ' ἄμιλλαν ἐλθόντες οὐ μετρίως ἀδοξοῦσιν. For εῦρεθέντες verlangt Wendland einen Begriff wie συμβα-

Lópteg. Ich möchte aber glauben, dass der Sinn, den der Zusammenhang fordert, auch in evçe Févteg enthalten ist. Es ist zu übersetzen: "wenn man sie überhaupt findet" (nämlich auf dem Kampfplatz), wenn sie sich überhaupt zum Kampfe stellen. Die Sophisten und Redekünstler ernten Ruhm und Ehre durch ihr Grossthun und Prahlen, so lange ihnen Niemand mit ihren Waffen entgegentritt, und sie suchen sich auch möglichst solchen Wettkämpfen zu entziehen; wenn sie sich aber einmal zu einem Kampfe mit einem philosophisch gebildeten und zugleich redegeübten Gegner einfinden, ziehen sie den Kürzeren.

§ 74 οὐ μὴν ἔτι γε ἐν ταῖς ὑμετέραις ψυχαῖς τέθνηκε τὰ καλὰ, ζωπυρηθέντων κακῶν. An οὐ μὴν ἔτι γε ist mit Recht Anstoss genommen. Mangey vermuthete οὐ μὴν ἤδη γε, Wendland οὐ μέντοι γε. Keiner der beiden Vorschläge befriedigte mich, deshalb liess ich den Text unverändert. Jetzt glaube ich mit leichter Aenderung das Richtige herstellen zu können. Für ἔτι ist ὅτι zu khreiben und der ganze Satz, mit Interpunction nach μήν und nach ψυχαῖς, so zu lesen: οὐ μήν, ὅτι γε ἐν ταῖς ὑμετέραις ψυχαῖς, τέθνηκε τὰ καλά, ζωπυρηθέντων κακῶν. [Aehnlich Asmus Wochenschr. f. class. Phil. 1896 Sp. 1175 οὐ μήν, εἴγε κτλ.]

\$86 λογισάμενος δὲ μεγάλα ὀνήσειν τὸ δημιούργημα, εἰ λάβοι τοῦ δημιουργήσαντος ἔννοιαν..., ἄνωθεν ἐνέπνει τῆς ἰδίου θειότητος ἡ δ' ἀόρατος ἀοράτω ψυχῖ τοὺς ἑαυτῆς τύπους ἐνεσφραγίζετο. Für ἀόρατος, wie die Hss. haben, κhreibt Mangey stillschweigend ἀοράτως, vermuthlich weil er bei ἀόρατος das Participium οὖσα für unentbehrlich hielt. Philo hat aber hier wohl absichtlich das Particip weggelassen, damit ἀόρατος und ἀοράτω neben einander stehen. Die Fortlassung des Particips ὧν οὖσα ὄν ist aber überhaupt in solchen Fällen nicht ungewöhnlich. Vgl. z. B. de opif. mundi § 170 οἱ δὲ τολμηρότεροι ταὶ κατεθρασύναντο φάμενοι μηδ' ὅλως εἶναι. — Für ἐνεσφαγίζετο ist im Text der Druckfehler ἐνεσφαγίζετο stehen geblieben und leider auch in dem Druckfehler ἐνεσφαγίζετο stehen geblieben und leider auch in dem Druckfehler ἐνεσφαγίζετο stehen geblieben und leider auch in dem Druckfehler ἐνεσφαγίζετο stehen geblieben und leider auch in dem Druckfehler ἐνεσφαγίζετο stehen geblieben und leider auch in dem Druckfehler ἐνεσφαγίζετο stehen geblieben und leider auch in dem Druckfehler ἐνεσφαγίζετο stehen geblieben und leider auch in dem Druckfehler ἐνεσφαγίζετο stehen geblieben und leider auch in dem Druckfehler ἐνεσφαγίζετο stehen geblieben und leider auch in dem Druckfehler ἐνεσφαγίζετο stehen geblieben und leider auch in dem Druckfehler ἐνεσφαγίζετο stehen geblieben und leider auch in dem Druckfehler ἐνεσφαγίζετο stehen geblieben und leider auch in dem Druckfehler ἐνεσφαγίζετο stehen geblieben und leider auch in dem Druckfehler ἐνεσφαγίζετο stehen geblieben und leider auch in dem Druckfehler ἐνεσφαγίζετο stehen geblieben und leider auch in dem Druckfehler ἐνεσφαγίζετο stehen geblieben und leider auch in dem Druckfehler ἐνεσφαγίζετο stehen geblieben und leider auch in dem Druckfehler ἐνεσφαγίζετο stehen geblieben und leider auch in dem Druckfehler ἐνεσφαγίζετο stehen geblieben und leider auch in dem Druckfehler ἐνεσφαγίζετο stehen geblieben und leider auch in dem Druckfehler ἐνεσφαγίζετο stehen geblieben und leider auch in dem Druck

§ 95 δ γὰρ ἀνασκιδνὰς καὶ ἀπορρίπτων τὰς περὶ τῶν καλῶν δόξας ὅταν ἐν ἡμῖν ζωπυρῆται Φαραὰ καὶ ὑγιαίνειν δοκῆ, εἰ δή τινα τῶν φαύλων ὑγιαίνειν λεκτέον, τὴν ἡδονὴν ἀποδεχόμεθα ἐγκράτειαν πέραν ὅρων ἐλαύνοντες ὅταν δὲ ἀπόκρατος γένηται καὶ τρόπον τινὰ τελευτήση ὁ τοῦ βδελυρῶς καὶ ἀσελγῶς ζῆν αἴτιος, τὸν σώφρονα ἐναυγασθέντες

βίον μετακλαίομεν καὶ μεταστένομεν τῆς παλαιᾶς διαίτης έαυτούς, ότι ήδονην άρετης προτιμήσαντες θνητόν βίον άθανάτω ἐπεζεύξαμεν. C. Siegfried Philo S. 463 fragt: , Was ist άπόκρατος in quod det. pot. insid. sol. 25 (I 209)? So bei Turneb., Hoesch., Mang., Richter, Tauchn. — Koch vermuthet ἀποκόρεστος. Das vorgeschlagene ἀποκόρεστος (ἀποκορεστός?) ware ebenso απαξ λεγόμενον wie απόκρατος, ist aber jedenfalls weniger passend als dieses. ἀπόκρατος, dessen Bedeutung (, machtlos, ohnmächtig') nicht zweiselhast sein kann, kommt zwar nur an unserer Stelle vor (bei Passow wird es gar nicht erwähnt), passt aber sehr gut als Gegensatz zu ὅταν ζωπυρῆται καὶ ὑγιαίνειν δοχή und in natürlicher Steigerung schliesst sich daran καλ τρόπον τινά τελευτήση. Die Bildung ist durchaus regelrecht und unterliegt keinem Bedenken: eine gleiche Bildung zeigen die Adjectiva anóδημος, ἀπόδρομος, ἀπόθεος (= ἄθεος), ἀπόθριξ, ἀπόκληρος, άπόμαχος, ἀπόμισθος, ἀπόμορφος, ἀπόμουσος, ἀπόσιτος, ἀπότιμος. Demnach liegt durchaus kein Grund vor ἀπόκρατος zu verdachtigen, zumal da Neubildungen und ἄπαξ λεγόμενα bei Philo nichts Ungewöhnliches sind. Am Schlusse habe ich ἐπεζεύξαμεν corrigirt, da υπεζεύξαμεν, wie die Hss. haben, dem Satze einen verkehrten Sinn giebt. Mangey wollte θνητῷ βίω ἀθάνατον ὑπεζεύξαμεν.

§ 108 εξ ών αμφοτέρων μία δένδρου φύσις ήνωμένη γίνεται, έχατέρου μέρους αντίδοσιν της ώφελείας θατέρω ποιουμένου αί μεν γαρ δίζαι τον εφαρμοσθέντα τρέφουσι καί κωλύουσιν αφαυαίνεσθαι κλάδον, δ δ' εύκαρπίαν αμοιβήν τροφεία άντιχαρίζεται ταύταις. So lautet die hsl. Ueberlieferung, in der die letzten Worte nicht richtig sein können. vom Pfropfen der Bäume die Rede. Der Gedanke, der in dem Satze αί μὲν — ταύταις ausgesprochen wird, ist offenbar dieser: die Wurzeln (des gepfropsten Baumes) geben dem aufgepfropsten Zweige Nahrung und dieser trägt dafür reiche Früchte. Der Gegensatz liegt in den Worten τρέφουσι und εὐκαρπίαν άντιχαρίζεται. So übersetzt auch Gelenius (und ebenso Mangey) gast richtig: at ille uberes fructus reponit pro nutricationis gratis. Durch die drei Accusative aber (εὐχαρπίαν άμοιβήν τροφείε) wird der an sich klare Gedanke ganz undeutlich. In den Ausgaben steht εὐχαρπίας statt εὐχαρπίαν: auf diese Weise sber kommt ein ganz verkehrter Sinn heraus, indem nun der Zweiß τροφεία den Wurzeln giebt als άμοιβί, εὐκαρπίας, nachdem im

\$ 138 ἐπιδεδειχότες οιν, ώς ἐνῆν, διὰ μάρτυρος ἀψευθιστάτου Μωυσέως ότι σοφού τὸ χαίρειν ἴδιον, αὐθις ἐπιδιίξωμεν, δτι και τὸ ἐλπίζειν, οὐχ ἑτέρφ χρώμενοι μάρτυρι. τὸν γὰς τοῦ Σὴθ υίὸν ὄνομα Ένως — έςμηνεύεται δὲ ἐλπίς -- ,ούτος ήλπισε πρώτον φησίν ,έπικαλείσθαι τὸ όνομα χυρίου τοῦ θεοῦ' (Gen. 4, 26). Die Worte τὸν γὰρ τοῦ The vior - elsely sind verderbt und lückenhaft. Die griechische Undersetzung (ξρμηνεία) des Namens Ένώς ist nicht έλπίς, sonton ανθρωπος. Vgl. de Abrah. 2 (II 2, 38 M.) Χαλδαίοι γάρ τον άνθρωπον Ένως καλοῦσιν, ώς μόνου πρός άλήθειαν όντος άνθρώπου τοῦ τὰ άγαθὰ προσδοχῶντος χαὶ ἐλπίσι χρησταίς ἐφιδουμένου, und weiterhin (II 3, 20 M.) τὸν ὑπὸ μὲν Χαλδαίων Ένώς, Έλλάδι δε διαλέκτω προσαγορευόμενον ανθρωπον. de praem. et poenis 2 (II 410, 32 M.) τοῦτον Χαλδαῖοι μέν προσονομάζουσιν Ένώς, είς δ' Έλλάδα γλώτταν μεταβληθείς έστιν άνθρωπος, ... ώς δέον μηδένα νομίζεσθαι

τὸ παράπαν ἄνθρωπον, δς ᾶν μι ἐπὶ θεὸν ἐλπίζη. Es war daher zunächst nach ξομηνεύεται δε das Wort ανθοωπος ein-Dann aber müssen vor èlais noch einige Worte ausgesallen sein. Die Ergänzung (ἔστι δὲ συμβολιχῶς) ἐλπίς, an die ich zuerst dachte, genügt nicht, denn es sehlt noch das Prädicat zu den Worten τὸν γὰρ τοῦ Σὴθ υίὸν ὄνομα Ἐνώς. Wendlands Ergänzungsvorschlag (ξλαχεν) έλπίς befriedigt nicht: Philo wurde eher umgekehrt gesagt haben ὁ τοῦ Σηθ νίὸς Ἐνώς ἔλαχεν έλπίδα. Ich denke, dass  $\langle πρῶτον λέγεται κατασχεῖν <math>\rangle$  έλπίς oder etwas Aehnliches ergänzt werden muss, wie es de Abrah. a. a. O. heisst τὸν πρῶτον ἐλπίδος ἐραστὴν προσείπεν Ἐνώς. Es ist aber auch leicht möglich, dass vor Elmig noch etwas mehr ausgesallen ist und dass in der Lücke ein ähnlicher Gedanke gestanden hat wie in Quaest. in Gen. I § 79 Enos explicatur home; accipitur autem nunc non totum mixtum  $(\sigma \dot{v} \gamma \kappa \rho \iota \mu \alpha)$ , sed animae pars rationalis, cui convenit proprie sperare.

§ 153 καὶ τί παράδοξον, εἰ μηδενὶ τῶν γενομένων ἐφικτὸν κρύπτεσθαι τὸ ὄν, ὁπότε οὐδὲ τὰς ὑλικὰς ἀρχὰς ἔνεστι διεκδῦναι, ἀλλ' ἀνάγκη τῷ μίαν διαφυγόντι εἰς ἑτέραν μεταβῆναι; εἴτ' οὖν, καθ' ῆν τέχνην ἐποίει τὰ ἀμφίβια, κατὰ ταύτην καὶ ζῷον πανταχοῦ βιωσόμενον ἐβουλήθη καινουργῆσαι, τοῦτο τὸ ζῷον...πρὸς τὰ τῆ φύσει κοῦφα ἀέρα καλ πῦρ ἦκεν ἄν. εἴτ' οὕν (εἴτουν F) giebt keinen Sinn. Mangey schreibt dafür stillschweigend εἰ γοῦν. Aber auch so fehlt zu ἐποίει und ἐβουλήθη καινουργῆσαι das Subject, das nicht ohne Weiteres aus dem vorhergehenden Satze ergänzt werden kann. Ich habe daher mit leichter Aenderung εἰ τὸ ὄν hergestellt.

§ 162 ἀλλ' ὅταν μὲν τῷ ὅντι παραβάλληται, ἄνθρωπος εύρεθήσεται θεοῦ, ὅταν δὲ ἄφρονι ἀνθρώπῳ, θεὸς πρὸς φαντασίαν καὶ δόκησιν, οὐ πρὸς ἀλήθειαν καὶ τὸ εἶναι, νοούμενος. Wendland will οὐ πρὸς ἀλήθειαν καὶ ⟨κατὰ⟩ τὸ εἶναι schreiben. Die Wendung κατὰ τὸ εἶναι von dem wahren Sein Gottes ist allerdings bei Philo ganz gewöhnlich. Dennoch scheint mir die Hinzusügung von κατά hier nicht nothwendig. Denn Philo gebraucht auch bisweilen die Wendung πρὸς τὸ εἶναι is demselben Sinne. Vgl. quod deter. pot. insid. sol. § 89 τὴν ἀκατάληπτον θεοῦ φύσιν, ὅτι μὴ πρὸς τὸ εἶναι μόνον, καταλαβεῖν, ἢν δύνηται.

Breslau.

LEOPOLD COHN.

## ZU ARISTOPHANES' FRÖSCHEN UND ZU AISCHYLOS' CHOEPHOREN.

Aristophanes Ran. V. 12 ff. Xanthias:

Τί δῆτ' ἔδει με ταῦτα τὰ σχεύη φέρειν, εἴπερ ποήσω (RVA) μηδὲν ὧνπερ Φρύνιχος εἴωθε ποιεῖν χαὶ Λύχις χάμειψίας σχεύη φέρουσ' ἑχάστοτ' ἐν χωμφδία;

Die Variante σκευηφοροῦσ' (VA) hilft nichts gegen die zu Tage liegenden Schwierigkeiten dieser Stelle, unter denen die erste ist, dass Kanthias sich mit den Komödiendichtern selbst und nicht mit Personen dieser Dichter vergleicht. Dem kann man aber mit einsacher Besserung abhelsen: ὧνπερ (vgl.1414) Φρυνίχοις εἴωθε ποιεῖν καὶ Δύκισι κὰμειψίαις σκεύη φέρων κτέ. Der Dativ, bei Phr., vgl. Aristot. Polit. 8, 4, 7 (p. 1339 b 7) οὐ γὰρ ὁ Ζεὺς αὐτὸς ἄδει καὶ κιθαρίζει τοῖς ποιηταῖς, u. a. St. (Kühner Gr. II 350; vgl. auch Vesp. 58); der Plural wie Av. 1699 Γοργίαι τε καὶ Φίλιποι. Den letzten V. streichen Dindorf u. A.; das ἐκάστοτε indess sieht nicht wie unecht aus, vgl. 833 ἄπερ ἐκάστοτε ἐν τοῖς τραγφδίαισιν ἐτερατεύετο. Wenn Φρυνίχοις einmal, was sast unvermeidlich, in Φρύνιχος (εἴωθε ποιεῖν) verderbt war, so folgten die andern Namen von selber, und dann wurde auch φέρων in den Plural geändert. Ich habe übrigens auch an εἴωθα gedacht.

V. 269 Charon:

ω παῦε παῦε, παραβαλοῦ τῷ κωπίψ.

Das παραβαλοῦ, ohne Zusatz, stand schon 180 in demselben Sinne, da der Moment beidemale der des Anlegens ist. Was aber soll dann überhaupt hier τῷ κωπίψ? und wesshalb heisst παραβάλλεσθαι (Med.) anlegen? Es muss doch von Haus aus "neben sich legen" bedeuten, Object nicht das Schiff, sondern das Ruder, welches man beim Aufhören des Ruderns lang neben sich hinlegt. Dionysos nun hat den kleinen Kahn als Einziger gerudert, doch nicht mit einem kleinen Ruder (κωπίον), sondern mit zweien. Also Dual τω κωπίω ist zu schreiben, hübsch entsprechend dem τώβολώ im folgenden Verse; ἐπὶ κώπην καθίζειν 197. 199 sieht natürlich nicht im Wege.

V. 404 Chor, Lied an lakehos:

σὰ γὰς κατασχισάμενος (Meineke st. κατασχίσω μὲν R) ἐπὶ γέλωτι κάπ' εὖτελείς τόνδε τὸν σανδαλίσκον καὶ τὸ ἑάκος,

Εs scheint hier alles erledigt bis auf τόνδε τὸν (Σ) σανδαλίσκον, wofür man τόν τε σ. (Bentley) schreibt. Aber die Deminutiva dieser Bildung sind nicht etwa alle Masculina, wie die auf -ιον Neutra, sondern sie wahren das Geschlecht des Stammwortes: -ίσκος -ίσκη -ίσκον, und es heisst τὸ σάνδαλον (τὰ σαμβαλίσκα Hipponax 18 Bgk.). Also τόδε τὸ σανδαλίσκον, womit der Vers richtig wird; aber nun folgt auch κατασχισάμε νον, in Bezug auf ἀζημίους mit demselben Wechsel, wie Eur. Her. 201 f. δρῶντα. . ώρμισμένους.

Ode der Parabase 680, Antode 711:

δεινὸν ἐπιβρέμεται — ψευδολίτρου τε κονίας.

Man tilgt hier 711 τε, hat aber dann κονίας mit ĭ, was homerische Prosodie ist, nicht attische: Ach. 18 οῦτως ἐδήχθην ὑπὸ κονίας τὰς ὀφρῦς. Lys. 470 (iamb. Tetr.) καὶ ταῦτ' ἄνευ κονίας. Also lieber in der Strophe zufügen: δεινὸν ἐπιβρέμετα Δ ⟨τις⟩ Θρηκία χελιδών. Vgl. Αυ. 1559 σφάγι' ἔχων κάμηλων ἀμνόν τιν', Lys. 791 καὶ κύνα τιν' εἶχεν, u. s. w.

V. 788 ff. der Sklave des Pluton, von Sophokles:

μὰ Δί οὐκ ἐκεῖνος, ἀλλ ἔκυσε μὲν Αἰσχύλον,

ὅτε δὴ κατῆλθε, κἀνέβαλε τὴν δεξιόν,

κἀκεῖνος ὑπεχώρησεν αὐτῷ τοῦ θρόνου 

νυνὶ δ' ἔμελλεν, ὡς ἔφη Κλειδημίδης,

ἔφεδρος καθεδεῖσθαι κτέ.

Mit Recht hat man es anstössig gefunden, dass nach V. 790 Aischylos dem Sophokles den Ehrensessel habe abtreten wollen, was übrigens, nach Kock's richtiger Bemerkung, ὑπεχώρει und, nicht -ησεν heissen müsste. Wie A. über sich und Sophokles denkt, zeigt V. 1518 f.: τοῦτον γὰρ ἐγὼ σοφία κρίνω δεύτερον είναι. Kock sucht nun so zu drehen, dass κάκεῖνος auf Sophginge, was klärlich unmöglich, indem niemand ὑποχωρεῖ von dem was er nicht besitzt. v. Velsen giebt (nach Dobree) den Vers als Frage dem Xanthias: die Frage wäre vielleicht motivirt, aber um so mehr müsste sie Antwort finden. Nun lesen wir zu dem V. das Scholion: Καλλίστρατος, οὐχ ὡς παραδεδωκότος Αἰσχύλου τὸν Θρόνον, ἀλλ' ὡς παραδεδεγμένου αὐτὸν καὶ ὑποκεχωρη-

χότος. Sehr gut im Sinne; nur kann dies in ὑποχωρείν nicht liegen, denn das heisst , zurück weichen'. Vielleicht ἐπεχώρησεν αὐτῷ τοῦ θρόνου, machte ihm neben sich Platz, mit partitivem Genitiv, wie derselbe bei den verschiedensten Verhen steht, Kühner II 296 s. Τὸ μὴ ἀπιχωρείν τοῖς ἀπιστοῦσιν τάδε Soph. Antig. 219, und öster Spätere. Ginge auch das nicht, so bliebe nur die ultima ratio den V. zu tilgen (Dobr.), als von einem Verehrer des Soph. eingeschwärzt.

932 Dionysos:

τὸν ξουθὸν ίππαλεκτούονα ζητῶν τίς ἐστιν ὄρνις. Den Vers der Myrmidonen des Aisch., auf den hier und anderswo (Pac. 1177. Av. 800) angespielt wird, citiren die Scholien, die zu unsrer St. so: ἐπὶ νεώς· ἐπὶ δ' αἰετὸς ξουθὸς ἱππαλεχτούων, gemuer die zu Pac. l. c. (Ven.): ἀπὸ δ' αὖτε ξ. ί. στάζει κηρο . . . . Θεν τών φαρμάχων πολύς πόνος. G. Hermann (Op. V, 143 f.) macht hieraus: — στάζει κριθέντων φαρμάκων πολύς πόνος (oder xelèr méror), und bezieht die Stelle auf das Schiff des Nestor, welches in den Myrmidonen als δεχέμβολος vorkam; dies Schiff, nicht wie bei Homer das des Protesilaos, sei das von den Trojanern angezundete gewesen. Der braune Rosshahn nun war ein aufgemaltes Schiffszeichen (Aristoph. V. 933), aufgemalt natürlich mit Wachsfarbe. Sollte es also Zufall sein, dass der Ven. x 100 .... 9ev www bietet, d. i. doch κηρωθέντων? In den Vers geht das freilich auf keine Weise, überhaupt nicht κηφοῦν, so lange στάζει bleibt. Ich andere also zunächst dies in ἔσταζε, und schreibe dann κηρωθέντα φαρμακών πολύν πόνον (dies mit Herm.). Sodann stosse ich mich bei Herm. daran, dass der Rosshahn als bei dem Brande des Schiffes, dessen Emblem er war, mit zu Grunde gehend vorgeführt sein soll. So kleinlich war der Dichter doch nicht. Anders schon machte es sich, wenn das Schiff des Nestor mit seinem Emblem dem brennenden des Protesilaos henachbart war, and das Emblem nun von der sich verbreitenden Hitze zu schmelzen ming. Für die metrische Schwierigkeit im 1. V. ani d'avre hat Hermann die passende Lösung gefunden: es sei ein Wort wie χοια vorhergegangen, χροία 'πὸ δ' αὖτε.

1163 ff. Aischylos:

έλθειν μεν είς γην έσθ' δτω μετη πάτρας, χωρίς γαρ άλλης συμφορας ελήλυθεν φεύγων δ' άνηρ ήκει τε και κατέρχεται. Man hat (Hirschig)  $\eta_{xsiv}$  für  $\partial \partial v_{iv}$  geschrieben; denn um die Erklärung und Vertheidigung des  $\eta_{x\omega}$   $\tau_s$   $\kappa \alpha i$   $\kappa \alpha \tau \delta \varrho_{xo\mu}$  in den Choephoren handelt es sich. Ich halte indess die Conjektur für falsch, und die beiden ersten Verse (wie Blaydes) für ein, vielleicht zurechtgemachtes Citat aus einer (aeschyleischen) Tragödie, worauf namentlich auch das bei  $\partial \tau \varphi$  fehlende dv weist; daraus kann dv statt dv erklärt werden. So nur giebt der 2. Vers einen genügenden Sinn: der kann in ein Land kommen, der daselbst Heimathsrecht hat; denn wenn er kommt, so ist er da (Perfectum; die Sache ist abgemacht), ohne dass ihn weiter ein Missgeschick desswegen treffen kann. Vgl. übrigens Wilamowitz Orestie II, 151.

V. 1227 Dionysos zu Euripides:

ω δαιμόνι' ανδρων, αποπρίω την λήκυθον.

Nicht , kaufe ihm ab' (Kock), was eher ἐκπρίω heissen könnte, auch nicht ,kaufe weg' (Blaydes), sondern ,kaufe ihm wieder', nämlich dem der sie verloren hat, von Aesch., der sie hat und damit sein schlimmes Spiel treibt, vgl. 1229 Eur. ἐγὼ πρίωμαι τῷδε; Als dann das nächste Mal wieder A. die Flasche angehängt hat, wiederholt Dion. seine Aufforderung an Eur.: 1235 f. ἀλλ' ὡγάθ, ἔτι καὶ νῦν ἀπόδος πάση τέχνη λήψη γὰρ ὀβολοῦ πάνυ καλήν τε κάγαθήν. Auch ἀπόδος muss sein ,gieb zurück', dem der sie verloren hat; die Vorstellung, dass Aesch. die verlorene habe, ist allerdings jetzt aufgegeben, E. soll vielmehr seine eigne geben, da er sich leicht eine wieder kaufen könne. Kock geht hier mit Brunck in seiner Erklärung wunderlich in die Irre; Blaydes erklärt ,zahle (dem Aesch.) den Preis', wozu indess der folgende Vers nicht stimmt.

V. 1238 Euripides:

Olveús ποτ' ἐκ γῆς — AI. ληκύθιον ἀπώλεσεν.

Aus dem Meleagros, sagt der Scholiast, aber μετὰ ἰκανὰ τῆς ἀρχῆς, und er fügt hinzu, dass der erste Vers dieses Stückes lautete:
Καλυδών μὲν ἥδε γαῖα, Πελοπίας χθονός. Also, folgert man,
hat eben des ληκύθιον wegen der jüngere Euripides oder wer
sonst den Prolog später umgedichtet. Das ist grundfalsch: niemals
konnte Οἰνεύς ποτ' ἐκ γῆς πολύμετρον λαβῶν στάχυν u. s. w.,
ohne Bezeichnung des Landes und ohne Angabe, wer Oineus war,
Anfang des Prologs sein; vielmehr hat Aristophanes sich die sehr
entschuldbare Freiheit genommen, nicht V. 1, sondern den Anfang
der Erzählung vorzunehmen, und dabei auch Οἰνεύς ſür (etwa)
οῦτος zu setzen. Auch die andern Fälle, wo die Neueren eine

Berücksichtigung des ληκύθιον als Grund nachmaliger Umarbeitung vermuthen, sind ohne diese Annahme zu erklären. V. 1206 Αίγυπτος, ώς ὁ πλεϊστος ἔσπαρται λόγος κτέ., Ansang des Archelaos Schol., aber mit dem Zusatze: ως τινες, ψευδώς — ού γάρ έστι, φησίν Αρίσταρχος, τοῦ Αρχελάου, εί μη αὐτὸς (Eur.) μετέθηκεν ύστερον, δ δε Αριστοφάνης τὸ έξ άρχης κείμενον είπεν. Also, sagen Fritzsche u. s. w., Euripides der Jüngere, oder wer sonst, hat nachmals den neuen Prolog gedichtet, dessen Anfang wir kennen: Δαναός ὁ πεντήχοντα θυγατέρων πατήρ xté. Das meinte aber Aristarch nicht, sondern er vermuthete ganz zutreffend, Eur. habe umgedichtet, natürlich nicht des ληκύθιον wegen, sondern für eine neue Aufführung. Es ist sehr möglich, wenn auch nicht bezeugt, dass dies Stück zunächst in Athen aufgeführt, dann aber in Makedonien, dessen Herrscher Euripides sich damit empfohlen hatte, in etwas andrer Form wiederholt war, oder umgekehrt in Makedonien zuerst aufgeführt (vgl. Vita Eurip.) und dann in Athen. Ferner 1225: Σιδώνιόν ποτ' ἄστυ Κάδμος έχλιπών χτέ., Schol. του δευτέρου Φρίξου Ευριπίδου ή άρχή, und dazu wieder Tzetzes: das sei falsch: der erste Phr. fange so an, der zweite aber: εὶ μὲν τόδ'  $\eta$ μαρ πρῶτον  $\eta$ ν κακουμένψ, καὶ μη μακράν δη διά πόνων έναυστόλουν, είκος σφαδάζειν ην αν κτέ. (frg. 818 N.). Das soll Anfang eines Drama gewesen sein? Mit Recht hat Wilamowitz und nach ihm Nauck dies in Abrede gestellt. Ersterer leugnet überhaupt (Anal. Eurip. 158) die Existenz von mehr als einem Phrixos; gab es aber zwei, so waren das verschiedene Stücke, nicht dasselbe Stück mit verschiedenen Prologen. Also die Vermuthungen über den jüngeren Euripides und die Vermeidung des  $\lambda \eta \times \dot{\nu} \mathcal{F}_{ior}$  sind auch hier nicht am Platze. Schwierigkeit andrer Art macht der an letzter Stelle (1244) gebrachte Prolog der Μελανίππη (ἡ σοφή): Ζεύς, ὡς λέλεκται της άληθείας υπο. Hier nämlich bezeugt einmal Plutarch einen andern Anfang, den Euripides selbst für eine spätere Aufführung in die eben citirte Form umgewandelt hätte: Ζεύς, ὅστις ὁ Ζεύς,  $o\dot{v}$   $\gamma\dot{\alpha}\rho$   $o\dot{l}\delta\alpha$   $\pi\lambda\dot{\gamma}\nu$   $\lambda\dot{o}\gamma\varphi$ , und andrerseits ist bezeugt, dass  $Z\varepsilon\dot{v}\varsigma$ , ώς λέλεχται χτέ. auch im Peirithus vorkam, in dessen Prolog Herakles von seiner Erzeugung durch Zeus mit diesen Worten spricht (frg. 594, V. 4). Hier passt diese Form, dagegen in dem Munde der weisen Melanippe passt sie grundschlecht, und die andre vorzüglich. Wir sehen, dass in letzterem Stücke zwei Lesarten für den ersten Vers waren, die zwar Plutarch beide auf Euripides zurückführt, von denen aber doch wohl nur die anstössige von ihm und die unanstössige von einem Andern ist, der den Vers des Peirithus substituirte. Wenn dem so ist, so ist freilich auch der Vers des Aristophanes mit umgewandelt worden. Aristophanes hat, scheint mir, auf niedliche Weise nahegelegt, dass man sagen könne Zεύς, δστις ὁ Ζεύς, ληκύθιον ἀπώλεσεν; wirklich sagen durste das freilich sein Aischylos nicht. Allenfalls ginge auch Ζεὺς ὡς λέλεκται ληκύθιον ἀπώλεσεν, aber schlechter, da zu λέλεκται doch eine Ergänzung gehört.

## V. 1291 ff. Euripides:

πυρείν (od. πύρειν) παρασχών ίταμαίς πυσίν άεροφοίτοις,

τὸ φλαττοθράττο φλαττόθρατ,

τὸ συγκλινές τ' ἐπ' Αϊαντι,

τὸ φλαττοθράττο φλαττόθρατ.

Es ist dies der Schluss der Blumenlese, die Euripides aus aeschyleischen Liedern giebt. Die Scholien (RV) bemerken zu 1291 καὶ τοῦτο ἐξ ᾿Αγαμέμνονος, welches Scholion offenbar zu 1289 gehört (σὺν δορὶ καὶ χερὶ κτέ., wozu nichts bemerkt ist); dann zu 1293 R έχ Θρησσών Αἰσχύλου, V Τιμαχίδας φησί τοῦτο εν ενίοις μη γράφεσθαι, Απολλώνιος δέ φησιν έχ Θρησσων αὐτὸ εἶναι. Bei dieser kleinen Verwirrung ist gleichwohl klar, dass χυρείν παρασχών κτέ. aus den Θρῆσσαι ist, und das folgende Stück, welches in alten Exemplaren fehlte, ebenfalls. Dies Fehlen aber erweckt grossen Verdacht der Unechtheit, welcher dadurch gesteigert wird, dass dies Stück einen Rhythmus überhaupt nicht hat, viel weniger den durch die vorangehenden Verse geforderten daktylischen oder iambisch-daktylischen. Ist es aber zugeschrieben, so ist es als (unvollständige) Fortsetzung des V. 1291 zugeschrieben; wir haben also als Fragment der Θρησσαι: χύρειν παρασχών Ιταμαίς χυσίν άεροφοίτοις τὸ (? τυ φλαττοθράττο gehörig?) συγκλινές τ' ἐπ' Αΐαντι. Der Sinn kann im Allgemeinen nicht zweiselhast sein: von der, unbegraben binzuwerfenden, Leiche des Aias ist die Rede, und man kann verbinden zugen ξπ' Αϊαντι, wie Homer ώστε λέων έχάρη, μεγάλφ ξπὶ σώματι κύρσας (Γ23). Schwierigkeit macht nach wie vor (τὸ) συγκλινές τ, in Bezug auf den Sinn und in Bezug auf den Rhythmus. Ich möchte es auf die zusammensitzenden Raubvögel beziehen; ist zò und ist das Neutrum Sing. echt, so fehlt natürlich ein Substantiv.

V. 1384 f. 1393 Dionysos:

χώχχυ, μεθεῖτε· καὶ πολύ γε κατωτέρω χωρεῖ τὸ τοῦδε.

μεθεῖτε μεθεῖτε καὶ τὸ τοῦδέ γ' αν ξέπει.

Porson (Blaydes) überall μέθεσθε, was auch Kock billigt, obwohl er die Zulässigkeit des Activs constatirt. Man will aber einen Imperativ, und der heisst freilich μέθετε, welches nicht in die Verse passt. Aber wie wenig wahrscheinlich ist diese Corruptel! Ich meine, dass V. 1384 zu übersetzen ist: "Kuckuck (verabredetes Zeichen des Loslassens, 1380) — ihr habt jetzt losgelassen, und weit tiefer geht seine Schale. Wie soll sich denn καὶ . . . χωρεῖ an den Imperativ anschliessen? Wir haben beide Male καὶ . . . γε, also ist auch das erste Mal nicht etwa "sogar viel zu übersetzen, sondern etwa "und zwar". Hingegen 1393 ist kein κόκκυ gerufen; also hier ist das erste μεθεῖτε in μέθετε zu emendiren, wobei man auch den schlechten Anapäst los wird: μέθετε μεθεῖτε, καὶ τὸ τοῦδέ γ' αν ξέπει.

Aischylos Cheephor. 683 ff. Orestes, Worte des Strophios: εἴτ' οὖν πομίζειν δόξα νικήσει φίλων, εἴτ' οὖν μέτοικον ἐς τὸ πᾶν ἀεὶ ξένον Φάπτειν, ἐφετμὰς τάσθε πόρθμευσον πάλιν.

Wilamowitz nimmt an dem ersten εἴτ οὖν (Ag. 491. 843 εἴτ οὖν . . εἴτε) Anstoss, und vermisst das Object, schreibt also 683 τὸν δ' εἰ κομίζειν. Das Object indess, ¿Ορέστην, steht 682; dagen das Subject zu Θάπτειν, verschieden von dem zu κομίζειν, muss angezeigt werden: Θάπτειν (μ').

696 ff. Klytaimestra:

καὶ νῦν 'Ορέστης, ην γὰρ εὐβούλως ἔχων, ἔξω κομίζων όλεθρίου πηλοῦ πόδα, νῦν δ' ἦπερ ἐν δόμοισι βακχείας καλῆς ἰατρὸς ἐλπὶς ἦν, παροῦσαν ἐγγράφει.

Wilamowitz 696 Όρέστην, 699 ἐγγράφεις; aber die Hauptschwierigkeit lässt er noch ungelöst. Ich glaube allerdings an die Echtheit von παροῦσαν, aber nur weil es Gegensatz zu ἐκποδών χείμενα 693, έξω χομίζων 697 sein muss, was es bei W. nicht recht ist. Meine Erklärung ist folgende. In dem Todesurtheil über Antiphon V. χ Or. 834 A heisst es: προδοσίας ώφλον Αρχεπτόλεμος Ίπποδάμου Αγουλήθεν παρών, Αντιφών Σωφίλου Γαμνούσιος παρών. Also die wurden παρόντες ἐνεγράφησαν, als anwesend eingetragen, und es war das Todesurtheil an ihnen vollstreckt; an den ἀπόντες natürlich nicht. Orestes ist vermeintlich  $\dot{\alpha}\pi\dot{\omega}\nu$ , aber die hier angeredete  $A\dot{\rho}\dot{\alpha}$ (V. 692) lässt ihn als παρών eintragen (ἐγγράφεται), da sie auch an ihm das Todesurtheil vollstreckt hat. Das ist für einen Athener ganz verständlich, und für uns auch, sowie wir uns der Einrichtung erinnern. Dann ist also nichts wesentliches zu ändern als vielleicht Όρέστην; man kann nämlich auch καλ νῦν, Όρέστης ην γὰρ interpungiren, vgl. Ag. 222. Ch. 753. Έγγράφει ist gleich ἐγγράφη, also eigentlich dies zu schreiben; dass παροῦσαν statt παρόντα wegen έλπίς steht, bemerkt schon der Scholiast. Καλης nehme ich als ironisch, wie Eum. 209, und lasse es von ἐατρὸς abhängen; ἐν δόμοισι ziehe ich dazu: τῆς καλῆς βακχείας τῆς ἐν τῆ οἰκία.

755 ff. Kilissa:

οὐ γάρ τι φωνεῖ παῖς ἔτ' ὧν ἐν σπαργάνοις, ἢ (M; εἰ Stanley) λιμὸς ἢ δίψη τις ἢ λιψουρία ἔχει· νέα δὲ νηδὺς αὐτάρχης τέχνων.

 Jetzt ist auch 758 richtig: τούτων πρόμαντις οὖσα, was nämlich hiervon der Grund des Schreiens sei. Aber hier ist eine Correctur nöthig:

τούτων πρόμαντις οὖσα, πολλὰ δ' οἴομαι ψευσθείσα παιδὸς σπαργάνων φαιδρύντρια, γναφεὺς τροφεύς τε ταὖτὸν εἰχέτην τέλος.

Ich sehe hier keine Construction, und was schlimmer, keinen richtigen Gedanken. Nicht Amme und Wäscherin hatten dasselbe Geschäft, sondern dieselbe Person hatte diese zwei verschiedenen Geschäfte. Also das ist ein unterbrechender Zwischensatz: γναφεύς τροφεύς τ ζού ναὐτὸν εἰχέτην (hatten sonst, eigentlich; oder ἐσχέτην haben bekommen?) τέλος, und nun mit Rückkehr zu dem angefangenen Gedanken: ἐγὼ διπλᾶς δὲ τάσδε χειρωναξίας ἔχους Ὁρέστην ἐξεθρεψάμην (Weil) πατρί. Was soll bei der überlieferten Lesart der Gegensatz ἐγὼ δέ?

839 ff. Aigisthos:

νέαν φάτιν δὲ πεύθομαι λέγειν τινὰς ξένους μολόντας οὐδαμῶς ἐφίμερον, μόρον δ' Ὀρέστου.

Wozu  $\delta$  mit Portus in  $\gamma$  andern, wo doch  $\delta \epsilon$  zu  $o v \delta \alpha \mu \omega \varsigma$  einen richtigen Gegensatz macht? Auch Hermann ist gegen die Aenderung. Weiterhin:

καὶ τόδ' ἀμφέρειν δόμοις γένοιτ' ᾶν ἄχθος αίματοσταγές (Portus st. δείματος τάγ' ές) φόνψ

τῷ πρόσθεν έλκαίνουσι καὶ δεδηγμένοις (Bamberger st. -νοντι und -μένω).

Die letzte Aenderung halte ich für richtig; Weil corrigirt mir wiel. Aber da von einem gewaltsamen Tode des Orestes nichts gesagt ist, so ist αίματοσταγές zu ἄχθος unpassend, und man corrigirt somit weiter αίματοσταγεῖ, zu φόνψ (R. Menzel; auch Hartung ähnlich). Jetzt aber steht ἄχθος ohne Attribut zu kahl, und die Frage entsteht, ob überhaupt der Begriff δεῖμα zu eliminiren war. Der Verlust lastet auf dem Hause, und Angst vor weiterem bevorstehenden Unheil kommt naturgemäss dazu (vgl. Pers. 598 ff.); also der Begriff δεῖμα passt, und bringt etwas Neues hinzu, was αἴμα nicht thut. Dann aber ist schliesslich gar nichts zu ändern. Denn wenn Aischylos (Ag. 179) στάζει .. πρὸ καρδίας μνησιπήμων πόνος gesagt hat, so kann er auch ἄχθος δειματοσταγές gesagt haben, mit derselben Metapher.

851 Aigisthos:

ίδειν έλέγξαι τ' αὖ θέλω τὸν ἄγγελον.

In M soll zuerst  $\varepsilon \tilde{v}$  für  $\alpha \tilde{v}$  gewesen sein, was sich am Facsimile leider nicht constatiren lässt. Sicher aber ist  $\varepsilon \tilde{v}$  sehr viel besser als  $\alpha \tilde{v}$ .

877 ff. Sklave (¿ξάγγελος):

άλλ' ἀνοίξατε

δσον τάχιστα, καὶ γυναικείους πύλας μοχλοῖς χαλᾶτε· καὶ μάλ' ἡβῶντος δὲ δεῖ, οὐχ ὡς δ' ἀρῆξαι διαπεπραγμένω. τί γάρ;

Wilamowitz übersetzt: ,von dem Frauengemache zieht die Riegel fort. Heisst das πύλας μοχλοῖς χαλᾶν? Den richtigen Sinn zeigt schon Eur. Or. 1475: δόμων θύρετρα μοχλοῖσιν ἐκβαλόντες (auch I. T. 99, von Blaydes verglichen), ganz deutlich aber Aristophanes Lysistr. 428 ff.: οὐχ ὑποβαλόντες τοὺς μοχλοὺς ὑπὸ τὰς πύλας ἐντεῦθεν ἐκμοχλεύσετ, ἐνθενδὶ δ' ἐγὼ συνεκμοχλεύσω; Dazu also μάλ' ἡβῶντος δεῖ, freilich (δὲ) nicht mit dem Erfolge, dass (ὡς — ὥστε wie oft) man dem Hülfe leistete, mit dem es aus ist; also die Streichung von δὲ oder die Correctur ώστ' ist zu verwerfen.

983 ff. Orestes:

ἐκτείνατ' αὐτό (Aurat. st. αὐτόν), καὶ κύκλψ παρασταδὸν στέγαστρον ἀνδρὸς δείξαθ', ὡς ἴδη πατήρ, οὐχ οὑμός, ἀλλ' ὁ πάντ' ἐποπτεύων τάδε 'Ήλιος ἄναγνα μητρὸς ἔργα τῆς ἐμῆς.

Was heisst παρασταδόν? Die Diener sollen, sagt Wilamowitz, mit dem Mantel an jeden Einzelnen herantreten, das heisst doch, an Jeden unter dem, wie W. über die Scene setzt, sich allmählich vor dem Schlosse ansammelnden Volke. Mit dem hat freilich Or. nachher gar nichts zu thun, sondern allein mit dem Chor; auch ist das nicht der Zweck des Zeigens (δείξατε), dass das Volk den Mantel sieht, sondern dass Helios ihn sieht. Zu dem dazu nöthigen Ausbreiten treten die Diener freilich an das Gewand heran, da sie es ja halten; aber das brauchte doch nicht bezeichnet zu werden. Ich meine (wie auch Paley), es ist περισταδόν zu schreiben; schon Dindorf im Lex. Aesch. z. d. St. sagt: quod etiam περισταδόν dici poterat, quae permutata sunt in libris Homeri II. 13,551. Vgl. κύκλφ περίστητε Frg. 407, Eur. Andr. 1136 f. περισταδόν κύκλφ.

V. 997 ff.

Die Umstellung der acht Verse 997-1004 hinter 1013, d. h aus der ersten Rede des Orestes in die zweite, ist eine so belang-

reiche Entdeckung Weil's, wie sie selten geglückt ist. durch viele Grunde erfordert, zunächst schon dadurch, dass jetzt die zweite Rede im Vergleich zur ersten und dritten ganz unverhältnissmässig kurz ist. Sodann ist der Uebergang von 996 auf 997 so hart wie möglich, da man das ver 997 jetzt durchaus auf die Mutter beziehen muss; dessgleichen ist sehr unbequem der Rückweg von dem Gewand zur Mutter 1004, und πατροκτόνον 3' ὕφασμα προσφωνῶν τόδε 1015 soll sich nicht auf dieselbe Rede, sondern auf die vorige zurückbeziehen. Endlich aber lässt sich der Hergang der Vorstellung sehr gut erklären. Das Auge war abgeirrt von πολλάς βαφάς φθείρουσα κτέ. (1013) auf 1004 πολλους ἀναιρῶν κτέ. und der Schreiber hatte darum die acht Verse zunächst ausgelassen. Als er (oder man) nachtrug, fand wieder eine Verwechslung statt: zwischen πολλάς βαφάς φθείρουσα τοῦ ποιχίλματος 1013 und τόλμης ξχατι χάχδίχου φρονή ματος 996. — Ich bemerke noch zu dieser zweiten Rede, dass zu 1011 ώς ξβαψεν Αἰγίσθου ξίφος Klytaim. Subject ist, gleichwie zu έδρασεν 1010; vgl. Prom. 863 δίθηκτον έν σφαγαῖσι βάψασα ξίφος. Und es ist dabei nicht an das μασχαλίζειν zu denken (Wilam.), sondern an die Ermordung selbst; Orestes hat diese doch nicht gesehen, und könnte somit an Stelle des Beiles das von Aig. der Mörderin geliehene Schwert (Klausen, Weil) setzen. Das Beil kommt aber überhaupt in Agamemnon gar nicht und in den Choeph. nur 889 vor, wo Kl. diese Waffe verlangt; dagegen steht Ag. 1262 φάσγανον, 1528 ξιφοδηλήτω (aber Soph. El. 99. Eur. Hek. 1279 πέλεχυς). Also wo ist hier überhaupt eine Schwierigkeit? So wenig eine wie in 1014 νῦν αὐτὸν αἰνῶ, νῦν ἀποιμώζω παρών, wo Wilamowitz seltsamerweise die so nahe liegende Schreibung αύτὸν (Hermann) gleichwie Kirchhoff gar nicht einmal erwähnt, obwohl doch αύτοῦ statt ἐμαυτοῦ und σαυτοῦ bei Aesch. unzweiselhast seststeht. Endlich 1016 άλγω μέν ἔργα καὶ πάθος γένος τε πᾶν, ohne Antithese zu μέν, muss nach Analogie von 978 erklärt werden: ξυνώμοσαν μὲν θάνατον ἀθλίφ πατρί, καὶ ξυνθανεῖσθαι, = (ξυνώμοσαν δὲ) καὶ ξυνθ. (vgl. Wilam.); ebenso also hier:  $\dot{\alpha}\lambda\gamma\tilde{\omega}$   $\mu\dot{\epsilon}\nu$   $\tau\dot{\alpha}$   $\dot{\epsilon}\varrho\gamma\alpha$   $\tau\tilde{\eta}\varsigma$   $\mu\eta\tau\varrho\dot{\varsigma}\varsigma$  (1015) πατροκτόνον διφασμα), άλγ $\tilde{\omega}$  δè καὶ τὸ πάθος αὐτ $\tilde{\eta}$ ς (nicht πάθας mit Weil zu schreiben). Wilamowitz' Erklärung ist mir hier zu künstlich.

Halle.

## **ADDENDVM**

ad Pseudodioscoridis De herbis femininis ed. Hermae XXXI 578.1)

[p. 610] Cap. XXXI. (Diosc. — Apul. —)

n. h. †Spieritis. habet folia minuta lanuginosa, ex una radice multos ramos emittit per terram fusos, florem croceum bufthalmo similem, hodorem murtheum si digitis conteratur. haec herba, si in oleo decoquatur et ex eo is qui cum rigore febricitat sub initio accessionis unguatur, sanus fiet. haec tunsa et cribrata, pleno cocliario ex aqua calida pota, hydrofobas et canis rabidi morsus sanat. huius fasciculus in sextario lactis decoquatur: ex quo dimidium mane, dimidium vespere acceptum spleni medetur. huius tunsae et cribratae pulvis, cocliarium plenum ex cyatho vini, si mulier post purgationem (menstrua) bibat et cum viro cocat, concipit, quae non concipiebat.

(Herba †spieritis febres, quae cum rigore sunt, curat, hydro-

fobas sanat, spleni medetur, ad conceptum valet.>

[p.635] Cap. LXIX. (Diosc. II, 153. Apul. — Plin. n. h. 22, 84.) n. h. Sion. quae a latinis laber appellatur, alii † aurum viride dicunt. nascitur locis aquosis. folia eius olere atro minora, gustu aromatica. quae manducata vel elixa vel cruda cauculosis prodest, quia cauculos defricat et per urinam foris eicit. menstrua movet et disintericis subvenit. (mirabiliter.)

Cap. XXXI. 1 Spieritis †: L¹; is fieritis: LP. 2 florem croceum: L¹; florem quoque croceum: L²P. 3 bufthalmo: correxi; bustalmon: L¹; bustalmos: L²P. hodorem murtheum: L¹; (om. hodorem) murte: L²P. hec herba: L¹; om. herba: L²P. 4 is... febricitat: scripsi; codd.: his... febricitant. 5 accessionis: L¹; recessionis: L²P. 7 fasciculus in sext.: scripsi; fasciculum si in sext.: L¹; fasciculos si sext.: L²P. 8 dimidium mane dimidium vespere: restitui; L²P: dimidium mane dimidio vespere; L¹ tantum: dimidium vespere. acceptum: L¹; exceptum: L²P. 9 tunsae et cribratae: L¹; tunsa et cribrata: L²P. 10 (menstrua) inclusi, nam glossema videtur. et cum viro: L²P; om. et: L¹. 11 quae non concipiebat: L¹; om. L²P.

Cap. LXIX. 1 laber: L<sup>2</sup>P; liber: L<sup>1</sup>. aurum viridem: L<sup>1</sup>; aun uridem: L<sup>2</sup>; aridem?: P (Diosc. τον δάρην). 2 olere atro: corr. olisatro: codd. 3 aromatica: ego; aromatico: codd. 4 prodest quia cauculos defriat: L<sup>1</sup>; prodest — defriat desunt in L<sup>2</sup>P, exh. tantum: lapides friat. foris: L<sup>1</sup>; deest L<sup>2</sup>P. 5 movet et: L<sup>1</sup>; et deest in L<sup>2</sup>P. (mirabiliter: deest in L<sup>2</sup>P.) H. KAESTNER.

<sup>[1)</sup> Diese beiden Capitel sind durch ein Versehen beim Abdruck im vor. Hest d. Z. ausgesallen. Die Numerirung der Cap. XXXI—LXVII. LXIX. LXX ist demgemäss in XXXII—LXVIII. LXX. LXXI zu ändern. Die Red.]

## DIE DELPHISCHE AMPHIKTIONIE IM JAHRE 178 VOR CHRISTUS.

Wenn das dritte vorchristliche Jahrhundert und namentlich die mittleren Jahrzehnte desselben zu den dunkelsten Zeiträumen der griechischen Geschichte gehören, so war hier Ergänzung der litterarischen Tradition durch Inschriftfunde dringender erwunscht als anderswo, und sie ist auch nicht ausgeblieben. Doch ist alles Andere geringsügig im Vergleich mit der reichen Fülle historischer Belehrung, die aus den delphischen Inschriften zu gewinnen ist. Vor Allem fällt hier Licht auf eine Thatsache, die in der historischen Litteratur kaum einmal gestreift wird, auf die Entwicklung des aetolischen Bundes und die merkwürdige Verslechtung der delphischen Amphiktionie in seine Interessen und Bestrebungen. Indessen liegt das, was hierüber aus den Inschriften zu lernen ist, keineswegs auf der Obersläche, es bedarf vielmehr mühevoller, tiefeindringender Untersuchungen. Seit Jahren ist Hans Pomtow's vnermüdlicher Forschungseiser am Werke, diesen Schatz zu heben, und ehe seine Arbeiten zu dem nun bald zu erwartenden Abschluss gedichen sind, dürste es kaum rathsam erscheinen, hier dareinzureden, da doch keinem Anderen dieselbe vollkommene Beherrschung und allseitige Durchdringung des weitschichtigen, zur Zeit noch Ungeordneten Materials zu Gebote steht.

Anders steht es mit dem Rückbildungsprocess, durch welchen der amphiktionische Staatenverein nach der Ueberwucherung und Zerrüttung durch die Aetoler im Wesentlichen zu den Ordnungen des vierten vorchristlichen Jahrbunderts zurückgekehrt ist. Dass dieser im zweiten Jahrzehnt des zweiten Jahrhunderts einsetzt und durch die Niederlage der Aetoler im Kriege gegen die Römer veranlasst ist, konnte nie verkannt werden. Sonst aber kannte man nur sein Endresultat, bis der Fund eines Amphiktionendecrets auf ein bemerkenswerthes Zwischenstadium ein überraschendes Licht warf. Dieses Document ist zuerst nach B. Haussoulliers Abschrift

Hermes XXXII.

veröffentlicht von P. Foucart Bulletin de correspondance Hellenique VII (1883) p. 427 n. VI. Dann hat H. Pomtow Jahrbücher für Philologie CXLIX (1894) p. 663 n. 3 die ersten 20 Zeilen, die für die Geschichte der Amphiktionie allein in Betracht kommen, nach nochmaliger genauer Vergleichung des Steins abgedruckt und erläutert. Beide Herausgeber haben sich durch ihre Bemerkungen um das geschichtliche Verständniss der Urkunde sehr verdient gemacht. Da ich aber in einem historisch und staatsrechtlich nicht unwichtigen Punkte mich ihren Ausführungen nicht anschliessen kann, so sei es verstattet, meine abweichende Ansicht hier darzulegen und zu begründen. Zunächst setze ich den Text der Inschrift her, so weit er für meinen Zweck in Betracht kommt:

Αρχοντος ἐν Δελφοῖς Πραξία (ΟΙ. 150, 2, 178/7 vor Chr.), Πυθίοις εδοξε τοῖς ἱερομνημόνοις Δελφῶν Ξενοκράτει | Πραόχου, Μελισσίωνι Εὐαγγέλου, Θεσσαλῶν Ἱπ πολόχωι ε ἀλεξίππου, Πολυξένωι Θρασίππου | Λαρισαίοις, παρὰβασιλέως Περσέως Αρπάλωι | Πολεμαίου Βεροιαίωι, Σιμωνίδη ἀπολλωνίδου | Βεροιαίωι, Βοιωτῶν ὑφελήμωι ὑφελήμου Θηβαί(ωι),¹) | Ἑρμία Ζωϊλου Ὠρωπίωι, Αχαιῶν Φθιωτῶν Εενοφά(ν)ει²) ἀγιδος Λαρισαίωι, Κρατησιμάχωι Κλεάνδρου | Θηβαίωι, Μαγνήτων Χαρικλεί Νίκωνος, Γενθίωι Φρασι σθένους Δημητριεῦσιν, Λολόπων Συάγρωι Δατυιάδου,²) | Αἰνιάνων Λοχάγω ἀγήτα Καλλιπολίτη, Νικίαι ἀλεξάν δρου Καλυδωνίωι, Ἡρακλεωτῶν Φαινέα Νικέα ὁ Σωσθενεῖ, Μα | λιέων Διοδώρωι Κριτο-16 βούλου Λαμιεί, Εὐβοέων ἀπολλοφάνει | Διονυσίου Χαλκιδεί, ἀθηναίων Ἑρμαγόραι Αυσιστράτου, Λο | κρῶν

<sup>1)</sup> Auf dem Stein sehlerhast  $\Theta\eta\beta\alpha lov$  nach übereinstimmendem Zeugniss von Haussoullier und Pomtow.

<sup>2)</sup> So Pomtow; in der That dürste sich Ξενοφάης kaum rechtsertigen lassen.

<sup>3)</sup> Sollte (A) arviádov gemeint sein, und der Name des Vaters mit der mólis Aárvia in dem Epigramm aus Hypata Bull. corr. Hell. I p. 120 (Kaibel Epigr. Gr. 856. Fick in Collitz' Sammlung Gr. Dialektinschriften II p. 32 n. 1438) etymologisch zusammenhängen? Warum bei dem Doloper allein — denn für die beiden Stadtgemeinden Delphi und Athen liegt die Sache anders — kein Heimathsort genannt wird, ist mir nicht klar.

<sup>4)</sup> Dies steht nach Pomtow's ausdrücklicher Versicherung auf dem Stein. Haussoullier las Nexida. Im Uebrigen bestätigte die Revision lediglich die grosse Genauigkeit der ersten Abschrift.

έκατέρων Προάνδρωι Προάνδρου Φόλαι, Νικάνδρωι Βίτ του Τριχονεῖ, Δωριέων τῶν ἐν μητροπίλει Άνα-ξάνδρωι Τε λεσάρχου Απειρικῶι, Περραιβῶν Απολλο-δώρωι Ασκληπιο δώρου Φαλανναίωι.

Auf den ersten Blick könnte man meinen, hier sei bereits jede Spur aetolischen Einflusses geschwunden und die alte Ordnung, wie sie von der Aufnahme des Philippos in die Amphiktionie bis zu dem Beginn des Uebergewichts der Aetoler bestanden hatte, wiederhergestellt. Foucart glaubte sogar die alte Normalzahl von 24 Hieromnemonen hier wiederzufinden, indem er Z. 13 Σωσθένει las und somit den Herakleoten zwei Stimmen beilegte. Da aber Herakleia der Hauptort des Stammbundes der Oetaeer¹) ist (s. meine Bemerkung zu I. G. Sept. III, 230) und diese in allen übrigen Amphiktionenverzeichnissen nur eine Stimme haben, so wären die beiden herakleotischen sehr auffallend.²) Und ausserdem hat

<sup>1)</sup> Warum hier statt der sonst üblichen Bezeichnung Oivaios die Träger Hemilsotas heissen, darüber sei wenigstens eine Vermuthung gestattet. In den delphischen Freilassungsurkunden erscheint einmal ein Όμι(λ)ιάδας (Wescher-Foucart 130, αρχοντος έν Δελφοῖς Αρχελάου 175/4 v. Chr.), zweimal je ein Δουσπαΐος (Wescher-Foucart 362, ἄοχ. Μελισσίωνος 177/6 v. Chr., Wescher-Foucart 198 agz. Zerozágeos 176/5 v. Chr.) als Freilasser, und alle drei Urkunden tragen das Datum nach den aetolischen Strategen an der Spitze. Diese Gemeinden also gehörten damals zum aetolischen Bunde, während Herskleia (s. u.) durch den römischen Friedensvertrag von 189 v. Chr. demselben auf immer entzogen war. Dagegen wenige Jahre später, zur Zeit, wo mich den weiterhin zu besprechenden Indicien überhaupt die Herrschaft der Aetoler ausserhalb der Stammlandschaft auf die Neige ging (um 165 v. Chr.), tritt in den Inschriften aus Drymaea Bull. de corr. Hell. V (1881) p. 137 (l. G. Sept. III, 226 — 230) ein Bund der Oetaeer auf, dessen Haupt Herakleia ist und unter dessen Mitgliedern uns die Homiliaden und Dryopaeer begegnen. Ich nehme daher an, dass diese Orte ursprünglich oetaeisch waren, aber in dem Bunde mit den Actolern blieben, als Herakleia losgerissen wurde. Das durch das Ausscheiden jener Glieder verkleinerte Gemeinwesen wurde nun anlach mit dem Namen der Hauptstadt bezeichnet. Nach der Wiedervereinigung der getrennten Theile lebte natürlich der alte Name der Oetaeer wieder auf.

<sup>2)</sup> Foucart's Hypothese, die Stimme der peloponnesischen Dorier sei den ebenfalls dorischen Herakleoten zu ihrer altoetaeischen hinzugefügt worden, hat, ganz abgesehen von dem, was oben nach Pomtow über die wahre Stimmenzahl ausgeführt ist, wenig Ansprechendes. Und warum sollte dem vermeintlichen Sosthenes allein von allen Hieromnemonen der Name des Vaters nicht beigefügt sein?

Pomtow darauf aufmerksam gemacht, daes in dem geographisch geordneten Proxenenverzeichniss von Delphi Bull. de corr. Hell. VII (1883) p. 189 n. 93 Col. III Z. 6. 15 zweimal &v Zwo Perlöt vorkommt, und dass der eine der beiden als Proxenoi von Delphi verzeichneten Bürger dieser sonst unbekannten Stadt') Nexéaç Oatvéa heiset, wonach weiter kein Zweifel bestehen kann, dass unsere Urkunde nur einem Hieromnesmon der Herakleoten, Oatvéaç Nexéa Zwo Perséç, nennt. Es sind demnach nur 23 Stimmen, die sehlende ist die der peloponnesischen Borier, und Pomtow hat gewiss Recht, deren Ausschluss auf das gespannte Verhältniss zurückzusühren, in dem König Perseus und sein Anhang damals zum achäischen Bunde standen.

Die grösste Ausmerksamkeit beider Herausgeber hat aber mit Recht die Thatsache auf sich gezogen, dass während der Name der Actoler in der Urkunde nirgends erscheint, doch als Hieromnemonen zweier anderer Bundesglieder, der Lokrer und Aenianen, vier Männer austreten, die nicht nur dem eigentlichen Kernlande des aetolischen Bundes angehören, sondern bis auf einen gerade damals unter seinen leitenden Staatsmännern mit in der vordersten Reihe standen.9 Wenn Foucart dies daraus erklären will, dass König Perseus, um sich die Majorität im Amphiktionenrathe für seine römerseindliche Politik zu sichern, die Lokrer und Aenianen veranlasst habe, jene allerdings entschieden antiromisch gesinnten setolischen Staatsmänner zu wählen, so überheben mich Pomtows einsichtige und treffende Bemerkungen einer eingehenden Kritik dieser Hypothese. Vor Allem ist es doch einleuchtend, dass Perseus, wenn er in der That auf jene beiden Stämme einen so unbedingt maassgebenden Einstes hatte, viel einfacher und zweckmässiger zuverlässige Aphänger aus ihrer eigenen Mitte hätte in die Bundesversammlung delegiren lassen. Gefügigere Werkzeuge seiner Politik hätte er in ihnen jedesfalls gefunden, als in den allezeit hochfahrenden und schwer zu behandelnden Aetolern.

<sup>1)</sup> Nur beiläufig sei hier die Frage aufgeworfen, ob sie nicht etwa su Ehren des makedonischen Strategen und Galliersiegers Sosthenes (Droysen Gesch. des Hellenismus II, 2 S. 344 Anm. 3) gegründet und benannt war.

<sup>2)</sup> Wie Foucart und Pomtow nachweisen, war Lochagos 179/8, Nikandros 177/6, Proandros 171/70 v. Chr. Strateg der Aetoler. Der vierte, Nikan-Aleξάνδρου Καλυδώνιος, ist zwar für seine Person unbekannt, aber zweisellosse der Sohn desjenigen Alexandros von Kalydon, der etwa ein Menschenstes vorher dreimal (203. 196. 185 v. Chr.) das höchste Bundesamt bekleidet hotte

Nicht so überzeugend, wie seine Einwendungen gegen Foucart, erscheint mir aber Pomtows eigener Erklärungsversuch. Er meint nämlich, "dass der aetolische Einfluss in diesen mehr als ein Jahrhundert dem grossen Nachbarstaat unterworfen gewesenen Ländern noch immer bedeutend genug war, um die Wahl der ehemaligen") Herren zu Pylaes-Gesandten durchzusetzen, so dass diese wenigstens auf selchem Umwege zur Theilnahme an den amphiktionischen Beschlüssen kamen".

Bevor ich auf eine nähere Würdigung dieses Gedankens eingebe, sei bemerkt, dass nach meiner Meinung nicht vier, sondern funf Actoler sich unter den Hieromnemonen anderer Stämme verstecken. Denn wenn wir Z. 17. 18 lesen Δωριέων των έν μητροπόλει 'Αναξάνδοωι Τε λεσάρχου 'Απειρικώι, so scheint mir die Beziehung dieses sonst unbekannten Ethnikon auf eine Stadt der Leadschaft Doris am Parnass aus dem einfachen Grunde ausgeschlessen, weil die Existenz von mehr als den bekannten drei oder vier Städtchen in jenem engen und dürstigen Hochthal nicht nur den ausdrücklichen Zeugnissen der Alten über die dorische τρίπολις oder τετράπολις (s. Bursian Geogr. von Griechenland I p. 154 f.) widerspricht, sondern auch nach den localen Verhältnissen kaum denkbar ist. Dagegen ist Actolien wie eine der grössten, so eine der litterarisch am wenigsten bekannten Landschaften Griechenlands, so dass das Austreten eines Ethnikon von einer im Uebrigen ginzlich verschollenen Ortschaft\*) hier weniger befremden kann als irgendwo sonst. Wer diese Aπειρικοί waren, wissen wir nicht,

<sup>1)</sup> Ich hebe diejenigen Worte im Druck hervor, welche keinen Zweisel lassen, dass nach Pomtow's Ansicht die Lokrer und Aenianen im Jahr 178 v.Chr. nicht mehr zum aetolischen Bunde gehörten. Denn hier liegt, wie sich zeigen wird, ein hauptsächlicher Differenzpunkt zwischen ihm und mir.

<sup>2)</sup> Ausserdem findet sich zwar das Ethnikon noch einmal, in dem Am-Phiktionendeeret Bull. de corr. Hell. XVIII (1894) p. 235 n. II, wo Talisages Inspirés, den chronologischen Verhältnissen nach zweisellos der Vater underes Anaxandros, als Hieromnemon der Aetoler verzeichnet ist. Der Ort und mirgends genannt, denn wenn Latyschew Philologicesnoje Obosrenije (Philol. Rundschsu) VIII, Mosk. 1895, p. 149 bei Herodian II p. 449, 1 sqq. tà dia voù eges but nélaus leyémera nal mi oùdétsea dià toù i yeápetas, lliongos, Itálique, Kústigos, Aúsigos, Eltique, Bedúsique, Kámigos öroma nélaus tò Hueigos oùn derikertas huiv. oùn but nélaus yaq âll' but melov eine Spur desselben entdeckt haben will, so ist wohl eher xwesov als corrumpirt aus xúques zu betrachten. L. sucht übrigens den Ort in Doris.

waren sie aber keine Dorier vom Parnass, so können sie nur A gewesen sein; denn dass solche, und nur solche, unter dem I anderer amphiktionischer Stämme auftreten, davon giebt di Urkunde vier sichere Beispiele.<sup>1</sup>)

Treten wir nun in die Prüfung von Pomtows Hypothes so fallt von vorn herein auf, dass sie sich auf eine stillschwei Voraussetzung stützt, die sich nicht nur nicht beweisen lässt dern sich bei näherer Prüfung als völlig unhaltbar herau Hat es jemals einem amphiktionischen Stamme gestanden, jemand anderen als einen seiner eig Angehörigen zum Hieromnemon zu wählen? positiven Beweis, dass es thatsächlich je geschehen sei, gi gegenüber zahllosen Belegen für das normale Verhältniss i Wissens nicht,2) und jedesfalls hätten Foucart und Pomtow diesem Punkt sind sie ja einer Meinung -, wenn sie einen ka ihn anführen und überhaupt diese wichtige Rechtsfrage nicht örtert lassen sollen. Denn ausser dem Fehlen eines Zeus speciell für die delphische Amphiktionie spricht dagegen mit gi Nachdruck die Analogie aller der anderen in staunensw Mannigfaltigkeit entwickelten Staatenverbindungen, die da Hellas aufweist. Ueberall setzt sich der Bundesrath aus Bi

<sup>1)</sup> An einen Epiroten zu denken, verbietet ausser der Form des E und der Unbestimmtheit der Bezeichnung, wo man einen Stadt- odenamen erwartet, auch der bekannte Umstand, dass die Stämme von niemals zum amphiktionischen Bunde gehört haben. Dass dieser fünfte nicht ein anderweitig bekannter Staatsmann ist, thut nichts zur Sache. ist es ja auch nicht, sondern nur der Sohn eines solchen.

<sup>2)</sup> Die neuerdings erkannte Thatsache, dass unter den Hieromn der Aetoler im dritten Jahrhundert eine Zeit lang regelmässig ein Ct wesen ist (Pomtow Jahrb. f. Phil. CXLIX (1894) p.513 ff.) hat mit diese nichts zu thun. Man muss aus ihr eben schliessen, dass Chios dama aetolischen Bunde gehörte, der ja auch sonst überseeische und mit dem land geographisch nicht zusammenhängende Glieder gehabt hat (s. G. Gr. Staatsalterthümer II p. 24. W. Feldmann Analecta epigraphica ad his synoscismorum et sympolitiarum, Argentorati 1885, p. 120 [216]).

— d. h. einzelne Stadtgemeinden, nicht etwa landschaftliche Stammbümögen in mancher Hinsicht eine Sonderstellung eingenommen haben, mag es kommen, dass, während die übrigen aetolischen Hieromnemon dem zoivòv tāv Aitalāv aus der Gesammtheit der Bundesangehörig wählt wurden, für die Chier ein Platz reservirt blieb.

der einzelnen Bundesstaaten zusammen.¹) Und den Lokrern und Aenianen soll es erlaubt gewesen sein, zu ihren Hieromnemonen Männer aus einem anderen Stamme zu wählen, und zwar nich einmal aus einem der übrigen bundesverwandten, wie z.B. den Boeotern oder Herakleoten, sondern aus einem bundesfremden; denn das wären doch de iure damals die Aetoler nach Foucarts und Pomtows Ansicht gewesen.

Nun könnte man erwidern: Gut; gehabt haben mögen die Lokrer und Aenianen das Recht nicht, Aetoler zu wählen, aber sie haben es vielleicht usurpirt. Indessen diese Ausslucht verwickelt erst recht in unauslösliche Schwierigkeiten. Denn Pomtows ganze Aussaung des Sachverhältnisses kommt doch darauf hinaus, dass die Urheber der damaligen Organisation, als deren treibende Kraft wohl das makedonische Königthum anzuseben wäre, bei derselben die Absicht verfolgt hätten, die Aetoler nicht nur nominell, sondern auch thatsächlich aus dem amphiktionischen Bunde auszuschliessen, dass diese Absicht aber durch den localen Einfluss der Aetoler bei den Lokrern und Aenianen vereitelt und die Aetoler durch eine Hinterthür wieder bereingelassen wären. Und das hatte die Majorität der Versammlung, die doch nicht unter aetolischem Einsluss gestanden haben kann,2) sich ruhig gefallen lassen, Obwohl jene Wahlen handgreislich illegal waren? Nach diesen Erwägungen kann ich Pomtows Erklärungsversuch ebenso wenig für Zulässig halten als den Foucartschen.

Um zu einer befriedigenden Lösung des Problems zu gelangen, ist zunächst ein Blick auf die Verfassung der Amphiktionie im

<sup>1)</sup> So werden unter dem bekannten Ehrendecret für den Athener Phylarchos (Syll. I. G. 167) die Mitglieder der βουλή τῶν Αρκάδων (die δαμιοργοί) unter den Rubriken Τεγεᾶται, Μαινάλιοι, Λεπρεᾶται u. s. w. aufgezählt, weil es sich ganz von selbst versteht, dass jede Stadt sich nur durch ihre Bürger in der Rathsversammlung vertreten lassen kann. Uebrigens verhält sich hier das Εθνος zum κοινὸν τῶν Αμφικτιόνων oder die πόλις zum κοινὸν des einzelnen εθνος nicht wesentlich anders, als die φυλή (oder der δημος, die κώμη) zur einzelnen πόλις.

<sup>2)</sup> Sonst hätte es keiner Hinterthür bedurft, sondern man hätte nur einsach die Ordnungen des dritten Jahrhunderts vor Chr. wiederherzustellen brauchen. Ueberhaupt ist ein Ueberwiegen des aetolischen Einflusses im Amphiktionenbund für jene Zeit durch die Mitgliedschaft des makedonischen Königs und durch die gesammten seit 189 v. Chr. in Hellas bestehenden Machtverhältnisse ausgeschlossen.

dritten Juhrhundert erforderlich. Hier erscheint als charakteristisch eine ausserordentliche Unbeständigkeit in der Zusammensetzung des Hieromnemonencollegiums, in der als sester Punkt nur die sehr starke Stimmenzahl der Aetoler hervortritt. Auch diese Zahl ist freilich nicht constant, sie schwankt zwischen dem Minimum von 5 und dem Maximum von 15 (14 eigentliche Actoler und 1 Chier); daneben erscheinen die ursprünglichen amphiktionischen Stamme nirgends vollzählig, in einigen Inschriften bleiben neben der Ueberzahl aetolischer Hieromnemonen nur noch zwei Delpher und zwei Boeoter ahrig. Chronologische Ordnung hat zuerst Pomtow in dies Chaos gebracht; aus seinen Untersuchungen geht hervor, dass seit der Zeit (bald nach 277 v. Chr.), wo das aetolische Uebergewicht begann, zunächst längere Zeit 9, dann nur 5 actolische Abgeordnete im Bundesrath sassen, während gegen Ende des Jahrhunderts die Zahl wieder stark anschwillt, auf 7, 11, 15 (14 + 1), 13 (12+1). Die historischen Zusammenhänge, aus denen dieser Wechsel sich erklärt, im Einzelnen aufzudecken, hat Pomtow der Fortsetzung seiner delphischen Untersuchungen vorbehalten; aber den dafür maassgebenden principiellen Gesichtspunkt hat er Jahrb. f. Philol. CXLIX (1894) p. 555 ff. an einem einzelnen Beispiel mit schlagender Ueberzeugungskraft dargelegt, indem er zeigte, dass der Ruckgang der aetolischen Stimmen von 15 (14+1) Bulletin de corr. Hell. VII S. 417 n. Il (ἐπὶ Καλλίου ἄρχοντος), Wescher-Foucart Inscriptions rec. à Delphes 2 (¿πὶ Νικάρχου ἄρχοντος) auf 13 (12+1) C. I. G. 1689 (Archontenname nicht erhalten) auf der Thatsache beruht, dass hier zwei phthiotische Achaeer neben den Aetolern selbstständig erscheinen, während dort deren Abgeordnete in der Zahl der aetolischen mit inbegriffen sind. Man darf demnach für die Zeit des aetolischen Uebergewichts mit Pomtow die Regel aufstellen, dass sobald ein Glied der Amphiktionie in den aetolischen Bund eintrat, die Stimmen desselben den Actolern zuwuchsen.1)

<sup>1)</sup> Als Ergänzung tritt der andere Grundsatz hinze, dass alle amphiktionischen Gebiete, die sich zur Zeit in der Gewalt von Feinden der Aetoler besanden, als aus dem Amphiktionenrathe ausgeschieden galten und ihre Stimmen ruhten. Daher kommt es, dass niemals während der aetolischen Vorherrschast Hieromnemonen der Thessaler erscheinen; denn Thessalien war damals eine Dependenz von Makedonien. Auch der Umstand, dass die Gesammtzahl der Abgeordneten in dieser Zeit nie die alte Norm von 24 erreicht,

Von den praktischen Consequenzen dieses Vorgangs aber macht sich Pontew eine meines Erachtens durchaus unzurreffende Vorstellung. Er meint, jene in den setolischen Bund eingetretenen amphiktionischen Stämme, also z.B. die Lokrer, Oetaeer, Aenianen, Melier, phthiotischen Achaeer, hätten nach wie vor jeder für sich zuf zeiner speciellen Bundesversammlung und aus seiner eigenen Mitte die verfassungsmässige Zahl von Hieromnemonen (einen oder zwei) gewählt, die dann nur in der Bundesversammlung nicht unter dem eigenen Namen, sondern unter dem der Aetoler aufgetreten wiren und gestimmt hätten. In jenen grossen Zahlen setolischer Bundesrathsmitglieder steckten also neben zwei Altaetolern') die erwählten Vertreter aller jener kleinen, von dem aetolischen Bund macktirten amphiktionischen Volkerschaften. So kann die Sache nicht geordnet gewesen sein, und zwar aus rechtlichen sowohl als aus praktisch-politischen Gründen.

Der schaeische und setolische Bund in der Gestalt, in der wir sie als Vormächte Griechenlands im hellenistischen Zeitalter kennen, wied entstanden durch Erweiterung landschaftlicher Stammbünde über die ursprünglichen Grenzen der Landschaftlicher Stammbünde beimus, und baben daher allezeit in den Grundzügen die Structur wicher landschaftlicher Stammbünde beibehalten. Für diese ist aber, im Gegensatz z. B. zu der delphischen Amphiktionie, deren einzelne Glieder der grossen Mehrzahl nach selbst schon bündisch organisirte Bevölkerungen ganzer Landschaften sind, das hauptschenen Stadtgemeinden.<sup>2</sup>) Dass solche Stammbünde über ihre mitärlichen Grenzen hinübergreifen, ist gar kein so vereinzelter Vorgang, und wenn die dorischen Städte Megara, Pagae und Aegosthena sowie das euböisch-ionische Oropos eine Zeit lang im beetischen Bunde gewesen sind, oder wenn wir aus einer noch

sondern zwischen 11 und 19 sich bewegt, ist darauf zurückzuführen. Uebrigens leuchtet ein, dass die Anwendung dieser beiden Regeln genügte, um den Amphiktionenrath zu einem willenlosen Werkzeug der aetolischen Politik zu mechen.

<sup>1)</sup> Dass die Actoler zwei Stimmen im eigenen Namen führten, zeigt das Decret aus dem Jahr des delphischen Archon Hieron (C. I. A. II, 551), das etwa 277 v. Chr. fällt (Pomtow Jahrb. CXLIX p. 500 f.).

<sup>2)</sup> Die kleinen Gaue ohne besestigten Hauptort, die es z.B. in der Altwha interpros und im südlichen Arkadien gab, stehen den Städten gleich.

ungedruckten Inschrift von Magnesia am Mäander (s. Hiller von Gärtringen bei Pauly-Wissowa Realencyklopaedie II 1 p. 1134) die überraschende Thatsache erfahren haben, dass 194 v. Chr. das dorische Phleius und die achaeischen Städte Pellana, Tritaia und Karyneia zu den Arkadern gehörten, so unterscheidet sich dies von den Vorgängen, die zu der Ausdehnung des achaeischen Bundes über den grössten Theil des Peloponnes, des aetolischen über viele Landschaften Mittel- und Nordgriechenlands geführt baben, wohl nach der historischen und politischen Bedeutung ganz gewaltig, aber rechtlich ist es genau dasselbe. Ueberall ist es die einzelne Stadtgemeinde, die zu den im Bunde bereits vorhandenen als coordinirtes Glied hinzutritt, selbstverständlich unter Austritt aus dem bisherigen landschaftlichen Verband, wenn sie einem solchen angehört hat. Sehr bezeichnend heisst es Syll. I. G. 178, 12. 13. 16 von dem Eintritt der Orchomenier in den achaeischen Bund of Όρχομένιοι Άχαιοὶ ἐγένοντο. Sie hören eben dadurch im staatsrechtlichen Sinn auf, Arkader zu sein und werden zu Achaeern. So erklären sich die in Inschriften jener Zeit nicht seltenen Bezeichnungen Άχαιὸς ἀπ' Άργους, Άχαιὸς ἀπὸ Κορίνθου, Άχαιὸς ἀπὸ Μεσσήνης, 'Αχαιὸς ἀπὶ Σικυῶνος (C. I. A. Vol. Il Index unter Άχαιός), Αἰτωλὸς ἐξ Άμφίσσας (Olympionikenverzeichniss bei Euseb. Chron. I p. 208, 23 Schoene), Αίτωλὸς ἀπὸ Μελιτείας (I. G. Sept. I, 287, 5. 2467<sup>a</sup>, 1). Immerhin sind sie gegenüber den einfachen Ethnika wie Άμφισσεύς, Σιχυώνιος u. s. w. vereinzelte Ausnahmen, aber das erklärt sich leicht aus ihrer Umständlichkeit; da die Stadtgemeinde als solche nach Beitritt zum Bunde unverändert fortbestand, so konnte man die Bezeichnung nach ihr und nur nach ihr, die altherkömmlich und bequem war, Niemand ver-Dagegen muss es durchaus unzulässig gewesen sein, während der Zugehörigkeit ihrer Heimathstädte zum achaeischen und aetolischen Bund in einem amtlichen Schriftstück einen Tegeaten oder Mantineer als Arkader, oder einen Physkeer oder Chaleer als Lokrer zu bezeichnen, und es ist mir auch kein Beleg dafür bekannt, dass dies jemals geschehen wäre. Waren nun alle Städte einer Landschaft, die früher unter sich einen Verein gebildet hatten, in den achaeischen oder aetolischen Bund eingetreten, so war nicht jener Verein ein Mitglied des grossen Bundes geworden, sondern er hatte aufgehört zu existiren. Für den Fall, dass der Eintritt der einzelnen Städte nach und nach erfolgt war, liegt dies

auf der flachen Hand. Aber auch bei gleichzeitiger Aufnahme Aller kann es sich nicht anders verhalten haben, denn das würde dem Wesen des achaeischen und zetolischen Bundes widersprechen. Dies ist keineswegs eine theoretische Speculation, sondern thatsächlich treten überall, wo in der Verfassung der Bünde die Glieder, aus denen sie sich zusammensetzen, bemerkhar werden, einzelne Städte, nicht landschastliche Gruppen, als solche hervor. beruhte der grosse Rath der Aetoler auf einer Repräsentation der Stadtgemeinden; vgl. die bekannte Urkunde von Meliteia (Ussing Inscr. ined. p. 2 n. 2. Rangabé A. H. 692. Lebas II, 1179. Cauer Delectus<sup>2</sup> 239. Fick in Collitz's Sammlung der gr. Dialektinschriften ll p. 22 n. 1415) Z. 16 f.: εὶ δέ κα ἀποπολιτεύωντι Πηρεῖς ἀπὸ Μελ[ι]ταέων — ἔχοντες ἀποπορευέσθων βουλευτών ἕνα mit den Erläuterungen von W. Feldmann Analecta epigraphica ad historiam synoecismorum et sympolitiarum Graecorum, Argentorati 1885 p. 116 [212] sqq. Dass bei den Achaeern die Bundesversammlung nach Städten abstimmte, hat man längst mit Recht aus einigen Stellen des Livius geschlossen (G. Gilbert Gr. Staatsalterthumer II p. 119 mit Anm. 1). Ob man Veranlassung hat, denselben repräsentativen Charakter auch für die Volksgemeinde des aetolischen Bundes, über deren Organisation und Abstimmungsmodus nichts Oberliefert ist, vorauszusetzen, erscheint allerdings zweiselhast. Es ist mir vielmehr nicht unwahrscheinlich, dass sie wie die Ekklesie eines Einzelstaates einfach nach Köpfen abstimmte; dafür spricht das ganzlich verschiedene Ergebniss der von der Bundesgemeinde zu Vollziehenden Wahlen bei beiden Völkern. Während die achaeische Geschichte fast auf jedem Blatte Arkader und peloponnesische Dorier (Argiver und Sikyonier) als Strategen und Hipparchen aufweist, ist die Wahl zu Bundesfeldherren der Aetoler so gut wie immer auf Angehörige des Stammlandes gefallen. Agelaos (Wescher-Foucart 223) und Chalepos von Naupaktos (Wescher-Foucart 407. Bulletin de corr. Hell. V p. 410 n. 16. C. I. G. Sept. III, 357) und Lykiskos von Stratos (Wescher-Foucart 386. Bulletin de corr. Hell. V p. 421 n. 34) sind kaum als Ausnahmen zu betrachten, da beide Städte lange vor der grossen Machtentsaltung der Aetoler von dem übrigen Lokris und Akarnanien getrennt und für immer in Aetolien aufgegangen waren. Aber auch die Wahl der Schiedsrichter für Meliteia und Pereia (s. die oben angeführte Inschrift Z. 2), sowie die der Hieromnemonen in unserem Amphiktionendecret ist aus-

schliesslich auf eigentliche Aetoler gefahlen. Das erklärt sich doch bei weitem am einfachsten dadurch, dass in den ordentlichen Versammlungen, die diese Wahlen vollzogen und immer in dem Stammlande stattsanden, die näher wohnenden Actoler zahlreicher anwesend sein konnten, als die entfernten bundesverwandten Stämme. Indess wie man auch hierüber urtheilen mag, an der Thatsache, dass we überhaupt eine Gliederung hervortritt, diese auf den Stadtgemeinden beruht, wird dadurch nichts geändert. Pomtows Voraussetzung also, dass die xoivá der Lokrer, Aenianen, Phthioten u. s. w. auch zu der Zeit, wo sie im actolischen Bunde waren, ihre eigenen Hieromnemonen gewählt hätten, scheitert an der Thatsache, dass diese xouvá damals überhaupt nicht verhanden waren. Die Wähler derjenigen Abgeordneten, die in den Inschriften legoμνήμονες Αἰτωλών heissen, sind demnach Niemand anders gewesen, als eben die Aetoler, d. h. die allgemeine Bundesversammlung derselben. Eher könnte man als möglich einräumen, dass für die Wählbarkeit zu den einzelnen Stellen Beschränkungen bestanden hätten und auf diese Weise den verschiedenen Theilen des aetolischen Gebietes eine einigermaassen proportionale Vertretung im Amphiktionenrathe gesichert gewesen wäre. Zur Entscheidung dieser Frage reicht unser Material nicht aus, namentlich weil die Amphiktionendecrete des dritten Jahrhunderts im Unterschied von unserer Praxias-Urkunde meistens die Heimath der einzelnen Hieromnemonen nicht nennen.1) Wenn ich dennoch für wahrscheinlicher halte, dass die Hieromnemonen nicht nur von sondern auch aus der Gesammtheit der Bundesangehörigen gewählt

<sup>1)</sup> Eine Ausnahme machen die drei dem Ende des dritten Jahrhunderts angehörigen Urkunden Bull. de corr. Hell. XVIII (1894) p. 235 n. II. p. 240 n. 471. p. 241 n. 508. Davon ist die dritte nicht brauchbar für die Entscheidung unserer Frage, weil hier die Rubriken Δίτωλῶν, Βοιωτῶν u. s. w. fehlen und nur die Ethnika der einzelnen Hieromnemonen angegeben werden, die erste nicht, weil zu viele unbekannte Orte vorkommen. Die zweite aber zeigt unter elf aetolischen Hieromnemonen neben zwei unbestimmbaren vier aus Städten altamphiktionischer Landschaften (᾿Αμφισσεύς, Ὑπαταῖος, Θηβαῖος, Λαμιεύς) und fünf aus dem eigentlich aetolischen Land: Φνταιεύς, ᾿Αφεννοεύς, Εἰτεαῖος (cf. I. G. Sept. III 427: τέφμων Εἰτεαίων Ἐοιτάνων, gefunden im Gebiet der Eurytanen), Στράτιος, ᾿Αργεῖος. Die beiden letzten müssen, da Akarnanen und Amphilocher nie zum Amphiktionenbund gehört haben, als aetolische gerechnet werden. Mit der von Pomtow vorausgesetzten Wahlordnung ist diese Vertheilung, wie man sieht, unvereinbar.

wurden, dass elso für jede der 5-14 Stellen jeder Actoler ohne Unterschied der speciellen Heimath!) wählbar war, so bestimmt mich dazu die Betrachtung der politischen Bedeutung, die diese Frage für den actolischen Bund hatte.

Denn ich verkenne nicht, dass men meinen bisherigen Ausführungen über die rechtliche Unmöglichkeit, dass ein nouvon zwin Λοχρών, τών Λίνιάνων u. s. w. innerhalb des χοινόν τών Λίrwhwr fortbestanden habe, den Einwand entgegen kalten kann, es könne doch aus Rücksichten der politischen Nützlichkeit ein Institut geduldet oder gar begunstigt worden sein, das eigentlich der rechtlichen Consequenz der Bundesverfassung widersprochen hätte. Affein gans im Gegentheil wäre die Existenz solcher Unterverbände mit einer wenn auch beschränkten Autonomie und dem Recht, für sich Beschlüsse zu fassen,2) gegen das handgreisliche Interesse der Bundesgewalt gewesen, deren Macht ganz wesentlich darauf beruhte, des ihr die einzelnen Stadtgemeinden jede für sich direct untergeordnet waren. Jene kleineren Stammbunde hätten unvermeidlich eine Stütze des Particularismus werden müssen, zumal die wahren Gesinnungen gegen die Actoler in den annektirten Landschaften gewise zum Theil nichts weniger als freundlich waren. nach diesen Erwägungen vom Standpunkt der leitenden aetolischen Staatsmänner überhaupt nichts Thörichteres geben, als die Duldung eines solchen Mittelgliedes zwischen dem Bund und den einzelnen Stadtgemeinden, so wäre vollends der Modus der aetolischen Hieromnemonenwahlen, den Pomtow annimmt, der Gipfel politischer Verkehrtheit gewesen. Denn hätten hier unter den aetolischen Hieromnemonen, die in ihrer Gesammtheit immer einen erheblichen Theil und sehr oft die absolute Mehrheit des Amphiktionenraths

<sup>1)</sup> Also auch rechtlich ohne Unterschied zwischen eigentlichen AetoBern und später zugetretenen Bundesverwandten. Dagegen werden factisch
die Alt-Aetoler durch ihren grossen und rücksichtslos gebrauchten Einfluss in
der Bundesversammlung gewiss stets unverhältnissmässig stark im Amphiktionenrathe vertreten gewesen sein. Dass sie sich hier mit den zwei Stimmen begnügt hätten, die sie im eigenen Namen führen darften, sieht ihnen
gar nicht ähnlich. Und unsere Urkunde vom Johr 176 v. Chr. giebt einen
Begriff davon, wie sie es auf dem Höhepunkte ihrer Macht und ihres Uebermuthes gehalten haben mögen.

<sup>2)</sup> Etwas anderes ist die Eintheilung des Bundesgebiets in Verwaltungsbezirke, die wenigstens vorübergehend versucht zu sein scheint (s. unten 6. 163).

bildeten, sich nur zwei wirkliche Aetoler neben 3—13 nicht nur aus, sondern auch von den einzelnen altamphiktionischen Stammbünden gewählten befunden, so wäre der Rath nicht, wie in Wirklichkeit, ein Machtmittel der aetolischen Bundesregierung, sondern ein gefährliches Gegengewicht gegen die ganz anders zusammengesetzte aetolische Bundesversammlung und der Heerd wenn nicht der offenen Opposition, so doch der gefährlichsten Intriguen von Seiten der annektirten Stämme gegen das führende Volk geworden. Wurden dagegen sämmtliche aetolische Hieromnemonen von der Bundesversammlung gewählt, so konnte von einem Zwiespalt oder Gegensatz zwischen dem κοινὸν τῶν Αἰτωλῶν und dem συνέδριον τῶν ἀμφικτιόνων nie die Rede sein, und das Bestehen des letzteren neben dem ersteren gewährte die erwünschte Möglichkeit, die wenigen amphiktionischen Staaten, die nicht in den Aetolerbund aufgegangen waren, im Sinne der aetolischen Politik zu beeinflussen.

Kehren wir nun zu den Verhältnissen des Jahres 178 v. Chr. zurück, so ist zunächst eine Thatsache festzustellen, die von Foucart und Pomtow völlig verkannt worden ist, und an der doch kein Zweisel sein kann: Zur Zeit der Abfassung unserer Urkunde sind die westlichen und östlichen Lokrer, die Dorier und die Aenianen - und von den amphiktionischen Stämmen nur diese - noch Mitglieder des aetolischen Bundes gewesen. Bevor der Beweis für jede dieser Völkerschasten einzeln gesührt wird, erscheinen ein Paar Worte der Rechtsertigung erforderlich für den Gebrauch, den ich dabei von den Datirungen der delphischen Freilassungsurkunden 1) mache. Natürlich ist gar nichts zu schliessen aus denjenigen Stücken, wo sich der Aussteller begnügt, den eponymen Beamten seiner heimathlichen Stadtgemeinde neben dem von Delphi zu nennen, denn ob er ihm den des weiteren Verbandes, dem jene angehörte, hinzufügen wollte, stand ganz bei ihm.2) Wenn also zahlreiche Frei-

<sup>1)</sup> Dieselben werden im Folgenden nur nach den Nummern der ersten Publicationen (namentlich Wescher-Foucart Inscriptions recueillies à Delphes) citirt, da sie sich nach diesen auch in der verdienstlichen Neubearbeitung von Johannes Baunack (Collitz's Sammlung der griechischen Dialektinschriften B. II Heft 3. 4. 5) leicht auffinden lassen.

<sup>2)</sup> Sehr bezeichnend sind hierfür die unter sich sast vollkommen gleichzeitigen Freilassungsurkunden, die W. J. Woodhouse aus dem von ihm ent-deckten Asklepiosheiligthum von Krunoi bei Naupaktos im Journal of Hellenie

Erwähnung thun, so wäre das argumentum ex silentio hier sehr verkehrt angewendet; vielmehr kann die Heimathgemeinde des Freilassers desshalb doch einem Bunde angehört haben; finden sich doch häufig gleichzeitige Urkunden derselben Orte mit und ohne Namen des Bundesstrategen.¹) Wo dagegen der eponyme Beamte eines solchen Städtebundes an der Spitze des Instruments genannt wird, da ist der Schluss auf die Zugehörigkeit der Heimathstadt des Ausstellers der Regel nach durchaus berechtigt und zwingend. Wie die einzige der in Delphi gefundenen Manumissionen, die nach einem achaeischen Strategen datirt (Wescher-Foucart 109 στραταγέοντος τῶν ἀχαιῶν Ἦχωνος Αἰγιράτα) zugleich die einzige ist, in der als Freilasser ein peloponnesischer Achaeer (Πρατίας Τελεσία Αἰγιεύς) austritt, wie ferner der Thessaler [Δ]ασυμένης

studies XIII (1893) p. 342 ff. herausgegeben hat (danach wiederholt I. G. Sept. III 379—387). Da das Heiligthum zum Gebiete eines Städtchens Bourtós gehörte, das in einem nicht genau zu definirenden Abhängigkeitsverhältniss von der damals im aetolischen Bunde befindlichen Stadt Naupaktos stand, so ergiebt sich eine dreifsche Abstufung eponymer Beamten: στραταγέοντος τῶν Δίτωλῶν — γραμματεύοντος τῶν Θεαρῶν ἐν Ναυπάκτφ — ἄρχοντος ἐν Βουτῷ. Vollständig kommen diese, offenbar der grossen Umständlichkeit wegen, nirgends vor, aber die Auswahl ist ganz willkürlich und schwankend: Drei Inschriften (p. 342 n. 6. p. 345 n. 10. p. 346 n. 11) nennen allein den Eponymen von Naupaktos, eine (p. 345 n. 9) allein den Archon der Buttier, eine (p. 346 n. 12) diese beiden zusammen, endlich zwei (p. 344 n. 7. 8) den aetolischen Bundesfeldherrn und den Archon von Buttos. Die staatsrechtlichen Verhältnisse haben sich zwischen den Abfassungszeiten der einzelnen Urkunden gewiss nicht geändert.

<sup>1)</sup> Namentlich Freilassungsurkunden von Amphissa, die neben dem delphischen Archon ausschliesslich den der Amphisseer nennen, sind recht zahlreich; darunter rührt z. B. Wescher-Foucart 351 aus einem Jahre her (ἄρχ. Κλοδάμου τοῦ Πολυκλείτου, 188/7 v. Chr.), aus dem wir auch eine nach den setolischen Strategen datirte Manumission eines Amphisseers (Bull. de corr. Hell. V p. 418 n. 31) besitzen, ebenso Wescher-Foucart 360 (ἄρχ. Ζένωνος, vgl. Wescher-Foucart 359: στραταγέοντος Νικάνδρου Τριχονέος μηνὸς Πανάμου, iν Δελροῖς δὰ ἄρχοντος Ξένωνος τοῦ ἀτεισίδα μηνὸς Βουκατίου). Selten ist es, dass überhaupt kein Datum nach dem Eponymen der Heimath des Freilassers erscheint, sondern dieser sich mit der Nennung des Archon von Belphi begnügt: Wescher-Foucart 300. 305. 307 (Freilasser ἀμφισσεύς, ἀμφισσεύς, 297 (Freilasserin Χαλειίς). 331 (Freilasser Σκαρφεύς). Auch dies hat keinen andern Grund, als das Belieben des Ausstellers der Urkunde.

Σωστρατίδου Μελιταιεύς Bulletin de corr. Hell. V (1881) p. 423 n. 37 den Namen des thesealischen Bundeshauptes (στραταγέοντος των Θεσσαλών Όμήρου Λαρισαίου), eder der einzige hier auftretende Boeoter Φαλακρίων Θεσπιεύς (Wescher-Foucart 207) den des boestischen Strategen (στραταγέοντος των Βοιωτών  $E \dot{v} \rho \dot{\epsilon} \alpha$ ) an die Spitze stellt, so giebt es gar keinen vernünftigen Grund, die zahlreichen Datirungen nach actolischen und phekischen Strategen und lokrischen Agonotheten anders zu beurtheilen. Es soll nicht geleugnet werden, dass Ausnahmefälle vorkommen konnten, wo diese Datirungsweise eine andere, als diese natarlichete und nächstliegende Veranlassung hatte, aber wenn irgendwo, so ist hier der Grundsatz methodisch gerechtfertigt, dass dem Behauptenden der Beweis obliegt. Nur ein ernstlicher Einwand kann, soviel ich sehe, erhoben werden. Da es stehende Sitte ist — einzelne Ausnahmen kommen allerdings vor — im Datum auch den Archon von Delphi zu nennen, so könnte man meinen, der aetolische Strateg stehe zuweilen am Kopse der Urkunden mit Rücksicht auss die Zugehörigkeit nicht der Heimath des Freilassers, sondern des Ortes der Freilassung, eben der Stadt Delphi, zum aetolischen Bunde. Das ist auch in der That manchmal der Fall, 1) aber auf unsere Untersuchung, die sich ausschliesslich auf die Jahre nach 190 vor Chr. erstreckt, hat es keine störende Wirkung, da sich ergeben wird, dass Delphi entweder kurz vor dem römischen Frieden oder durch denselben endgültig der Gewalt der Aetoler entzogen wurde, also jene Veranlassung zur Nennung des Strategen damals nicht mehr bestand. Die Probe auf die Berechtigung des Schlusses von der Datirung nach dem Strategen auf die Zugehörigkeit zum Bunde aber giebt die Durchführung in concreto. sie in sich widerspruchslose und mit den aus der Litteratur be-

<sup>1)</sup> Abgesehen von den noch zu erwähnenden Freilessungen durch delphische Bürger, die nach dem obersten Bundesbeamten der Aetoler datirt sindgilt dies namentlich von Wescher-Foucart 336, wo unter dem delphischer
Archon Emmenidas (197/6 v. Chr.) Dameas ὁ παρὰ τοῦ βασιλίως Αττάλου ὁ
δαὶ τῶν Κργων τῶν βασιλικῶν dem pythischen Apollon die βασιλική παιδίσως
Artemidora verkauft. Wenn diese Urkunde beginnt στραταγόντος (sc. τῶν
Αίτωλῶν) Φαινέα μηνὸς Πανάμου, so kann das keinen anderen Grand haben,
als dass damals der aetolische Strateg auch für Delphi der höchste Beamte
war. Zwei Beispiele, wo die Nennung des Bundesfeldherrn in Urkunden von
Nichtaetolern eine andere bestimmt nachweisbare Ursache hat, werden naten
zur Sprache kommen.

kannten Thatsachen übereinstimmende Resultate, so kann kein Urtheilssähiger mehr an der Berechtigung des Versahrens zweiseln.

- 1. Dies ist nun namentlich der Fall für denjenigen unter den genannten Stämmen, für den die Quelle der delphischen Manumissionen aus naheliegenden Gründen am reichlichsten sliesst, den der westlichen Lokrer. Von der bedeutendsten und zugleich von der Grenze des eigentlichen Aetoliens am weitesten entfernten Stadt derselben, Amphissa,¹) giebt es für den ganzen Zeitraum von 190 bis 170/69 v. Chr., wo die von A. Mommsen chronologisch sixirte Reihe der delphischen Archonten abbricht, fast aus jedem Jahr eine Freilassungsurkunde, die nach dem aetolischen Strategen datirt, wie folgende Zusammenstellung lehrt:
  - Jahr 190/89 ἄρχοντος ἐν Δελφοῖς Καλλικράτεος: Wescher-Foucart 316; Freilasser Κλεύμαχος ᾿Αμφισσεύς. Wescher-Foucart 339; Freilasserin Θευκρίτα ᾿Αμφισσίς.
    - " 189/88 ἄρχ. Ξένωνος τοῦ Ἀτεισίδα: Wescher-Foucart 359; Freilasser mehrere Amphisseer.
    - " 188/87 ἄρχ. Κλεοδάμου τοῦ Πολυκλείτου: Bulletin de corr. Hell. V p. 418 n. 31; Freilasser Τιμάσιος Θεογένεος Άμφισσεύς.
    - , 186/85 ἄρχ. Νιχοβούλου: Wescher-Foucart 179; Freilasser Ααμπρίας Άλεξομενοῦ Άμφισσεύς.
    - " 185/84 ἄρχ. Κράτωνος: Wescher-Foucart 388; Freilasser Καλλίμαχος Μνασιδάμου 'Αμφισσεύς.
    - n. 32; Freilasser Μεγακλης Θηβαγόρα Αμφισσείς.
    - , 182/81 ἄqχ. Δαμοσθένεος: Wescher-Foucart 371; Freilasser Εὔνιχος Εὐνίχου Aμφισσεύς. Wescher-Foucart 382; Freilasser Aὐτοχλῆς Δαμαινέτου <math>Aμφισσεύς.
    - " 179/78 ἄρχ. Εὐαγγέλου: Wescher-Foucart 252; Freilasser mehrere Amphisseer.

<sup>1)</sup> Die Zeit ihres Uebertritts zu den Aetolern ist nicht genau bekannt. Was Pausanias X, 38, 4 berichtet, würde keinen Anhalt geben, auch wenn es (wie seltsamer Weise G. Gilbert Staatsalterthümer II S. 22 Anm. 2 annimmt) auf dieses Factum ginge. Aber der Perieget spricht doch ganz deutlich von viel späteren Zeiten, nach der Gründung von Nikopolis durch Augustus. Dass die westlichen Lokrer schon früh im dritten Jahrhundert in den aetolischen Bund aufgegangen sind, ist nicht zu bezweifeln.

- Jahr 178/77 ἄρχ. Πραξία:¹) Wescher-Foucart 386; Freilasser mehrere Amphisseer.
  - " 177/76 ἄρχ. Μελισσίωνος: Wescher-Foucart 190; Freilasserin Άγησὼ Άμφισσίς.
  - " 176/75 ἄρχ. Ξενοχάρεος: Wescher-Foucart 199; Freilasserin Εὐαγόρα Πάτρωνος Άμφισσίς.
  - " 173/72 ἄρχ. Αἰαχίδα: Wescher-Foucart 191; Freilasser Λαϊάδας Άριστάρχου Άμφισσεύς.
  - " 171/70 ἄρχ. Μένητος: Wescher-Foucart 145; Freilasser Μνασίλαος Δαμοκλέος Άμφισσεύς.
  - " 170/69 ἄρχ. Λαϊάδα: Wescher-Foucart 124; Freilasser Πραξίδαμος Κράτητος Άμφισσεύς.

Wenn man nun schon a priori schliessen darf, dass zu der Zeit, wo Amphissa aetolisch war, gewiss auch die viel unbedeutenderen und Aetolien näher liegenden übrigen Städte der Landschaft sich der Herrschaft des mächtigen Nachbarvolkes nicht haben entziehen können, so sehlt auch hier die urkundliche Bestätigung nicht:

- Jahr 182/81 ἄρχ. Δαμοσθένεος: Wescher-Foucart 372; Freilasser Αρίστων Έπηράτου Χαλειεύς.
  - " 181/80 ἄρχ. Ανδρονίκου: Wescher-Foucart 411; Freilasser Αντιφάνης Δαμέα Μυανεύς.
  - " 179/78 ἄρχ. Εὐαγγέλου: Wescher-Foucart 384; Freilasser mehrere Πλυγονείς.
  - " 176/75 ἀρχ. Ξενοχάρεος: Wescher-Foucart 80; Freilasser Κλεύμαντις Φιλοδάμου Τολφώνιος.
  - " 173/72 ἄρχ. Αἰακίδα: Wescher Foucart 65; Freilasser Φιλλέας Φίλωνος Τριτεύς.
  - , 170/69 ἄρχ. Δαϊάδα: Wescher-Foucart 74; Freilasser Στράταγος Πορθάονος Φυσκεύς.

Absichtlich nicht berücksichtigt habe ich zwei Manumissionen von Naupaktiern, die aus diesem Zeitraum stammen und das Datuns nach dem aetolischen Bundesfeldherrn tragen, Wescher-Foucart 285 (185/84 vor Chr.) und 75 (170/69 vor Chr.). Sie können nichts

<sup>1)</sup> Es trifft sich gut, dass gerade auch aus dem Archontenjahr unseres Amphiktionenbeschlusses ein urkundliches Zeugniss für die Zugehörigkeit Amphissas zum aetolischen Bunde sich erhalten hat. Doch würden zum Beweise auch die übrigen genügt haben.

beweisen, weil Naupaktos immer bei Aetolien geblieben ist.1) Wer aber jene übrigen zweiundzwanzig mit dem Namen des aetolischen Strategen versehenen Manumissionen nicht als urkundlichen Beweis anerkennen wollte, dass das gesammte westliche Lokris, wie schon vorher, so auch noch von 190-169 vor Chr. zum aetolischen Bunde gehört hat, der müsste doch zwei Fragen in plausibler Weise beantworten können; erstens: wie kommt es denn, dass in dieser ganzen Zeit niemals in einer jener Städte nach dem Haupte eines speciell lokrischen Bundes datirt wird, während bald nach dem Jahr 169 v. Chr. ein lokrischer Agonothet den aetolischen Strategen aus den Präscripten der Urkunden verdrängt? zweitens: wie erklärt sich denn der Gegensatz zwischen den von westlichen Lokrern und den von Delphern und Phokern ausgestellten Urkunden in dem genannten Zeitraum? Im ersten Jahrzehnt des zweiten Jahrhunderts, zur Zeit der noch ungebrochenen Aetolermacht, existirt ein solcher Gegensatz nicht.\* Damals tragen nicht nur zahlreiche Urkunden ozolischer Lokrer (Wescher-Foucart 319. 323. 325. 333. 335. 337. 345. 346. 377. 379. 385. 403. 404. 407. 416. 417; Bulletin de corr. Hellénique V p. 408 n. 15. p. 410 n. 16. p. 412 n. 19. 20. 21. p. 413 n. 22. 23. p. 416 n. 26. p.417 n. 27. 28. p.418 n. 29. 30) den Namen des Bundesfeldherrn der Aetoler an der Spitze, sondern ganz dieselbe Datirung findet sich auch, wo der Freilasser ein Bürger von Delphi ist (Wescher-Foucart 376 ἄρχ. Ἐμμενίδα 197/6 vor Chr., W.-F. 310 άρχ. Όρθαίου τοῦ Μαντία 196/5 vor Chr., W.-F. 329 ἄρχ. Διοδώρου τοῦ Μνασιθέου 195/4 vor Chr.; Bulletin de corr. Hell. V P. 410 n. 17 [aus demselben Jahr]. Bull. de corr. Hell. V p. 415 n. 25 ἄρχ. Πειθαγόρα 194/3 v. Chr.; Wescher-Foucart 324 ἄρχ. Κλευδάμου 192/1 v.Chr.) oder ein Phoker (Wescher-Foucart 318 άθχ. Πειθαγόρα 194/3 v. Chr., ) Freilasser mehrere Έχεδαμιεῖς

<sup>1)</sup> Dass es sich an der Reconstruirung des Bundes der westlichen Lokrer, die, wie wir sehen werden, zwischen 170 und 160 v. Chr. stattsand, nicht betheiligt hat, sondern damals im Besitz der Aetoler war, steht sest. Dass aber selbst Bursians Ansicht (Geographie von Griechenland I S. 145 Anm. 3), wonach es in der Kaiserzeit wieder zu Lokris gehört haben soll, auf einem Irthum beraht, habe ich zu I. G. Sept. III, 357 gezeigt.

<sup>2)</sup> Zwei Amphiktionenbeschlüsse, die denselben Archontennemen tragen Lebas II, 840 (Syll. I. G. 206) und Bull. de corr. Hell. VII (1883) p. 421 n. IV, weisen je zwei Hieromnemonen der Phoker auf. Dies widerspricht der Zu-

èν Τείθρωνι κατοικέοιτες. Bull. de corr. Hell. V p. 414 n. 24, aus demselben Jahr, Freilasser ein Αμβρύσσιος. Wescher-Foucart 304 ἄρχ. Ἐκεφύλου 193/2 v. Chr., Freilasser ein Δαυλιεύς). Dagegen aus den beiden folgenden Jahrzehnten steht jenen zweiundzwanzig lokrischen Beispielen nicht ein einziges delphisches oder phokisches gegenüber. Wer will da noch bestreiten, dass die Phoker und Delpher um 190,1 die ozolischen Lokrer dagegen erst nach dem Jahre 169 v. Chr. aus dem Aetolerbund ausgeschieden sind?

Wie lange nachher, ist nicht genau zu bestimmen, indess verdient folgender Umstand Beachtung. Nach 169 v. Chr. finden sich Urkunden der westlichen Lokrer, die keinen lokrischen Bundesbeamten, sondern neben dem Archon der Einzelstadt den Strategen der Aetoler nennen, nur zwei aus einem und demselben Archontenjahr (ἄρχ. Ξενέα), Wescher-Foucart 64, Freilasser Πάτρων Γλαυ-κίωνος Χαλειεύς, und Wescher-Foucart 189, Freilasser Κριτόδα-μος Δάμωνος Φυσκεύς; und dieses delphische Archontenjahr fällt noch in die Amtsperiode der Apollonpriester Amyntas und Tarantinos, die mit dem Jahr 170 v. Chr. beginnt. Dagegen kommt die

gehörigkeit derselben zum aetolischen Bund. Der Widerspruch löst sich aber durch den ganz unabhängig von dieser Frage durch Pomtow geführten Nachweis, dass der Peithagoras jener Amphiktionendecrete mit dem gleichnamige Archon unserer Freilassungsurkunde und des bekannten Proxenenketalogs (Syzzz. 1. G. 198, 30. 33. 41. 45) nicht identisch, sondern ein älterer (um 230 v. Chr. ). vielleicht der Grossvater jenes, ist.

<sup>1)</sup> Allerdings behauptet G. Gilbert, Gr. Staatsalterthümer II S. 24 Anm. bei Wescher-Foucart 312 (ἄρχ. Πραξίας 178/7 v. Chr.) komme der Phok Polyxenos von Tithronion als aetolischer Strateg vor. Indessen ist dies e == Versehen. Denn die Aetoler werden nicht genannt, die Formel lautet vi mehr einfach στραταγέοντος Πολυξένου Τειθρωνίου, und dass damit vi mehr der Strateg des phokischen Bundes gemeint ist, kann nicht de geringsten Zweisel unterliegen. Der Freilasser ist ein Phoker, Modifer- 05 Λεοντομένεος Λιλαιείς, und solche datiren in jenen Jahren, wenn sie üb haupt einen Bundesbeamten nennen, immer nach dem στραταγός των Φωκίων -Zum Uebeisluss haben wir aus demselben Jahr zwei weitere Manumission Wescher-Foucart 368. 393 mit dem Datum στραταγέοντος των Φωκέων Πυλυξένου Τειθρωνίου. Sonst finden sich Urkunden von Phokern na - In phokischen Strategen datirt aus den Jahren 181/50 (Wescher-Foucart 50). 177/6 (W.-F. 411), 173/2 (W.-F. 105), 172/1 (W.-F. 90), 170/69 (W.-F. 222) und sehr zahlreich auch in den folgenden Jahrzehnten (W.-F. 35. 47. 53. 62-63. 81. 83. 122. 129. Lebas II, 899). Dagegen datirt während dieser ganze Zeit niemals ein phokischer Freilasser nach dem aetolischen Strategen.

Datirung aywro Seréortos two Aonqwo in dieser Periode nicht nur in neun Urkunden aus sieben verschiedenen Jahren vor, sondern was besonders beachtenswerth ist, von diesen fallen nur zwei (Wescher-Foucart 186 ἄρχοντος Θευξένου und Wescher-Foucart 213 ἄρχοντος Μενεστράτου) auch noch in die Priesterzeit des Amyntas und Tarantinos,1) dagegen vier (Wescher-Foucart 236. 243 ἄρχοντος Φιλοκράτεος τοῦ Ξένωνος,2) 354. 363 ἄρχοντος 'Αρχία) in die spätere (sechste) des Praxias und Andronikos, die nach Pomtow zwischen 153 und 151 v. Chr. beginnt, eine (Bulletin de corr. Hell. V p. 425 n. 29, ἄρχοντος Δάμωνος τοῦ Ξενοστράτου) gar erst in die noch erheblich jüngere (achte) des Archon und Dromokleidas.2) Man sieht, die beiden Formeln wechseln nicht mit einander ab, sondern der lokrische Agonothet tritt an die Stelle des aetolischen Feldherrn, und der Zeitpunkt dieses Wechsels, d. h. des Austrittes der ozolischen Lokrer aus dem aetolischen Bunde und der Wiederherstellung ihres landschaftlichen Städtevereins, fällt in die Amtsperiode der Priester Amyntas und Tarantinos, und zwar wie es scheint in die früheren Jahre derselben, nicht lange nach 168 vor Chr.

Schwierigkeit, denn sie nennt neben dem Agonotheten der Lokrer und den Archonten von Oiantheia und Delphi auch den aetolischen Strategen. Das sonst ganz reine Ergebniss um dieses einen Steines willen aufzugeben, das heisst die ganz scharfe und glatte chronologische Scheidung zwischen den Datirungen στραταγέοντος τῶν

<sup>1)</sup> Dies ist das vierte der chronologisch fixirten Priesterpaare. S. Pomtow Jahrb. f. Philologie CXXXIX (1889) S. 575.

<sup>2)</sup> Die Priester werden in diesen beiden Urkunden zufällig nicht genannt, <sup>er</sup>geben sich aber aus den gleichzeitigen Wescher-Foucart 237. 246. 247.

<sup>3)</sup> Zwei Freilassungsurkunden (Wescher-Foucart 177 ἀγωνοθατέοντος Φιλονίκου Δυμάνος, ἐν δὲ Φυσκέοις ἄρχοντος Πολυκλέος. W.-F. 289 ἀγωνοθατόντος τῶν Λοκρῶν Νικέα τοῦ Δαμαρμένου Οἰανθέος τὸ δεύτερον μηνὸς
δωδεκάτου, ἄρχοντος δὲ ἐν Τολφωνία [Δ]νδρονίκου τοῦ Φιλοδάμου μηνὸς
πιλλαίου) können chronologisch nicht genau bestimmt werden, weil im Datum
der Name des delphischen Archon sehlt und auch sonst im Text der Urkunden
kein Delpher genannt wird. Ausserhalb Delphis sindet sich die Datirung nach
dem Agonotheten der Lokrer in einer von Lolling in dem Dorse Malandrino
aus der Stelle des alten Physkos gesundenen Freilassungsurkunde, die sich
nicht genau datiren lässt, aber nach den darin erwähnten Personen nicht viel
jünger als 170 v. Chr. zu sein scheint (I. G. Sept. III 350).

Αἰτωλών und ἀγωνοθετέοντος των Λοχρών für einen täuschenden Zufall zu halten, wäre gewiss nicht methodisch. Vielmehr gilt es, eine Erklärung der Anomalie zu suchen, und diese findet sich leicht: Allerdings sind nämlich die Freilasser zwei Lokrer von Oiantheia; aber von den βεβαιωτήρες ist nur der eine ebenfalls ein solcher, der andere ein Aetoler aus Stratos,1) unter den Zeugen sind nur drei Lokrer (zwei Oiantheer und ein Chaleer) gegenüber acht Aetolern (fünf Stratier, zwei Arsinoeer, ein Trichoneer) und die Hinterlegung der Verkaussurkunde findet nicht in Oiantheia, sondern bei zwei Bürgern von Stratos statt. Diese Umstände, und namentlich der letzterwähnte, berechtigen zu dem Schluss, dass die Lokren Ariston und Theodotos von Oiantheia zur Zeit, als sie den Sklaven Nikostratos durch Verkauf an den delphischen Gott in Freiheit setzten, als Metoeken zu Stratos in Aetolien gelebt haben; desshalb nennen sie neben dem einheimischen Agonotheten der eponymen Oberbeamten der Aetoler.2)

Wenn dagegen in zwei Freilassungsurkunden ozolischer Lokrei aus einem und demselben Jahr (Wescher-Foucart 405 und Bulletin de correspondance Hellénique V p. 424 n. 38 ἄρχ. Ξένωνος τοί ἀτεισίδα 189/8 v. Chr.) die sonst in Delphi unerhörte Forme βουλαρχέοντος, in der erstgenannten mit dem Zusatz τοῦ Λοκρικοῦ τέλεος auftritt, so beweist dies nicht nur nicht gegen, sondern sogar direct für die zeitige Zugehörigkeit des westlichei Lokris zu den Aetolern. Denn dieser Bularch ist ein Beamter de aetolischen Bundes, wie daraus hervorgeht, dass wie dem delphischei Archon der delphische, so dem Bularchen der aetolische, nicht etwiein lokrischer, Kalendermonat beigefügt wird ('Ayvelov Wescher-Foucart 405, 2; demnach ohne Zweifel richtig ergänzt Διονυσίου]

<sup>1)</sup> Diese ursprünglich akarnanische Stadt ist ebenso wie das lokrische Nanpaktos auch dann in den Händen der Aetoler geblieben, als sie alle sonstigen Besitzungen und Verbindungen ausserhalb der alten Grenzen ihrer Landschaft hatten aufgeben müssen.

<sup>2)</sup> Ein Seitenstück bietet unter den nicht von Lokrern ausgehender Manumissionen Wescher-Foucart 286: στραταγέοντος Αλεξάνδρου τὸ τρίτοι Καλυδωνίου μηνὸς Εὐθυαίου, | ἐν δὲ Δελφοῖς ἄρχοντος Εὐκράτεος (185/4 v. Chr.) μηνὸς Αμαλίου. Der Freilasser ist nämlich Κρινόλαος πατρὸς Πυσπάλου Αξιος, also ein Kreter. Der aetolische Strateg wird genannt sein weil Krinolaos sich in Aetolien dauernd aufhielt; dafür spricht auch, dass Inselgriechen aus dem aegaeischen Meer sonst in den delphischen Freilassungsurkunden gar nicht vorkommen.

Bull. de corr. Hell. V p. 424 n. 38, 2). Ueberdies zeigt die Titulatur selbst, dass es sich nicht um ein Organ eines autonomen Gemeinwesens der Lokrer handelt; denn τὸ Λοκρικὸν τέλος kann doch nur ein Theil eines grösseren Ganzen sein.')

Man wird also hier eine Bezirkseintheilung des aetolischen Bundesgebiets erkennen dürfen, wie sie sich für das achaeische in einer sast ebenso isolirten Spur bei Polybius V, 94, 1 διὰ τὸ τοῦτον υποστράτηγον είναι τότε της συντελείας της Πατρικής 2) nachweisen lässt. Bei den Achaeern scheint sie freilich - ob ausschliesslich, können wir nicht wissen\*) — militärischen Zwecken gedient zu haben, was für die Aetoler weder durch den Titel des Beamten noch durch seine Nennung in den Freilassungsinstrumenten wahrscheinlich gemacht wird. Die Seltenheit der Erwähnung unter so zahlreichen Inschriften führt auf die Vermuthung, dass es ein vorübergehendes Experiment war, vielleicht aus der Absicht hervorgegangen, nach der Katastrophe von 189 v. Chr. in dem den Aetolern verbliebenen Theil des Bundesgebiets bessere Ordnung zu schaffen; allerdings darf man aus den beiden delphischen Urkunden nicht schliessen, dass es überhaupt nur im Jahre 189/8 v. Chr. einen solchen Bularchen gegeben habe. Denn dass

<sup>1)</sup> Wenn R. Meister, Berichte der Kgl. sächs. Ges. der Wissensch. 1896 S. 25 Anm. 1 unter dem Aonquioù télos den lokrischen Bund versteht, so wird das durch die von ihm angesührte Wendung és Aonquio taleiv sprachlich nicht gerechtsertigt. Denn das Substantivum télos bedeutet nie ein selbstständiges Gemeinwesen, wohl aber eine Abtheilung. Im militärischen Sinn ist dies seit Homer ganz gewöhnlich, die Uebertragung auf das Politische kann bei dem engen Zusammenhang der Heeres- und Staatsversassung nicht aussallen.

<sup>2)</sup> Der Hypostrateg ist ein Beamter des Bundes, braucht also keineswegs aus einer der Städte zu sein, deren Contingent er commandirt. Es ist demnach unzulässig, wegen des Aúxos Paquisús die beste Ueberlieferung Hazquiñs zu Gunsten der in einer minderwerthigen Handschrift stehenden Lesart Paquiñs zu verwerfen.

<sup>3)</sup> Wenigstens kommt in unserer Ueberlieserung keine Spur von anderweitiger Verwendung vor. Denn Polyb. XXXIX, 9, 4 Πατρεῖε δὲ καὶ τὸ μετὰ τούτων συντελικὸν βραχεῖ χρόνφ πρότερον ἐπταίκει κατὰ τὴν Φωκίδα καὶ ἢν τὸ συμβαῖνον πολλῷ τῶν κατὰ Πελόποννησον ἐλεεινότερον ist zwar gewiss dieselbe Einrichtung gemeint, aber auch hier handelt es sich um das Contingent, welches Patrai und sein Bezirk zum achaeischen Bundesheer stellte. Mit Unrecht findet W. Feldmann Analecta epigraphica, Argentorati 1885, p. 106 [202] hier die Andeutung einer Sympolitie Patrais mit einigen Nachbarstädten.

ich in der von Lolling abgeschriebenen Manumission von Naupaktos I. G. Sept. III, 369 die beiden ersten Zeilen richtig ergänzt habe [Βουλαρ]χεόντος τ[οῦ Δο|χριχοῦ] τέλεος, wird wohl kaum Jemand bestreiten; dass aber dieser Bularch von dem des Jahres 189/8 verschieden ist, zeigt der in Z. 3 erhaltene Rest des Ethnikon INIEO≅.¹)

Die historische Ueberlieserung schweigt zwar über das Schicksal der meisten Städte der westlichen Lokrer gänzlich. Aber in Betress des Hauptortes Amphissa bestätigt sie das aus den Inschristen gewonnene Ergebniss insosern, als sie uns belehrt, dass die Stadt während des aetolischen Krieges von den Römern zwar belagert (Polybius XXI, 4, 1.9. Livius XXXVII, 5, 4.6, 2.3.7,7), aber nicht eingenommen wurde,2) und demnach auf Grund der unten

<sup>1)</sup> In den I. G. Sept. habe ich [Kur]widos ergänzt, da Aiginion in Epirus überhaupt nicht in Frage kommt, Agrinion in Alt-Aetolien aber desshalb nicht wahrscheinlich ist, weil in den beiden delphischen Urkunden ein Physkeer, also Lokrer, Bularch ist und man also dieses Amt mit einem Angehörigen des Bezirks besetzt zu haben scheint, eine gerade damals sehr begreisliche Rücksicht auf die Stimmung der Unterthanen. Da Kytinion zur Doris gehört, und in Z. 1. 2 von Δοκρικοῦ keine Spur erhalten ist, so könnte man fragen, warum ich nicht lieber Δωρικοῦ ergänze, da ja die Erwähnung einer Abtheilung eo ipso die Existenz mehrerer voraussetze. Indessen wenn alle Lokrer einen Bezirk bildeten, so wird man sich diesen doch zusammenhängend denken müssen, und dann ist es nicht wahrscheinlich, dass man das winzige, zwischen den beiden Zweigen jenes Volkes mitten inne liegende Ländchen Doris zu einem eigenen Bezirk gestaltet habe, immer vorausgesetzt, dass es sich hier unmöglich um autonome Städtebünde der einzelnen Stämme, sondern nur um zu Verwaltungszwecken abgegrenzte Provinzen des aetolischen Bundesgebiets handeln kann.

<sup>2)</sup> Unbegreislicherweise behauptet Marcel Dubois Les ligues Étolienne et Achéenne (Bibliothèque des écoles françaises d'Athènes et de Rome fasc. 40) p. 42 unter Berufung auf dieselben Stellen des Polybius und Livius das directe Gegentheil nicht nur für Amphissa, sondern gar auch für Naupaktos, dessen dauerndes Verbleiben bei Aetolien doch über allen Zweisel erhaben ist, und neunt dem entsprechend unter den Landschasten, die durch den Frieden von 189 v. Chr. ihre Unabhängigkeit von den Aetolern wiedererlangten, p. 43 la Locride et la Phocide. Vollends die Karte hinter p. 46 lässt den Aetolern nach jenem Frieden nichts als den grössten Theil des eigentlichen Aetoliens; sie schliesst sogar Hypata und Stratos aus, während man doch 1885 schon so gut wie heute wusste, dass 178/7 v. Chr. Lykiskos von Stratos aetolischer Bundeshauptmann war (Wescher-Foucart 386. Bull. de corr. Hell. V p. 421 n. 34) und über Hypata nach dem bündigen Zeugniss des Livius (s. unten) überhaupt nie ein Zweisel bestehen konnte. Gründlicher kann man doch der sichersten historischen Ueberlieserung nicht ins Gesicht schlagen!

näher zu besprechenden Clausel des römischen Friedensvertrags auch über das Jahr 189 vor Chr. hinaus den Aetolern verblieb.

- 2. Recht dürstig ist das epigraphische Quelleomaterial für die östlichen Lokrer, aber es genügt doch zum Erweise, dass auch sie im Jahre 178 vor Chr. und später noch zu den Aetolern Denn wie vor der Katastrophe des römischen Krieges 191/90 vor Chr. (agx. Oulvios) zwei Angehörige dieses Stammes (Μενοίτας Κριτολάου Θρονιεύς Wescher-Foucart 320 und Θέρσιππος Νίχωνος Όπούντιος Wescher-Foucart 321) ibren Urkunden den Namen des aetolischen Bundesfeldherrn vorsetzen, so thut dasselbe noch nach 170/69 vor Chr. Πατρώ Έχεσθένεος Σιαρφίς (Wescher-Foucart 91). Aus der Zwischenzeit sind Manumissionen opuntisch-epiknemidischer Lokrer überhaupt nicht vorbanden, aber auch für unsern Zweck entbehrlich, da es unter damaligen Verhältnissen ganz gewiss ausgeschlossen war, dass ein Staat nach 189 vor Chr. aus dem aetolischen Bund ausgeschieden und vor 170 vor Chr. in den gerade damals in rapidem Verfall begriffenen von Neuem eingetreten wäre.
- 3. Genau so steht es mit den Doriern. Nach dem Stra-Legen der Actoler datiren schon 196/5 (aex. Octav, Wescher-Foucart 409) Τιμόλοχος Βοαίος, ') und dann wieder in den Jahren der Priesterzeit Amyntas-Tarantinos unter dem Archon -Κλείδαμος Μαντία, den A. Mommsen mit Wahrscheinlichkeit in 169/8 v. Chr. setzt, Nixalog Nixwvog Equalog (Wescher-Foucart 223), unter Eevéas, der nach dem zu den lokrischen Inschristen Bemerkten auch in eins der ersten Jahre nach dem Ende der Renau fixirten Reihe gehören dürste, derselbe Nixacos (Wescher-Foucart 118), ferner unter Σωσίνιχος (Wescher-Foucart 121) Mixzog Equalog. Dagegen hat eine Inschrift (Wescher-Foucart 365), ἄρχων Ἐμμενίδας Καλλία, zwar ebenfalls noch aus der Priesterperiode des Amyntas und Tarantinos, aber wohl aus einem späteren Jahr derselben, das Datum εν δε Έρινεφ δωριαρχέοντος Φιλοχράτεος τοῦ Καλλιχράτεος. Mit Unrecht zieht Haussoullier auch Bull. V p. 433 n. 18 hierher, indem er den ἄρχων ἐν Ἐρινεῷ mit dem Doriarchen identificirt. Chronologisch würde dies sehr gut stimmen, da die Inschrift in die (neunte) Priesterzeit des Archon

<sup>1)</sup> Dass dieses Ethnikon trotz seiner etwas abnormen Bildung zu dem dorischen Städtchen Boiov gehört, ist um so weniger zweiselhast, als sich unter den Zeugen ein Bürger der Nachbarstadt Erineos besindet.

und Athambos fällt, also viel jünger ist als alle, die den aetolischen Strategen nennen. Aber ich sehe nicht ein, mit welchem Recht man unter der Bezeichnung äqxwr er Equre etwas Anderes suchen kann, als den vom Bundesarchon der Dorier natürlich verschiedenen eponymen Beamten der Stadt Erineos, wie ja auch die dürstigste hellenische Gemeinde einen hatte und nach ihm datirte.

4. Bei den Aenianen allein lassen die Inschriften uns im Stich. Denn der einzige Mann dieses Stammes, der in einer delphischen Urkunde als Freilasser vorkommt, Afloxog Ymaralog. Wescher-Foucart 408, datirt allerdings nach dem aetolischen Strategen, gehört aber einer früheren Zeit (196/5 v. Chr. agyovtos Oogalov) an. Eine um so deutlichere Sprache reden dafür hier die Zeugnisse der Schriftsteller. Zwar ist von dem Volk der Aenianen in der Literatur über jene Zeit kaum jemals die Rede; 1) wohl aber besitzen wir genügende Kunde über die Schicksale ihrer Hauptstadt Hypata. Während der Kriegsereignisse von 191 und 190 vor Chr. war sie fortwährend im Besitz der Aetoler (Polyb. ΧΧ 9, 6. 10, 13. 11, 4. 8. ΧΧΙ 4, 7: οἱ δὲ περὶ τὸν Ἐχέδημον προδιαπεμψάμενοι καὶ μετὰ ταῦτα πορευθέντες εἰς τὴν Ύπάταν αὐτοὶ διελέγοντο τοῖς ἄρχουσι τῶν Αἰτωλῶν. 5,7: οί δὲ περὶ τὸν Ἐχέδημον ἐπακολουθήσαντες εἰς τὴν Ὑπάταν συνεβούλευσαν τοῖς Αἰτωλοῖς. Livius XXXVI, 14, 15. 16, 4. 26, 1: Aetoli, concilio Hypatam coacto, legatos ad Antiochum miserunt, 27, 4). Das Letzte, was wir aus den Aetolerkämpfen der Römer über die Stadt erfahren, ist die Nachricht bei Livius XXXVII, 6,2: (L. Scipio consul 190) in sinum Maliacum venerat; et praemissis Hypatam qui tradere urbem iuberent postquam responsum est nihil nisi ex communi Aetolorum decreto facturos, ne teneret se obpugnatio Hypatae nondum Amphissa recepta, praemisso fratre Africano Amphissam ducit. Damals also fiel die Stadt nicht in die Hände der Römer. Wäre es im weiteren Verlauf dieses oder im

<sup>1)</sup> Die Aenianum gens bei Livius XL, 4, 4 hat, wie der weitere Fortgang der Erzählung zeigt, mit jenem zwischen Oeta und Othrys ansäseigen hellenischen Stamm nichts zu thun, sondern es ist damit die Bevölkerung der makedonischen Stadt Aineia gemeint. Die incorrecte Bildung des Ethnikon sowie die ganz unpassende Bezeichnung einer Stadtbevölkerung (populus, civitas) als gens kommt wohl auf Rechnung des Livius. Der in solchen Dingen weder sehr sorgfältige noch sehr unterrichtete Schriftsteller mag die makedonischen Aeneaten mit den immerhin bekannteren Aenianen verwechselt haben.

folgenden Kriegsjahre geschehen, so würden wir das in der einerseits durch umsangreiche Excerpte, andrerseits durch Livius uns erhaltenen aussührlichen Erzählung des Polybios zweisellos erwähnt Behaupteten sich aber die Aetoler bis zum definitiven Friedensschluss im Besitz der Stadt, so lassen die genau bekannten Friedensbedingungen keinen Zweisel, dass dieselbe ihnen auch für die Folgezeit erhalten blieb. Denn während in dem ersten Entwurf des Vertrags nach Polybios XXI, 30, 4 die Bestimmung stand πόλιν δὲ μηδεμίαν ἔχειν (τοὺς Αἰτωλοὺς) ἐν τῆ συμπολιτεία μηδε μετά ταῦτα προσλαβέσθαι τούτων όσαι μετά τὴν Λευκίου Κορνηλίου διάβασιν ξάλωσαν ύπὸ Ρωμαίων η φιλίαν ἐποιήσαντο πρὸς Ψωμαίους, so wurde in dem Definitivfrieden (Polyb. XXI, 32, 13) diese Vorschrift zwar durch Zurückschiebung des Termins auf das Consulat des L. Quinctius und Cn. Domitius (192 v. Chr.) verschärft, sonst aber unverändert aufrecht erhalten. Auf Hypata, das die Aetoler immer behauptet hatten, fand dieselbe also keine Anwendung.2) Und wenn wir danach erwarten müssen, die Stadt noch später aetolisch zu finden, so fehlt es auch nicht an einem directen Zeugniss. Bei Livius XLI, 25, 3 nämlich wird die heimtückische Ermordung der heimberufenen Verbannten durch die Hypataeer im Jahr 174 v. Chr. als das novum facinus bezeichnet, durch welches die nach heftiger Raserei des Parteikampfes und mannigsachen Gräuelthaten eingeleitete Versöhnung bei den Aetolern wieder vereitelt wurde. Also damals, vier Jahre nach unserem Amphiktionenbeschluss, war die Stadt noch aetolisch, und dass die übrigen Aenianen ihre Schicksale theilten, kann um so

<sup>1)</sup> Livius berichtet über beide Verträge XXXVIII, 9, 10 und 11, 9 treu nach Polybios, nur mit Irrthümern in den Consulnamen, die aber von Nissen Kritische Untersuchungen über die Quelle der vierten und fünsten Decade des Livius p. 203 erledigt sind.

<sup>2)</sup> Wohl aber auf das benachbarte Herakleia am Oeta, das 191 v. Chr. von den Römern genommen war (Polyb. XX, 9, 1. Liv. XXXVI, 24, 11), also zwar vor dem im Präliminarvertrag, aber nach dem im endgültigen Frieden gesetzten Termin, und also auf Grund des letzteren den Aetolern für immer verloren ging. Daher kommt es, dass die Herakleoten in unserer Amphiktioneninschrift einen einheimischen Hieromnemonen haben, die Aenianen dagegen aetolische. Wenn bei Wescher-Foucart 294 Malártas Hoanleotas noch im Jahr 185/4 v. Chr. (äqx. Eùngársos) nach dem aetolischen Strategen datirt, so kann das nichts beweisen, da wir nicht wissen, welche von den zahlreichen Städten Namens Hoanlesa hier gemeint war.

weniger zweiselhast sein, als allem Anschein nach die Hauptstadt hier die zugehörige Landschaft noch viel entschiedener an Volkszahl und Bedeutung überwog, als z. B. Opus bei den östlichen Lokrern. Die Aenianen dieser Zeit sind wohl wesentlich die Hypataeer mit einem Anhang von ein paar kümmerlichen Landorten. Wie lange ihre Zugehörigkeit zu den Aetolern über 174 vor Chr. hinaus gedauert hat, lässt sich nicht genau bestimmen.1) Gerade die grauenhaste Zerrüttung der inneren Verhältnisse, in die uns die Liviusstelle einen Blick thun lässt, hat wohl hier wie anderwärts ausserhalb des alten Actoliens der actolischen Herrlichkeit ein unrühmliches Ende bereitet. Das χοινὸν τῶν Αἰνιάνων kommt zuerst wieder vor in der Ehreninschrift des Káogardog Μενεσθέως Syll. I. G. 211, deren Zeit sich nicht genau bestimmen lässt, aber von der des Krieges gegen Perseus nicht allzuweit abliegen dürfte,2) dann auf der Basis des Q. Caecilius Metellus Macedonicus bei Le Bas II, 1121 (Collitz Gr. Dialektinschriften II, 1433).

Das Ergebniss für die Zusammensetzung des Amphiktionenrathes ist also folgendes. Diejenigen amphiktionischen Stämme, deren Zugehörigkeit zum aetolischen Bunde im Jahre 178 v. Chr. ganz unabhängig von dem Decret aus diesem Jahre erwiesen ist, finden sich hier durch Aetoler vertreten, alle anderen durch ihre

<sup>1)</sup> Woraus die Annahme von Fick beruht (bei Collitz Dialektinschriften II p. 31 zu n. 1431), der Austritt der Aenianen aus dem Aetolerbund salle schon in das Jahr 195 v. Chr., welss ich nicht. Richtig ist sie aber auf keinen Fall, wie die angesührten Quellenstellen beweisen. Dagegen setzt Percy Gardner Catalogue of Greek coins, Thessalo to Aetolo, Introduction p. XXXII das Ausscheiden der Aenianen aus dem aetolischen Bund 168 oder 167 v. Chr., was der Wahrheit gewiss sehr nahe kommt. Seine Bemerkung sreilich, dieser Austritt habe bei Gelegenheit der von den Schriftstellern mit Stillschweigen übergangenen, aber beinahe zweisellos in eines jener beiden Jahre zu setzenden "dissolution of the (Aetolian) league" stattgesunden, ist kaum zutressend. Viel glaublicher ist es, dass nach dem Ausscheiden der letzten nichtaetolischen Stämme der Bund in der Beschränkung auf Alt-Aetolien einschliesslich Naupaktos und Stratos noch bis 146 v. Chr. bestand und dann von den Römern mit allen anderen landschaftlichen Bünden ausgelöst wurde. Von ihnen wurde er bald darauf wieder hergestellt (I. G. Sept. III, 396 mit meiner Anmerkung).

<sup>2)</sup> Derselbe Mann ist nämlich nach Syll. 198, 39 von den Delphern unter dem Archon Theoxenos, der nicht lange nach 169 v. Chr. im Amte war, zum Proxenos ernannt worden. Der positive Beweis, dass sein Ehrendenkmal erst nach dem Perseuskrieg errichtet sei, den ich zu Syll. 211 führen zu können glaubte, ist allerdings hinfällig, da er sich auf die durch Pomtow als irrigerwiesene Datirung der delphischen Inschrift Syll. 212 stützt.

eigenen Angehörigen. Dies beweist, im Zusammenhang mit dem oben über das dritte Jahrhundert Erörterten, dass weder ein Besehl des Königs Perseus, noch die vermeintlichen aetolischen Sympathien der Lokrer und Aenianen zu diesem Ergebniss geführt haben, sondern dass jene fünf Hieromnemonen einfach von und aus der aetolischen Bundesgemeinde gewählt worden sind, wo es dann kein Wunder war, dass die Wahl auf Altaetoler und zwar für drei von den fünf Stellen auf die anerkannten politischen Führer des Volks siel. Gegen die Periode vor 189 v. Chr. hatte sich also in Betress der Aetoler nur zweierlei geändert: einmal waren ihnen die zwei Stimmen entzogen, die sie seit 278 v. Chr. in eigenem Namen gcsührt hatten, entzogen ohne Zweisel weil das Eindringen der Aetoler als solcher in den Bund als Usurpation galt und weil die neue Ordnung in ihrer äusseren Gestalt ersichtlich als Restauration der alten, durch die Verwirrung der Zwischenzeit unterbrochenen, aufint. Sodann aber führten aus demselben Grund die Aetoler die Stimmen derjenigen amphiktionischen Stämme, die in ihren Bund aufgegangen waren, nicht unter ihrem eigenen Namen, sondern unter dem jener altamphiktionischen landschaftlichen Stammesbunde, die freilich damals keine staatsrechtliche und politische Existenz hatten und also auch keine Hieromnemonen wählen konnten.1)

Die ganze Ordnung jener Zeit trägt also den Charakter eines Compromisses zwischen den Ansprüchen der überwiegenden makedonischen und der in die zweite Linie zurückgedrängten, aber noch keineswegs vernichteten aetolischen Macht. Es ist zu bedenken, dass das aetolische Gebiet immer noch die Westhälfte von Mittelgriechenland fast vollständig umfasste und mit Amphissa bis dicht an den Bundessitz Delphi heranreichte, wenn auch dieser selbst und damit die unbeschränkte Herrschaft über die Amphiktionie den Aetolern entzogen war. Da begreift es sich wohl, dass die von König Perseus geleitete Mehrheit des Rathes in dem Dilemma, jene fünf altberechtigten Stimmen entweder zu cassiren

<sup>1)</sup> Das Verhältniss ihres Hieromnemonen ist also das genaue Gegentheil von dem, was Pomtow (s. oben S. 165 s.) für die aetolischen Abgeordneten im dritten Jahrhundert angenommen hatte. Dem oben S. 169 st. erörterten Rechtsgrundsatze widerspricht meine Aussaung in keiner Weise. Denn nach ihr waren das zur Führung der lokrischen, dorischen und aenianischen Stimmen berechtigte Volk damals eben die Aetoler, und diese wählten die Abgeordneten aus ihrer eigenen Mitte.

oder den Aetolern zu belassen — denn andere legitimirte Träger derselben existirten damals nicht — sich für letzteres entschied. Allerdings ist der Beweggrund für dieses gemässigte und versöhnliche Verhalten des makedonischen Königs gegen die Erbseinde seines Hauses wohl in erster Linie der Hinblick auf den von ihm wie schon von seinem Vater ins Auge gesassten und mit zäher Energie vorbereiteten Entscheidungskamps gegen Rom gewesen, und insosern liegt der versehlten Foucartschen Combination ein richtiger Gedanke zu Grunde. Man sieht aber, dass in Betreff der Rechte der Aetoler die Restauration der ursprünglichen Ordnung mehr die äussere Form als das Wesen der Sache betras.

Aehnlich ist wohl über die Ausschliessung der Phoker zu urtheilen. Gewiss waren ihre beiden Stimmen eben die, welche einst nach dem heiligen Krieg auf Philippos übertragen worden waren, und man könnte meinen, dass desshalb in dem restaurirten Bunde für Perseus und die Phoker neben einander kein Platz gewesen sei. Aber dass man bloss aus diesem formalen Grunde ein Bundesglied, an dessen ursprünglicher Berechtigung kein Zweisel war, wieder ausgeschlossen hätte, ist nicht glaublich. Vielmehr haben wohl hier ähnliche politische Zerwürsnisse und Abneigunges mitgespielt, wie bei der Ausstossung der peloponnesischen Dorier, obwohl wir von der Geschichte Mittelgriechenlands in jenen Jahren zu wenig wissen, um das positiv nachweisen zu können.

Endlich ist die Frage, wie es von dem für 178/7 vor Chr. nachgewiesenen Zustande aus zur vollen Wiederherstellung der ursprünglichen Ordnung gekommen ist, nunmehr leicht zu beantworten. Nach dem Sturz des Perseus (168 v. Chr.) traten an seiner Stelle die Phoker mit zwei Stimmen wieder ein. Und in den nächsten Jahren (s. oben S. 181. S. 185. S. 188) brach die aetolische Herrschaft ausserhalb des Stammlandes, wohl ohne grosse Kämpfe in Folge ihrer eigenen Schwäche zusammen, die Lokrer, Aenianen, Dorier constituirten sich wieder unter ihren ἀγωνοθέται, Δωριάρχαι (s. o.) Αἰνιάρχαι (Gr. Dialektinschriften 1431. 1432) als selbstständige landschaftliche Städtebünde und wählten jeder für sich ihre Hieromnemonen. Dies ist die Ordnung, die uns für die Zeit kurz vor 130 v. Chr. (Pomtow Jahrb. CXLIX [1894] p. 673) die bekannten, zuerst von C. Wescher Étude sur le moment bilingue de Delphes, Paris 1868, veröffentlichten Amphiktionenbeschlüsse bezeugen.

Halle a. S. W. DITTENBERGER.

## ZUR KENNTNISS DER ALTEN VON DER NORDSEE.

Bei einem Versuche, die Nachrichten der Alten über die Entdeckungsfahrten in der Nordsee zusammenzustellen, war ich besonders oft auf die Benutzung von Müllenhoffs Deutscher Alterthumskunde angewiesen, in deren erstem, 1870 erschienenen Bande die
erhaltenen Bruchstücke von des Pytheas Reisebericht mit umfassendster Gelehrsamkeit behandelt sind. Wie weit Pytheas seine Fahrt
ausgedehnt, und was darüber thatsächlich Wichtiges erhalten ist,
hat Müllenhoff wohl durchweg mit Sicherheit ermittelt, doch möchte
ich auf einige unsere Nordsee betreffenden Punkte kurz eingehen,
die er mir nicht ganz richtig zu beurtheilen scheint.

Eine grundlegende Stelle darüber findet sich bei Plin. N. H. 37, 35. Sie handelt vom Ursprungslande des Bernsteins und enthält die ältesten überlieserten Namen von Oertlichkeiten und Völkerschaften unserer Küste; sie verdient daher die allergewissenhafteste Prüfung. Mulenhoff gab den Text der Stelle ohne weitere kritische Bemerkung nach den Ausgaben von Sillig und von Jan: Pytheas (credidit) Gutonibus Germaniae genti adcoli aestuarium oceani, Mentonomon nomine, patio stadiorum sex milium. ab hoc diei navigatione abesse insulam Abahum: illo per ver fluctibus adveki (scil. sucinum) et esse conaeti maris purgamentum, incolas pro ligno ad ignem uti eo prorumisque Teutonis vendere. huic et Timaeus credidit, sed insulam Basiliam vocavit. Dass hier von den an der Ostsee wohnenden Goten und der dortigen Bernsteinküste die Rede sein könne, wird nach Müllenhoffs Untersuchung wohl Niemand mehr behaupten, aber dass er Recht hat mit der Annahme (S. 479), Plinius möge in dem ihm vorliegenden griechischen Excerpte aus Pytheas deu verwischten oder undeutlich geschriebenen Namen TEYTONEC falschlich TYTONEC oder TOYTONEC gelesen und so Gutonibus statt Teutonibus geschrieben haben, ist doch nicht eben wahrscheinlich, wenn man beachtet, dass kurz darauf im selben Excerpt derselbe Name im selben Casus in der Form Teutonis wiederkehrt.

Aber Gutonibus ist gar nicht die Ueberlieferung der besten Handschrift, der Bamberger, die allen anderen, meist recht jungen gegenüber auch im letzten Buch der N. H. mindestens gleichwerthig ist. Sillig selbst las in ihr guionibus und führt das auch unter den Varianten an; dasselbe habe ich dort gefunden und mich daher verpflichtet gefühlt, es in den Text meiner 1873 erschienenen Ausgabe zu setzen. Diese Form wird daher sicher das Recht haben, als Name einer germanischen Völkerschaft angesehen zu werden, und man wird sich zunächst nach ihrer Deutung umzusehen haben. Da scheint es mir durchaus nahe zu liegen, darin die Inguaeones wieder zu erkennen, mag nun Pytheas diesen Namen nicht ganz richtig aufgefasst, oder mögen seine Ab- und Ausschreiber ihn verstümmelt haben. Mit dieser Deutung scheint mir aber auch einige Klarheit über die Nachrichten des Pytheas gewonnen zu sein.

Plinius, der im 4. Buch die Beschreibung der oceanischen Küste Europas mit dem scythischen Osten beginnt, nennt § 96 die gens Inguaeonum, quae est prima in Germania; von ihr incipit clarior aperiri fama, und nachdem er § 99 von den Germanorum genera quinque erst die östlichen Vandili mit ihren Stämmen genannt hat. fährt er fort: alterum genus Inguaeones, quorum pars Cimbri, Teutones ac Chaucorum gentes. Mag man nun den Namen der Inguaonen sammt dem der Istavonen und Herminonen, die zu den Zeiten des Plinius und Tacitus nur noch eine antiquarische Bedeutung gehabt zu haben scheinen, mit ethnogonischen Dichtungen der Germanen in Verbindung bringen, sie müssen doch früher einmal wirklich zur Bezeichnung der verschiedenen Stammesgruppen gedient haben, ganz wie in späteren Zeiten die Namen der Sachsen, Franken, Alemannen, und eben für die Bestimmung des Alters jener Bezeichnung scheint mir die Ueberlieferung des Pytheas von hervorragendem Werthe zu sein.

Auch in der Behandlung der folgenden Worte desselben ist Müllenhoff wohl nicht umsichtig genug versahren. Pytheas sagt, die Guiones seien die Anwohner eines aestuarium oceani von 6000 Stadien in die Länge. Damit ist in der That die Ausdehnung der deutschen und jütischen Nordseeküste annähernd richtig angegeben. Pytheas suhr vom kentischen Vorgebirge in England aus nordostwärts längs dieser Küste, die Entsernung bis zur Elb-

mündung entspricht rund 75 deutschen Meilen, d. i. 3000 Stadien; von da nordwärts bis zur Spitze von Skagen sind es rund 60 Meilen oder 2400 Stadien. Das Gesammtmaass des Pytheas ist also verhältnissmässig genau; das Missverhältniss der Messungen oder Schätzungen erster Entdecker zu den thatsächlichen Entfernungen ist meistens beträchtlich grösser. Die Maassangabe des Pytheas stimmt also vollauf genügend zu der Annahme, dass wir in seinen Guiones eben die Gesammtheit der längs der Nordseeküste wohnenden inguäonischen Stämme zu sehen haben. Müllenhoff hat also (S. 481) schwerlich Recht, wenn er meint, , nach den bei Britannien gemachten Erfahrungen muss man die 6000 Stadien wenigstens auf die Hälste reduciren, um die wahre Länge der etwa von Pytheas befahrenen Strecke zu erhalten'. Er wird zu dieser Behauptung eben durch die Annahme veranlasst, dass bei Plinius Teutonibus zu schreiben, unter ihrem aestuarium also nur etwa die Küstenstrecke von der Elbe bis nach Jütland zu verstehen sei.

Wenn nun Pytheas die ganze deutsch-jütische Nordseeküste ein aestuarium oceani nennt, so entspricht das durchaus sowohl den Anschauungen der Alten als auch der Wirklichkeit. Kuste wird von den Alten stets als eine oceanische angesehen, nie als ein Meerbusen. Ein solcher ist der sinus Codanus, das j. Kattegat, solche sind an der Ostsee der sinus Cylipenus und der sinus Lagnus (s. Plin. 4, 96 s.), aber nie heisst die Nordsee ein sinus. Da die Alten sie nur längs der Küsten befuhren, nie Oberquerten, vermochten sie an ihr keinen Meerbusen zu erkennen, und zudem machte die Wildheit dieses Meeres auf sie wohl einen zu gewaltigen Eindruck, als dass sie hier nicht alle Schrecknisse des Oceans wiedersanden. Den Eindruck eines aestuσίωπ, einer εἴσχυσις oder ἀνάχυσις, bietet aber diese deutschjülische Küste auf ihrer ganzen Strecke von der Scheldemündung bis zum Süden von Jütland, ja, bis zu dessen Nordspitze auch jeizt noch, um wie viel mehr zur Zeit des Pytheas und der Römer. Damals war die See noch nicht durch Deiche abgesperrt; weite Marschniederungen und vor ihnen ausgedehnte Watten umsäumten die Küsten von der Schelde, der Maas, dem Rhein her über die Ems-, Weser-, Elbe- und Eidermündungen längs der schleswigschen Kuste bis nach Jutland hin, und dieses hatte, wie noch heute, seine lagunenartigen Meerbusen, seine Dünen, seine langsam weit ins Meer sich hinabsenkenden, sandigen User und Untiesen, die von jeder Ebbe entblösst, von jeder Fluth wieder bedeckt wurden. Mit Recht führt Müllenhoff (S. 489 ff.) die bei Diod. 5, 22 nach Timaeus gegebene, diesen Zuständen völlig entsprechende Schilderung des Inselgebietes zwischen Europa und Brittannien, sowie die des Mela 3, 3, 31 vom Nordseegebiet (mit ihrer Wiederholung 3, 6, 55 für die Ostsee) auf dieselbe Urquelle, den Pytheas, zurück. Er hätte als Bestätigung dieser Natur des aestuarium aus der Römerzeit noch die bekannten Schilderungen des Chaucenlandes bei Plin. 16, 2 ff. und der friesischen Küste bei Tac. Ann. 1, 70 anführen können.

Die für diese Gegend von Pytheas weiter überlieferten Namen zu deuten, macht Müllenhoff (S. 483 ff.) grosse Schwierigkeit; aber auch hier geht er zunächst von einer trügerischen Grundlage aus, er bleibt mit Sillig bei der aus jüngeren Handschriften und älteren Ausgaben überkommenen Form Mentonomon für den Namen des aestuarium stehen und bekennt, damit nichts ansangen zu können. Die Bamberger Handschrist hat hier leider eine Lücke, aber die entschieden beste Ueberlieferung der Leidener F meiner Ausgabe lautet vielmehr metuonidis, und diese Form, die sich aus andern Handschriften auch unter den Varianten bei Sillig findet, muss ohne Zweifel zunächst als die berechtigtste angesehen werden. Leider ist mir bisher kein Versuch eines Germanisten, sie zu erklären, vor Augen gekommen. Ich selbst bin nur Laie auf diesem sprachlichen Gebiet, doch möchte ich mir ein paar Bemerkungen über sie erlauben, wenn auch nur, um dadurch den Anstoss zu weiterer Forschung zu geben.

Zunächst scheint mir die Endung -is, -idis des Namens auf eine griechische Ueberlieferung zurückzuweisen und damit eine gewisse Gewähr für die Richtigkeit der Ueberlieferung aus dem Texte des Pytheas zu bieten. Die Silbe -on- oder -non- aber findet sich in den germanischen Namen der Inguaeones (Guiones), Istaevones, Frisiavones, der Herminones, Burgundiones, Teutones wieder. Möge man es dem Spiel einer Laienphantasie verzeihen, wenn ich endlich noch auf den Anklang der ersten Silbe des Namens an den Midgard der altnordischen Mythologie hinweise, den Mittelgarten, der den Menschen zur Wohnung angewiesen ist. Doch es wird richtiger sein, das schlüpfrige Feld zu verlassen; jedenfalls aber glaube ich für eine kundigere, eindringendere Forschung im Obigen die Grundlagen richtig gestellt zu haben.

Müllenhoff führt (S. 476 und 484) auf Pytheas auch folgende von Plinius 4, 94 am Beginn seiner Beschreibung der oceanischen Küste Europas gegebene Nachricht zurück: insulae complures sine nominibus eo situ traduntur, ex quibus ante Scythiam, quae apellatur Baunonia, unam abesse diei cursu, in quam veris tempore fluctibus electrum eiciatur, Timaeus prodidit; und wie ich glaube, hat er darin völlig Recht. Mit Unrecht aber scheint er mir die Worte so zu fassen, dass er den Relativsatz quae appellatur Baunonia auf das vorhergehende Scythiam bezieht. Danach wäre Baunonia ein anderer Name für Scythia oder mindestens für einen Theil desselben, und des Präsens appellatur wegen wäre er, genau genommen, noch zu des Plinius Zeit dafür in Gebrauch gewesen. Das ist aber doch kaum anzunehmen, da der Name in der ganzen Litteratur sonst nicht wieder vorkommt. Meines Erachtens wird der Relativsatz daher richtiger auf das folgende unam scil. insulam bezogen, deren Namen also Plinius noch als gültig ansähe. Wenn Müllenhoff nun (S. 484) erklärt, der Name könne vom alten bauna, althochdeutsch bona, die Bohne, abgeleitet werden, so entspricht er demjenigen der von den Römern zu des Augustus Zeiten (nach Plin. 4, 97) Fabaria genannten Nordseeinsel. Das Bedenken Mollenhoffs, dass die alten Teutonen ihre Küste nach den Bohnen . . . . benannt haben', ist hinfällig, da es sich nach der obigen Erklärung nicht um einen Küstenstrich, sondern um eine Insel des Namens Baunonia und auch nicht um die Teutonen handelt. Dass sie von Timaeus oder richtiger schon von Pytheas vor die scythische Küste gelegt wird, ist begreislich, da Pytheas das ganze Land östlich vom Rhein noch nicht Germanien nennt, Welcher Name damals noch gar nicht vorhanden war, sondern nach alterer Anschauung Scythien. Da wir aber nach der ganzen bisherigen Untersuchung zugeben müssen, dass die Nachrichten, welche Pytheas von den Nordseeküsten giebt, in der That mit den Naturund Völkerverhältnissen seiner Zeit und noch der Gegenwart recht gut zusammenstimmen, ist der Schluss kaum abzuweisen, dass Unter der Insel Baunonia das jetzige Helgoland zu verstehen ist. Sie ist die einzige unter den Nordseeinseln, von der man mit Recht sagen kann, dass sie eine Tagefahrt ins Meer hinaus liegt, Und so wird man wohl genauer die Worte unam (d. i. sie allein) abesse diei cursu sassen dürsen. Freilich entstehen dann Schwierigkeiten aus den verschiedenen Namen, die dieser einen Insel gegeben werden; denn auf sie wird man wohl auch den Namen Abalus in der Stelle des Plin. 37, 35 beziehen müssen, und unklar bleibt auch die Stellung von Basilia bei Diod. 5,23 (vgl. Plin. 4,95) zu ihr. In den Namen scheint also Verwirrung zu sein, mag sie nun dadurch entstanden sein, dass Pytheas mehrere Inseln oder Oertlichkeiten nannte, an denen besonders reichliche Bernsteinfunde gemacht wurden oder Mittelpunkte des Bernsteinhandels waren, oder mögen die Inseln wirklich Doppelnamen, einheimische, phönizische, griechische gehabt haben, oder endlich mag die Verwirrung durch die grosse Zahl der vorhandenen Inseln entstanden sein, deren Namen durcheinander geworfen wurden.

Doch ich wende mich jetzt einer späteren Zeit zu. Der erste Originalbericht, wenn er in der That ein solcher ist, den wir nach Pytheas über die Nordsee haben, ist ein römischer aus der Zeit des Augustus. Er ist unter ganz anderen Verhältnissen entstanden und trägt einen ganz anderen Charakter. Wenn Pytheas die Nordsee als Kaufmann und Gelehrter durchforschte, so geschah das im Frieden; die Römer standen unter Augustus mit den Germanen auf Kriegsfuss. Unter Drusus und später unter Germanicus beführen Flotten, angeblich bis zu 1000 Segeln, die südliche Nordsee, und auch die Schiffe, welche Augustus im Jahre 5 n. Chr. an der deutschen und jütischen Küste hinaufsandte, wurden nicht zum Zweck des Handels ausgerüstet. Von der ersteren Fahrt ist uns das Bruchstück eines Berichtes erhalten, das mir noch in einigen Punkten einer genaueren Erklärung zu bedürfen scheint, als ihm bisher zu Theil geworden ist.

Das von Seneca Suas. 1, 15 außbewahrte Bruchstück umsast kaum 23 Hexameter aus einem Gedichte des augusteischen Dichters (Albinovanus) Pedo. Es nennt zwar keinen Namen eines Volkes oder einer Oertlichkeit, aber es sordert doch als Schilderung der Nordsee aus Römermunde einige Beachtung. Am besten scheint mir O. Haube (Beitrag zur Kenntniss des Albinovanus Pedo, Progr. von Fraustadt, 1880) den schwierigen, von M. Haupt mit wenig Glück (in dies. Ztschr. III, 208 ff. = Op. III, 412) behandelten Text erklärt zu haben. Haube hat mit Recht die gewöhnliche Annahme zurückgewiesen, dass die Worte des Pedo sich auf die unglückliche Fahrt des Germanicus im Jahre 16 n. Chr. beziehen (s. Tac. Ann. 2, 23), sie passen dagegen vollkommen auf die Fahrt seines Vaters Drusus, der auch den Beinamen Germanicus führte, im Jahre 12 v. Chr., von der Dio Cass. 54, 32 und Tac. Germ. 34 berichten. Tacitus schreibt:

Ipsum quin etiam oceanum illa (scil. via, von der Rheinmiliidung aus) temptavimus: et superesse adhuc Herculis columnas fama vulgavit, sive adiit Hercules, seu quidquid ubique magnificum est, in claritatem eius referre consensimus. nec defuit audentia Druso Germanico: sed obstitit oceanus in se simul atque in Herculem inquiri. mox nemo temptavit, sanctiusque et reverentius visum de actis deorum credere quam scire. Tacitus kennt dem Anschein nach entweder nicht die Entdeckungsfahrt, welche Augustus im Jahre 5 n. Chr. (Res gestae 5, 14 ff., Vell. 2, 106, Plin. 2, 167) bis zur nördlichen Spitze von Jütland ausführen liess, oder er sah sie nur als Küstenfahrt, nicht als Erforschung des Oceans an. Die Fahrt des Drusus dagegen wird ihm bedeutungsvoller erschienen sein, vielleicht eben des Gedichtes wegen, durch das Pedo sie verherrlicht hatte, mit dessen Pathos und Gedankenkreis die Worte des Tacitus sich berühren. Der Rhetor Seneca rühmt a. O. die volltonende Weise, in der Pedo die Nordsee geschildert habe: nemo poluit tanto spiritu dicere quanto Pedo, qui navigante Germanico dicit

iam pridem pos terga diem solemque relictum, iam pridem notis extorres finibus orbis per non concessas audaces ire tenebras Hesperii ad metas extremaque litora mundi. 5 Nunc illum, pigris inmania monstra sub undis qui ferat, oceanum, qui saevas undique pistris aequoreosque canes, ratibus consurgere prensis — accumulat fragor ipse metus —, iam sidere limo navigia et rapido desertam flumine classem 10 seque feris credunt per inertia fata marinis iam non felici laniandos sorte relinqui. Atque aliquis prora caecum sublimis ab alta aera pugnaci luctatus rumpere visu ut nihil erepto valuit dinoscere mundo, 15 obstructa in talis effundit pectora voces: Quo ferimur? fugit ipse dies orbemque relictum

v. 1 relictum, für das Haupt relincunt schreiben wollte, stellte Haube allen Handschriften wieder her. — v. 4 statt Hesperii ad geben die Handschriften asperum oder hesperii. Haube will in statt ad schreiben. Haupt andert ad rerum metas. — v. 9 slumine schreibt Haube statt des handschriften schen slamine. — v. 11 iam ist eine alte Conjectur statt tam der Handschristen.

v. 15 obstructa in und pectora schrieb Bursian; die Handschristen geben ebstructum und pectore. — v. 16 sugit schrieb Gronov, die Handschristen

ultima perpetuis claudit natura tenebris.

Anne alio positas ultra sub cardine gentes atque alium libris intactum quaerimus orbem?

20 Di revocant rerumque vetant cognoscere finem mortales oculos: aliena quid aequora remis et sacras violamus aquas divumque quietas turbamus sedes?

rugit oder ruit. — v. 19 statt libris geben die beiden besten Handschriften liberis.

Dass kein Zug dieser Schilderung, die offenbar einen Höhepunkt in der Entwickelung malen soll, mit der durch einen Südsturm in verhängnissvoller Weise gestörten Fahrt der 1000 Schiffe starken Flotte des Germanicus im Jahre 16 zusammenstimmt, hat Haube gewiss richtig gesehen, und dass er mit Recht V. 9 flumine statt flamine schrieb, wird sich unten ergeben. Es wird eine Fahrt in die Nordsee hinein fern von allen Küsten geschildert. die Vv. 1 — 4 nun unmittelbar vom einsührenden dicit abhängen, dem im Dichtertexte vielleicht ein ähnliches Wort entsprach, zu dem als Subject ein einzelner Theilnehmer der Fahrt, etwa der Steuermann oder gar Germanicus selbst, oder ein Appellativum wie nauta anzusehen sein wird, die Vv. 5-11 werden meines Erachtens mit Ausnahme der Parenthese V. 8 von credunt in V. 10 regiert, als dessen Subject aus V. 2f. die extorres und audaces heranzuziehen sind, während von V. 16 an einem zum Ausguck auf dem Vorderdeck stehenden Schiffer das Wort gegeben ist. Alle drei redenden Subjecte ergehen sich in demselben Gedankenkreise über das Wagniss der Fahrt.

Gleich in den ersten Versen wird die Lage der Schiffer deutlich geschildert, sie glauben sich in andauernder, von Stunde zu Stunde steigender Gefahr. Die Finsterniss, in der sie sich schonseit lange befinden, kann daher nicht auf die Nacht, sondern nur auf einen lang andauernden Nebel gedeutet werden, wie ein solcher auf der Nordsee nicht selten eintritt. Man hat das bekannte Landerhinter sich gelassen (V. 2) und steuert ins unbekannte Meer hinaue den äussersten Gestaden der abendländischen Welt zu.

Diesen allgemeinen Angaben, zu denen Haube aus den beSeneca vorhergehenden anderen Citaten entsprechende Wendungenbeibringt, folgen von V. 5 an einige, die mehr die eigenthümlichen Natur der Nordsee und die seit Alters über sie herrschenden Vor-

stellungen wiedergeben. Haube deutet zwar den Ausdruck oceanum consurgere (V. 6 f.) auf einen ausbrechenden Sturm und bringt für diesen Gebrauch von consurgere Parallelstellen aus Verg. Aen. 3, 196 f. und 7, 529 f. bei, wie auch dem ratibus prensis (V. 7) in diesem Sinne Worte bei Hor. carm. 2, 16, 1 f., Verg. Georg. 4, 421., Catull. 25, 12f. entsprechen. Aber auf einen Sturm weist doch kein Zug in der weiteren Ausführung hin, auch passt der Sturm nicht zu dem V. 12 f. noch fortdauernden Nebel, der fast nur bei stillem Wetter einfallt und vom Winde zerrissen wird. Daher glaube ich, dass der Dichter vielmehr die Erscheinungen von Fluth und Ebbe hat schildern wollen, die schon an und für sich auf die Bewohner der Mittelmeerküsten einen tiefen Eindruck machen mussten, wenn sie den Ocean befuhren, in besonders eigenthümlicher Weise aber in der Nordsee und an ihren Küsten auftreten. Da scheinen mir die Vv. 5-7 das Steigen der Fluth, den accessus aestus, V. 8-11 ihr Sinken, den recessus, zu schildern. Am gewaltigsten treten diese Erscheinungen an den Küsten hervor, doch auch auf der See selbst wechseln mit Ebbe und Fluth die Strömungen in entgegengesetzter Richtung, und das Einsetzen des Fluthstromes ist oft mit einem Rauschen der Meereswogen, dem fragor in V. 8, verbunden. Letzteres Wort gebraucht Verg. Aen. 1, 154 ebenfalls vom Meere, dessen Unruhe nach einem Sturme sich legt: cunctus pelagi cecidit fragor. Man braucht aus den Worten von V. 8 f. iam sidere limo navigia credunt nicht zu schliessen, dass das Schiff wirklich habe im Schlamme versinken wollen, sich also noch im Wattenmeere, etwa innerhalb der friesischen Inseln, befinde, wo in der That die Schiffe des Drusus (nach Dio Cass. a. O.: των πλοίων ύπὸ τῆς τοῦ ώχεανοῦ παλιρφοίας ἐπὶ τοῦ ξηφοῦ γενομένων) dieses Schicksal erfahren hatten; denn die Vv. 1-4 lassen es schon auf der hohen See treiben; aber die Schiffer bilden sich ein, sie könnten auch in der See auf solche Untiefen gerathen, die Fluth könne auch hier gänzlich unter ihnen verschwinden. Diesem Zusammenhange entspricht die von Haube vorgeschlagene Lesung sumine, das den Fluthstrom bezeichnet, besser als das überlieferte flamine; denn vom Tosen des Windes und vom Sturme ist, wie gesagt, sonst hier gar nicht die Rede.

In V. 12 ff. steigern sich die Angstgefühle noch mehr. ,Wohin treiben wir? Der Tag ist entslohen, und das Ende der Schöpfung schliesst den verlassenen Erdkreis durch beständige Finsterniss von

uns ab. (Treiben wir denn nur so dahin?) Oder aber suchen wir wirklich Völker auf, die über den Erdkreis hinaus unter einem anderen Himmelsbogen wohnen, und einen anderen Erdkreis, der noch unberührt ist?' Die Ueberlieserung von V. 19 nennt diesen libris oder liberis intactum orbem, welcher Ausdruck bisher vielfach beanstandet worden ist. Abgeschmackt wäre es schon an sich, noch mehr aber unter Vergleichung von V. 2-4, anzunehmen, der Dichter habe sagen wollen, dieser neue Erdkreis sei bisher in keinem Buche erwähnt. Man hat daher libris durch lembis (Oudendorp), lauris, labaris, nimbis, flabris (Haupt), terris (Haube) ersetzen wollen; die Verschiedenheit der Vorschläge beweist die Rathlosigkeit der Urheber. Da ist es vielleicht gerathen, bei der besten Ueberlieferung libris stehen zu bleiben und das Wort in einem Sinne, in dem es mehrfach vorkommt, gleich libella, d. i. ein Nivellirinstrument, zu nehmen. Die Ansicht des Dichters ist danach die: wenn die Grenzen des bewohnbaren Erdkreises überschritten seien, versage die libra, ein dreieckiges Instrument, von dessen Spitze ein freischwebendes Loth herabhängt, wie es bei Maurern und Steinmetzen noch jetzt zur Bestimmung der senkrechten Linie in Gebrauch ist, ihren Dienst. Er lebt also in der Vorstellung, die ja noch bis zu den Zeiten des Columbus herrschte, man gleite schliesslich am Rande der Erdsläche hinab, die Lothlinie der libra berühre dann nicht mehr den Boden, auf dem man fahre, sondern weise seitwärts in den Abgrund, und da denkt er sich dann den Anschauungen der Epikureer entsprechend V. 22 die divum quietas sedes. Dass diesen Anschauungen die oben aus Tac. Germ. 34 angeführte Gedankenreihe sich zwar nicht unmittelbar anschliesst, aber doch durchaus parallel läuft, bedarf nur eines Hinweises.

Bedenken wir aber, dass diese Fahrt des Drusus sich nur auf den südlichen Theil der Nordsee erstreckt zu haben scheint, und dass von wirklichen Entdeckungen derselben uns nichts überliefert ist und daher wahrscheinlich auch nichts Wesentliches zu überliefern war, so erkennen wir auch an diesem Beispiel und an der Schilderung, welche Pedo von dieser Fahrt macht, die geringe Seetüchtigkeit der Römer jener Zeit. Nicht einmal die von Pytheas gesteckten Ziele erreichten sie damals, erst im Jahre 5 n. Chr. gelangten die Schiffe des Augustus wieder bis zur Nordspitze von Jütland. Wie ganz anders klingt den Versen des Pedo gegenüber die Schilderung

des alten angelsächsischen Dichters aus dem 7. Jahrhundert vom Wettschwimmen des Beowulf und des Berka. Von den Sunden, sei's der dänischen, sei's der cimbrischen Küste, aus beginnt es, sieben Tage und sieben Nächte dauert es ununterbrochen fort längs der inselreichen Küste Norwegens bis hinauf zum Lande der Finnen. Mit der Brünne angethan, das blosse Schwert in der Faust, um sich gegen Walfische zu wehren, durchschwimmen die Helden das wallende Gewässer, die nebelhüllende Nacht im wirbelnden, wuthgrimmen Nordsturm. Wie viel gewaltiger weiss die Phantasie des Seevolks die Schrecken des Meeres zu erfassen als der pathetische Römer.

Glückstadt.

D. DETLEFSEN.

## DER CODEX NAZARIANUS DES SALLUSTIUS.

In den im I. Bande dieser Zeitschrift (1866) S. 229 ff. enthaltenen "Bemerkungen zur Kritik des Sallustius") handelte H. Jordan S. 240 ff. über den "codex Nazarianus Gruters", nach welchem er umsonst in der Vaticana gesucht hatte, wie auch nach dessen andern "Palatini". Er stellte nämlich aus Gruters Ausgabe selbst (Francofurti MDCVII) fest, dass er kein anderer ist, als desselben "Palatinus primus", ein Verhältniss, das R. Dietsch (Ausg. 1859) entgangen war — wie übrigens schon J. Wasse (MDCCX, praef. S. IX) und F. Kritz (1834, zu Jug. 97, 5). Die Handschrift galt auch seither (vgl. Jordan, i. d. Zeitschr. III S. 461) für verschollen — und doch ist sie seit mehr als 20 Jahren bekannt (vgl. A. Eussner in Bursian Jahresb. Bd. X 1877 S. 167), wohl von den Germanisten benutzt, aber von den zünftigen Philologen nicht agnoscirt!

Im XX. Bande der Germania (1875) S. 402 f. theilte K. Zangemeister Proben ahd. Glossen aus dem Sallustcodex Vatic. n. 889 mit und in E. Steinmeyers Glossenwerk II. Bd. (1882) S. 608 ff. stehen sie zu Hauf, den aus dem von Echternach stammenden cod. Parisinus Lat. 10195 (vgl. M. Bonnet i. d. Ztschr. XIV S. 158 f.) geschöpften gegenüber geordnet. Der Vaticanus n. 889 gehört aber zum Bestand der Palatina und war in diese aus Lorsch gekommen, der dem heiligen Nazarius geweihten Benedictinerabtei im vordem Mainzischen Gebiet. Es lag also nahe zu vermuthen, dass Vat. Pal. 889 identisch sei mit dem Nazarianus.

<sup>1)</sup> Darin sind einige Versehen und Drucksehler so störend, dass ich sie hier zur Correctur anmerke: 1. S. 241 Z. 12 v. u. lies die 5 ersten Palatini; 2. die Fussnote \*) S. 243 zu ,jungen Handschristen (Z. 1) gehört zu denselben auf S. 242 Z. 5 v. u. vorkommenden Worten; in derselben lies dann Z. 1 ,sollten sie (die Worte) u. s. s. (statt ,sollte er'); 3. S. 244 Z. 16 lies ,Wolsenbütteler (statt ,Leidener') ,Handschrist'; 4. S. 247 Z. 18 v. u. ,die Lesart von P4 (statt ,P'); 5. S. 248 Z. 19 ,wie P2 (statt ,P'); 6. S. 234 Z. 20 ist Dietsch's Angabenissverstanden, lies ,die Züricher Hdschr. (T) strenui boni atque nobilemignobiles.

Nun erwähnt Gruter aus seinem Naz. — Pal. pr. eine Anzahl so hervorstechender Varianten, dass, wenn sie im Vat. 889 sich vorsinden, jener in diesem gefunden ist. In der That ist es mir von der Studierstube aus gelungen, die Identiät beider sestzustellen durch die gütige Beihülse des Herrn Dr. H. Graeven in Rom, der aus mein Ersuchen und nach meinen Angaben einige solcher Stellen für mich nachsah.

So wurden bestätigt folgende Lesungen Gruters: Cat. 8, 3 sacta proxumis (so nur P, bei Dietsch 1859, nach meiner Collation); 14, 1 urspr. actu (für factu, E!); 14, 7 quam quod cuiquam] quod gestrichen (ebenso E!); 15,4 urspr. extitam (statt excitam); 17, 1 primos appellare (ohne singulos, vgl. m und El); 18, 3 legitimas] corr. -o-; 19, 5 multo antea (G!); 20, 3 zwischen endem und mihi sehlt quae (vgl. m); 20,7 sumus aus fuimus (2. Hand); 36, 1  $\bar{g}$ . flaminium flammam (m!)] am Rand t. flaccum; 55, 4 incultu (vgl. Dietsch); 55, 5 lentulus dices (s. nachher); Jug. 11, 2 iusta] Interlinearglosse t iusticium; 17, 6 Rasur von etwa 12 Buchstaben; 41, 1 senatus od. dergl. (vgl. Dietsch) fehlt; 54, 9 nocturnis ita visis et aviis; 64, 1 igitur ubi Marius cum aruspicis dida eodem] am Rand: intendere videt (vgl. PP, !); 73, 7 sed paulo decreverat ea res] über paulo: senatus decio pro von späterer Hand; 74, 1 vanus (! Dietsch falsch und unvollständig, varius z. B. T!); 75, 4 eo] ohne-que (vgl. PP,, sowie Leid. Voss. 73 nach eig. Coll.); 83, 1 urspr. aecerrime (so! -ma bei Gruter ist Druckfehler); 92, 2 stque cohostes (so! bei Gruter cohortes, vgl. s nach Cortius und Dietsch); 93, 5 urspr. uti escenderat (P, 1. H., gew. asc.); 113, 3 quae scilicet ita tacente ipso occultare et oris patesecissent] am Rand ore patefecit.

Im Catalog der codd. Palatini latini der Vaticana, den die hiesige Stadtbibliothek seit Kurzem als Geschenk der bibliotheca apostolica Vaticana besitzt, tom. I (1886) p. 318 ist die Handschrist dem X. bis XI. Jahrhundert (, saec. X vel XI') zugewiesen, von Dr. Dressler (Germania a. O.) dem Ansang des XI.; Dr. Graeven aussert sich über das Alter nicht. Als Format giebt dieser an: 0,275 × 0,23 m, als Bestand XIII Quaternionen = 104 Blätter. Sallustii liber historiarum' = b. Catil. beginnt erst auf dem 2. Blatt, das als s. 1 gezählt ist; der Jugurtha schliesst auf s. 102°. Auf dem 1. Blatt (a) steht von H. des XI. Jahrh. , paraphrasis orationis dominicae, cum neumis', danach von H. des XV. vier Epigramme,

zwei auf Catilina, je eines auf Cicero und Marius; f. 102 und 103 enthalten den Bericht über die Aussindung der Leichname der Heiligen Benedictus und Scholastica etc. (XI.? oder XV. Jahrh.?). Das sür mich Wichtigste sagt der Catalog nicht, aber mein Gewährsmann: ,Darunter steht mehrsach die Notiz über die Herkunst der Handschrift: codex de monasterio sti Nazarii quod nominatur lauresham.'.)

Es ist klar, warum Gruter diesen als , Nazarianus' von den , Palatini' schied und doch wieder als zu diesen gehörig mit , Pal. pr.' bezeichnete: die Bücherschätze von Lorsch wurden 1555 grösstentheils der Palatina einverleibt, der seit 1602 Janus Gruter, Professor zu Heidelberg, vorstand (vgl. auch L. Gurlitt, Zur Ueberlieferungsgesch. von Cic. epp. libri XVI im XX. Supplbd. der Jahrbb. f. Ph. S. 517 und A. 9). Während er aber z. B. im cod. n. 898 Suetons Caess. die Bemerkung eintrug, dieser sei von ihm Pal. primus genannt (s. Catal. I S. 320), hat er dergleichen hier einzuzeichnen unterlassen. Sonach steht die Identität der , membranae Palatini primi Nazarianae' (Gruter zu Jug. 94, 2) mit , Vatic. Palat. 889 membr. in 4' ausser Zweifel.

Dass Gruters Angaben nicht völlig genau und auch nicht vollständig sind, ist nicht zu verwundern. Er unterscheidet zwar öster zwei Hände, merkt Rasuren, Streichungen, Verbesserungen an, aber wie sowohl die Mittheilungen des Catalogs als auch Dr. Graevens herausstellen, nach Zusall und Laune. Jener sagt: , cum glossis varia manu, scilicet coaeva, saec. XII et saec. XV' (von ahd. wird nichts bemerkt); dieser schreibt: ,Es sind mindestens drei Hände zu scheiden; — es ist oft schwer, erste und zweite Hand zu scheiden, zumal wenn man nur eine geringe Zahl von Stellen zu prüsen hat. Die Glossen der älteren Hände scheinen mit sol. 13-etwa auszugehen, aber andere sinden sich mehr oder minder zahleich bis s. 64. Auch aussührlichere Randbemerkungen sind nich selten'. Von alledem meldet Gruter nichts.

Zunächst also Ergänzungen zu den oben gegebenen Varianten: Cat. 8, 3 steht von 3. H. ma über (corr.) proximis; 14, 1\_\_\_\_
f von 3. H. vor actu gesetzt; 15, 4 excitam von 2. H. verb.; 17, 1\_\_\_\_
primo] s ausrad., am Rand mit Zeichen von 2. H. singulos; 55, 5\_\_\_\_

nach lentulus Rasur, nach dieser Zeilenschluss, in die Rasur und an den Rand schrieb 2. H. et per in; Jug. 11, 2 die Variante von 2. H.; 54, 9 ita visis von 2. H. getilgt; 73, 7 über ea von 3. H. f, d. h. wohl sed (so zwei geringe Hdschr. bei Dietsch); 113, 3 die Randbemerkung von 2. H.; — tare et oris pate — von 3. H. gestrichen, am Rand von 3. H tilyte eis (?). Von zwei Stellen berichtet Dr. Graeven anderes als Gruter; zu Jug. 6, 1 jener luxui schlechtweg (darüber von 3. H. voluptatis), dieser luxu] i sei nachträglich angefügt; zu 39, 2 jener exercitu], i scheint von 2. oder 3. H. angehängt, dieser: habuit primo vel, exercitu, vel, exercitus. Wer wird aber mit dem Gelehrten des XVI. Jahrh.s zu scharf ins Gericht gehen, wenn man am Ende des XIX. über Lesarten aus längst bekannten und Jedermann zugänglichen Handschriften nur mangelhaft unterrichtet ist?

Nach den Varianten zu schliessen, die Herr Dr. Graeven festzustellen die Gefälligkeit hatte, glaube ich nun nicht, dass aus N für den Text des Sallust eine bessere Grundlage zu gewinnen sei als aus dem von H. Jordan in erste Linie gestellten Paris. Sorb. 500 (P) und dem von mir diesem unmittelbar zur Seite gestellten Paris. Sorb. 1576 (P<sub>1</sub>, vgl. diese Ztsch. III S. 459 f.). Aber Gewinn für die Textconstituirung lässt sich auch aus diesem, wie noch andern, ziehen, und er ist auch besser als der Ruf, den ihm Jordan in den Eingangs erwähnten Bemerkungen gemacht hat.

Das zeigt gleich die a. O. S. 248 behandelte Stelle Cat. 55, 5, wo die Angabe der Rasur in N von Wichtigkeit ist. Nicht, P mit ei indices' — dem P, mit ei indices gleichwerthig ist — ,steht dem Wahren' (vindices, so sicher der Einsiedler von 1. H., über P, würde ich Dietsch's indirecter Bestätigung nicht trauen), ,so nahe als möglich', wie Jordan sagt, sondern N, der indices (oder uīdices?) gehabt hat; seinen Werth kann doch die Corr. 2. H. et per indices nicht beeinträchtigen.

lch durchgehe nunmehr, unter Mittheilung der authentischen Varianten aus N, die Stellen alle, welche Jordan a. O. S. 246 ff. besprochen hat.

Cat. 6, 7 libertatis (darüber 2. H. integritatis) causa] dieses den Genetiv erklärende Wort, in M<sub>2</sub> übergeschrieben, ist, wie in P<sub>2</sub>s, in den Text gedrungen.

15, 5 colore | exsanguis darüber pallidus 2. H.] -e am Zeilenschluss ausradiert; die Thatsache genügt, um den Fehler — Fehlen

von -i (zu ei) — zum Minimum herabzudrücken (P: colo|rei ex-anguis] also auch Zeilenschluss, nachher verb. color|ei).

31, 7 postulare patribus ///] über der Rasur, in der c stand: .f. coepit von 2. H.; wie in PP, E u. a. fehlt die Präpos. a, die man sich aus dem geringern P, leihen muss. c statt coepit (so PT u. a.) haben auch P, E.

Ebenso sind 36, 1 flammam (s. o.) und 51, 27 domesticis (darüber 3. H. bonis) in den Text gedrungene Glossen, wie man Jordan (S. 247 f.) zugeben muss.

Anders aber verhält es sich Jug. 3, 1: N hat quibus per fraudem | ///is (darüber 3. H. honos) fuit tuti aut, während in P steht: iis fuit uti tuti aut, vgl. dazu P<sub>1</sub>: his fuit uti (darüber tuti) aut. Die Fehler sind sehr lehrreich: im Archetyp stand falsch in Folge Haplographie fuituti, darüber tuti als Correctur, aber schon war zu uti ein Ablativ eingeschwärzt worden: iis oder his (so auch urspr. N), d. h. magistratibus et imperiis. Das Richtige bietet E, sowie m, der sog. ,beste' der sog. ,interpolati': is fuit tuti aut; zunächst steht N, dann folgt P<sub>1</sub>, erst im vierten Rang P, worauf M<sub>2</sub> (ius fuit tuti), endlich BP<sub>4</sub> (ius fuit utique tuti) und P<sub>2</sub>M (vis fuit utique tuti).

Zu 94, 1 kann ich zwar nichts anderes beibringen als was aus Gruter bekannt ist: qui et centuriae praeerant, aber es ist in einer Beziehung gut genug, -- da hier wieder was P hat schlecht genug ist: qui e centuriis erant ist im Ausdruck beispiellos und wird von Jordan S. 249 nur mit Zögern empfohlen. Ich glaube die Controverse mit Hilfe von P, erledigen zu können. Hier steht (von 1. H.): qui////cen//uri erant; in der 2. Rasur ist s deutlich erkennbar; die erstere umfasst zwei Buchstabenzüge unmittelbar vor c. Ich glaubte a zu erkennen, mein Freund und College Hr. Dr. E. Hafter in Glarus, der die Stelle zweimal prüfte, glaubte ef zu erspähen. Den Weg weist vielmehr gerade N mit dem unsinnigen aber desto unverdächtigern et: dies stand wohl im Archetypos (in P. die Abbreviatur von et: &?), d.h. ein Schreibsehler für es. Vgl. in den Varianten zu Jug. 31, 14: censes aus urspr. censet verbess. in PP.; Jug. 61, 1 ex insidiis niti PP, Em, nisi P, (1. H. übergeschr.) und N (nach Gruter, der sich dafür auf consensum mss. beruft), ferner T und, wenn aus Dietschens Schweigen etwas zu schliessen ist: MM, M., ni F, die man nicht berechtigt ist schlechtweg, die schlechtern der 1. Classe' zu nennen; vielmehr verschieben und vertheilen... sich die richtigen Lesarten recht ungleich über und unter die verschiedenen Handschriftengruppen. Schon Carrio wollte escensuri und auch Jordan hielt diese Lesung in petto für denjenigen, der qui e centuriis erant unmöglich finde. Aber nicht "P steht", wie er meint, "dem Wahren am nächsten", denn schon e centuriis ist Conjectur, sondern P, mit etcensuri, theilweise näher NMM, M, TF; denn deren et centuriae praeerant ist zwar qualitativ geringer, aber quantitativ halten sich P und N u. s. f. die Wage: dort t gestrichen und -is zugesetzt, hier -ae angehängt und prae- vorgesetzt. Noch eine Stufe schlechter stehen BP, P4: qui centuriis praeerant (ohne et). E fehlt hier.

Es mögen zum Schluss Angaben, gleichviel ob sie Gruter schon hat oder ob er sie unvollständig oder gar nicht hat, über Stellen folgen, die für die Werthung der Handschriften überhaupt und des N insbesondere von Bedeutung sind, wofür ich auf Jordans knappe Adn. crit. oder auf Dietschens verworrenen und trügerischen Apparat verweisen muss:

Cat. 2, 8 trunsigere] g von 2. oder 3. H. getilgt, Glosse consumpsere; 5, 4 cuius rei libet; 6, 2 urspr. alius alio more] aus Ras. alii, Glosse 2. H. uti consuetudo erat; 7, 6 se quisque] über v: 2 H. t sic; 10, 2 optanda aliis] 3. H. optandae, so E und die meisten, richtig P und Leid. 73 optanda alias, P, -da alia, also N im dritten Grade; 11, 7 fatigant, ne] -ba- über -ant; 12, 5 victores reliquerant] ohne hostibus, aber über der Z. 2. H. sociis; 13, 1 constrata 2. H. darüber pontibus constructa; 13, 3 incesserat vires; 14, 1 factu (s. o.) facillimum] 3. H. nihil facilius quam conscios congregare; 14, 5 molles et aetate fluxi] 3. H. teneri et states | labiles et inconstantes; 15, 2 adultum] 2. H. provectum; 15, 5 exsanguis] 2. H. pallidus; 17, 2 primum (2. H. darüber plurimum) audatiae (primum auch P. T von 1. H.1); 19, 4 dicant; 20, 2 spes magna dominatio in manibus frustra] über magna: f. quae est 2. H. | Ober dominatio: futurae -nis 3. H. | Ober manibus: potestate 3. H. | zu manibus: s. meis 2. H.; 20, 11 ingenium est] 3. H. cui naturale est ingenium; 20, 14 omnia ea victoribus; 21, 3 cum eo se consule////] m ausrad.; 23, 6 aestuabat (so E und die sog., schlechtern', PP, u. a. aestimabat), darüber ardebat 3. H.; 25, 3 libido sic accensa (so P und die sog., schlechtern', P, u. a. libidine; 36, 2 praeter illis rerum capitalium condempnatis 2. H. corrig. zweimal -o-Uber capit.: supplicia capitis; 54,6 eo magis illum adsequebatur.

Jug. 1, 5 multaque] at multum 2. H.; 14, 21 oriatur, ne] t ut 2. H.; 40, 3 iusserat (so)] ohne decreverit voluerit; 43, 3 milites scribere praesidia] ohne eligere; 49, 4 postremo cuiusque; 63, 6 consulatum :— nobilitas] am Rand 2. (1.?) H.: appetere . . . . plebs consulatum; 69, 4 civis ex collatio (richtig ex latio P<sub>1</sub>T 1. H. sµ, nach eig. Coll.); 72, 2 pavescere alio loco; 78, 2 alta; alia] Satzzeichen von 2. H., darüber f. st (d. i. sunt); 83, 3 probare partim abnuere] ohne alia; 92, 3 deserta fehlt; 93, 6 qua ipse |||||descenderat; 94, 2 facilius ascenderent (so auch P<sub>2</sub>T! — dagegen escenderent nur PP<sub>1</sub>, dieser 1. H.); 100, 1 dein Marius ceperat in hiberna. propter commeatum; 100, 2 apud extremos; 103, 2/112, 3 necessariorum pacem] dazwischen das Zeichen ^\(\frac{\cappa}{\cappa}\) von junger H. (Gruters?); 114, 1 quinto cepione et m. manlio; 114, 2 illique et usque] ohne inde; 114, 3 factus esset ei.

Das sind alle Varianten, über die ich für jetzt verfüge. Die hier mitgetheilten alle genügen indessen völlig, um als Ergebniss Folgendes festzustellen: N ist eine vorzügliche Handschrift, die um so mehr auch zur Textconstituirung herangezogen werden muss, je weniger P allein mit seinen vielen Fehlern aller Art ausreichen kann. Wenn N deren öfter mit P gemeinsam hat, so kann dies unmittelbar seinen Werth zwar nicht erhöhen, aber es weist mittelbar auf denselben Ursprung; öfter vertritt N mit P und ganz wenigen das Richtige, was seinen Werth steigert; nicht selten aber hat er mit andern als P, die sonst sehlerhaster sind, die richtigen Lesarten; das lenkt hinwieder die Aufmerksamkeit auch auf diese. Die Eigenschaft recht oft fehlerhaft zu sein, theilt er mit allen, P nicht ausgenommen. Ein bis ins einzelste zuverlässiges Bild von P gewinnt man übrigens ja auch aus Jordans adn. crit. nicht (vgl. denselben in dies. Ztschr. XI [1876] S. 330 ff. und dagegen meine Rec. der 2. Aufl. in ZfGw. XXXI [1877] S. 272 ff., sowie H. Meusel Jahresb. des phil. Ver., Berlin VI [1880] S. 16 f. 83 und F. Schlee ebd. XVI [1890] S. 46 und 48).

Ob an irgend einer Stelle N allein das Richtige überliefere, entzieht sich für jetzt der Beurtheilung, indessen bezweifele ich es. Doch ist bemerkenswerth die Lesung 63, 6: sie scheint die Lücke im Text und den Nachtrag am Rande zu geben, wie sie im Archetypos vorlagen; so erklärt sich am besten das Fehlen de ersten consulatum in P u. a., die Verschiebung der Worte appeternon audebat nach vorn in m, nach hinten in E (mit neuem Fehler

Der Schreiber irrte vom ersten consulatum gleich auf nobilitas ab (der gleiche Fehler zweimal in P Cat. 20, 11 und Jug. 36, 1/2). Also wiederum gelingt es, mit Hilfe des N den Archetypos zu restituiren.

Bemerkenswerth ist serner die Treue der Ueberlieserung Jug. 40, 3; 73, 7; 100, 1; serner Jug. 43, 3 das Fehlen der Glosse eligere (ebenso E, in m übergeschrieben, aber sonst steht sie im Text); hier, wie öster, die Beziehungen zu E, auch zu P,. Man wird sonach nicht sehl gehen mit der Vermuthung, Jug. 17, 7 habe in der Rasur serpentes dicit gestanden, wozu gerade der Platz reicht (zu erkennen ist nach Dr. Graevens Aussage nichts mehr), wie in P, E im Text steht.

Die Beleuchtung mancher Stellen von N und andern Handschriften aus dürfte aber im Weitern den Zweisel wachgerusen haben, ob P die einsame Höhe, zu der Jordan ihn gehoben, über welche ihn noch hinauszuschrauben Andere bemüht sind, in der Folge behaupten kann, ob er nicht vielmehr die Domäne mit einigen andern zu theilen haben wird; dazu gehört der im Vatic. Pal. 889 wiedergesundene Nazarianus Gruters, dessen Werth C. Nipperdey längst (Ind. lect. aest. 1872 S. 10 ff. — Opusc. S. 540) erkannt hat.

Zurich.

H. WIRZ.

## ZUR CHRONOLOGIE DER PRAEFECTI AEGYPTI IM ZWEITEN JAHRHUNDERT.

Die jüngsten Stein- und Papyrus-Funde auf ägyptischem Boden lassen den Versuch nicht aussichtslos erscheinen, etwas mehr Licht in die Chronologie der praefecti Aegypti zu bringen. In erster Linie können wir uns dabei einen Erfolg für die Zeit von Trajan bis Septimius Severus versprechen. Neue Ergebnisse für das erste Jahrhundert werden sich auch jetzt nur in geringerem Umfange erzielen lassen.

Zwei praesecti Aegypti des ersten Jahrhunderts')
mit Namen Vitrasius Pollio.

[C.?] Vitrasius C. f. Pollio, der unter Augustus procurator Galliarum Aquitaniae et Narbonensis (CIL. X, 3871) gewesen war, wird im vierten Jahre des Tiberius (16/17) als praef. Aeg. genannt (CIGr. 4963). Um die Mitte des Jahres 17 wird er die ägyptische Statthalterschaft als Nachfolger des Aemilius Rectus und des Seius Strabo (Dio 57, 19; Borghesi O. IV, 441 sqq.) angetreten und sie bis zum Jahre 20/21 (achtes Jahr des Tiberius) innegehabt haben, in dem er von C. Galerius (CIGr. 4711; Plin. n. h. 19, 1, 3) abgelöst wurde, um dann nach dessen kurzer Amtsführung zum zweiten Male dieses Amt bis zu seinem Ende 31 erfolgten Tode (Dio 58, 19) zu bekleiden.

Es folgt ein kurzes Provisorium<sup>2</sup>) unter Ti. Iulius Severus, einem Freigelassenen des Tiberius (Philo in Flaccum p. 965 [§ 1];

<sup>1)</sup> Ueber die trilingue in Philae gefundene Inschrift des ersten praes. Aeg. C. Cornelius Gallus s. Mahaffy Athenaeum 1896 n. 3568 p. 352; A. H. Sayce Academy 1245; Sitzungsber. d. Berl. Akad. 1896 S. 469 ff.; Mommsen Cosmopolis 1896.

<sup>2)</sup> Wohl hervorgerusen durch den Tod des Pollio, so dass die Bestimmung des caput ex mandatis (Ulpian. Dig. 1, 17): praesectus Aegypti nomprius deponit praesecturam et imperium . . ., quam Alexandriam ingressusit successor eius, nicht innegehalten werden konnte.

Dio 58, 19 nennt ihn Τβηφος), bis Anfang 32 A. Avillius Flaccus die Verwaltung Aegyptens übernimmt, die er nach dem Tode des Tiberius noch ein Jahr unter Gaius (Philo in Flaccum p. 966 [§ 3], p. 965 [§ 1]; CIGr. 4716 — Lepsius Denkmäler XII, 76 inscr. gr. 27; CIGr. 4957, 27) bis Ende 37 oder Anfang 38 beibehält.

Sein Nachfolger ist C. Vitrasius Pollio, der auf einer kürzlich in Assuan gefundenen (Acad. des Inscript. et Belles-Lettres 1896 p. 39) und vom 28. April 39 (anno III. C. Caesaris Augusti Germanici IIII. Kal. Maias) datirten Inschrift als praef. Aeg. genannt wird. Er ist der Sohn des gleichnamigen Präfecten unter Tiberius. Ob der bei Plinius (n. h. 36, 57) erwähnte Finanzprocurator unter Claudius sein Sohn oder Bruder ist, muss dahingestellt bleiben.

Im zweiten Regierungsjahre des Claudius (41/42) finden wir als praes. Aeg. L. Aemilius Re[ctus?] in einer Inschrift aus Denderah (Bull. de corr. hell. 1895 p. 524 — Cagnat Rev. arch. 1896 n. 79) genannt, in der Ti. Iulius Alexander als Epistratege erscheint.<sup>1</sup>)

#### L. Iulius Vestinus.

Man hat schon immer (Franz ClGr. III p. 311 a anknupfend an ClGr. 4957, 28) seine Präsectur zwischen der des Ti. Claudius Balbillus (ClGr. 4699, 4730; Seneca quaest. nat. 4, 2, 12), der 56 nach Aegypten gesandt wurde (Tacit. ann. 13, 22; Plin. n. h. 19, 1, 3), und der des Caecina Tuscus angesetzt, der, ursprünglich bei Nero in hoher Gunst stehend (Tacit. ann. 13, 20), aber im Jahre 67 während seiner Verwaltung Aegyptens in Ungnade siel (Spet. Nero 35; Dio ep. 63, 18).

Freund des Claudius (Bruns fontes l' p. 189, Col. II v. 11; Jung Wiener Studien 1892, 257 A. 258) unterrichtet.

Im sechsten Jahre des Nero (59/60) wird er als praef. Aeg.

<sup>1)</sup> Ist die Ergänzung richtig, dann haben wir wiederum zwei Männer derselben Familie vor uns, welche die ägyptische Präsectur im Beginne der Kaiserzeit bekleidet haben: den Vitrasii Polliones sind die Aemilii Recti an die Seite zu stellen (vgl. auch Mettius Modestus unter Claudius, Mettius Rusus Pomitian). Dio (57, 10) — dem zu misstrauen keine Veranlassung vorliegt — erwähnt einen praes. Aeg. Aemilius Rectus im Zusammenhang mit einer zur Charakteristik des Tiberius dienenden Aeusserung, die auch von Suet. Tib. 32, Orosius 7, 4, 4, Suidas v. Tipseos berichtet wird, im Beginne Beiner Darstellung der Regierung dieses Kaisers.

erwähnt in einer Rev. des Études grecques VII (1894) p. 298 (= Cagnat Rev. arch. 1895 n. 25) veröffentlichten Inschrift aus Coptusowie auf einem fast gleichlautenden broncenen Gewichtstück auf Alexandria (Allmer u. Terrebasse, inscr. ant. de Vienne II ad p. 1 sqq.).

Im siebenten Jahr des Nero (60/61) nennt ihn uns eine Dedic tionsinschrift der Stadt Ptolemais für jenen (Flinders Petrie, Illahu Kahun and Gurob 1889—90, London 1891 pl. XXXII u. p. 32 f

Frühestens in das achte Jahr des Kaisers (61/62) ist die U kunde (Aeg. U. d. Berl. Mus. n. 112, vgl. Wilcken in dies. Ztsc XXVIII, 235) zu setzen, die eine auf Anordnung des Vestinus a gegebene Steuerprofession ( $\alpha \pi o \gamma \rho \alpha \phi \dot{\eta}$ ) enthält.<sup>1</sup>)

C. Septimius Vegetus und der praef. Aeg. des Jahres 9

C. Septimius Vegetus lernen wir als Statthalter in d Jahren 86 (CIL. III p. 856 u. 1130) und 88 (26. Febr.: Bull. corr. hell. 1896 p. 167) kennen.

Der Name des im Jahre 90 fungirenden praes. Aeg. ist zwei neuerdings veröffentlichten Inschristen (Flinders Petrie, Cop [1896] p. 26 = Cagnat Rev. arch. 1896 n. 129; Flinders Pet Coptos p. 27 = Bull. de corr. hell. 1896 p. 169 ff. = Cagnat Rev. arch. 1896 n. 130) ebenso wie der des Kaisers Domitian erad

Mettius Rufus wird als Präsect bei Suet. Domit. 4 erwäl (s. auch Rev. des Études grecques I p. 313 — Eph. ep. VII p. 42 Es ist der Vater des Legaten von Lycien (CIGr. 4279. 428 Petersen und v. Luschan Reisen in Lycien 1889 n. 100) Metti Modestus, der später proconsul Asiae (CIL. III, 355 B, 7; s. di Ztschr. IV, 178), als Vorgänger des Avidius Quietus — dieser schon 97 wieder in Rom (Plin. ep. 9, 13, 15) —, wurde und de von Domitian relegirt wird (Plin. ep. 1, 5, 5).

Es ist nicht ausgeschlossen in diesem Mettius Rusus deradirten pras. Aeg. des Jahres 90 zu sehen.2)

# Praefecti Aegypti unter Trajan. Pompeius Planta.

Zwischen 76 und 79 war er procurator Pisidiae (Momms in dies. Ztsch. IV 1870, 110 A. 2). Am Anfang der Regiera

<sup>1)</sup> Ueber seine Söhne s. Friedländer Sittengesch. 16, 186; Jung a. O. 25

<sup>2)</sup> CIL. XII, 671 und CIL. VI, 1462 beziehen sich nicht auf ihn.

des Trajan erscheint er als praes. Aeg. in einer Dedicationsinschrist aus Ptolemais (Rev. erch. 1889<sup>I</sup> p. 70: Trajan hat nur den Beinamen  $\Gamma\epsilon\rho\mu\alpha\nu\iota\kappa\dot{\alpha}\varsigma$ ). Die Erwähnung seiner Präsectur in dem Brieswechsel zwischen Trajan und Plinius (Plin. ep. ad Traianum 7 [23] u. 10 [5]) weist auf das Jahr 98 (Mommsen in dies. Zisch. Ill 1869, 54 A. 1). Auf dasselbe Jahr sührt uns eine kürzlich in Assuan gesundene Inschrist (Acad. des Inscr. et B.-L. 1896 p. 40), die zwischen den 1. Januar und den 18. September 98 zu setzen ist.

U. B. M. 226 zeigt ihn uns noch am 26. Februar 99 (zweites Jahr des Trajan, 1. Phamenoth) im Amt.

Plinius ep. 9, 1 erwähnt ihn als vor Kurzem verstorhen. Chronologisch 1) lässt sich dieser an einen Maximus, der als persönlicher
Gegner des Planta geschildert wird, gerichtete Brief nicht näher
fixiren. Es ist sehr wahrscheinlich, dass der Adressat der auch
sonst, so im letzten Briefe des neunten Buches (24), genannte
Messius Maximus ist. An den praef. Aeg. des Jahres 104 C. Vibius
Maximus ist nicht zu denken.

Wann demnach Planta gestorben, ob er die Statthalterschaft bis zu seinem Tode innegehabt, lässt sich nicht feststellen.

#### C. Vibius Maximus.

Wir finden ihn, der im Jahre 93 noch praes. coh. Ill. Alpinorum in Dalmatien war (Militärdiplom 23), am 16. Februar 104 (im siebenten Jahre des Trajan) als praes. Aeg. auf der Memnonssäule verewigt (CIL. III, 38). Sein Name und seine Präsectur werden auch noch erwähnt in einer Urkunde aus der Mitte des zweiten Jahrhunderts (U. B. M. 329, 25).

Im Jahre 105 (CIL. V, 875) hat er schon einen Nachfolger erhalten in

#### C. Minicius Italus.

Seinen cursus honorum kennen wir jetzt aus zwei Inschriften, von denen die eine schon länger bekannte aus Aquileia (CIL. V, 875; 8. Jung a. O. 235), die andere kürzlich (s. G. Botti, il museo di Alessandria 1893 p. 18 — Cagnat, Rev. arch. 1893 n. 91) gefundene aus Alexandria stammt.

Die von einem centurio der leg. III. Gallica dedicirte alexan-

<sup>1)</sup> Ueber die Chronologie des neunten Buches s. Mommsen in dies. Ztsch. (1869). 53.

drinische Inschrist, die sehr lückenhast erhalten ist, ist minder sorgsältig abgesast,¹) bestrebt sich möglichster Kürze,²) gipselt in der
Ehrung des derzeitigen praes. Aeg., ohne sein amtliches Vorleben
aus genaueste zu erschöpsen.

Die Ehreninschrift des Stadtrathes von Aquileia dagegen giebt den vollständigen und officiellen cursus honorum ihres Mitbürgers; ihr ist mehr Gewicht beizulegen. Es bleibt nur ein Bedenken: wenn auch provinc. Hellespont. (CIL. V, 875) als Finanzdistrict der Provinz Asia aufgefasst werden kann (Le Bas-Waddington, Voyage arch. III, 1,710), so bleibt doch beim Mangel einer sonstigen Erwähnung die Ersetzung dieser Procuratur durch [proc. . . . .] Tusciae in der alexandrinischen Inschrift zu bemerken. Deswegen möchte ich aber keineswegs (schon aus chronologischen Gründen) der Lesung der letzteren — es wäre etwa an eine analoge Stellung wie die des CIL. III, 1464 (aus dem Jahre 211) genannten proc. stationis privatarum per Tusciam et Picenum (s. auch CIL. VIII, 822 Ende des dritten Jahrhunderts) zu denken — den Vorzug geben.

#### Dioscurus.

Am Piedestal der jetzt im Giardino della Pigna im Vatican befindlichen Antoninus-Säule befindet sich folgender Vermerk des Pächters der Steinbrüche, aus dem das Material entnommen:

Διοσκούρου (!) |  $\angle \mathcal{F}$  Τραιανοῦ | ... δύο ἀνὰ πόδες (sic) ῦ | ... ['Αριστε] ίδου ἀρχιτέκτου (Kaibel Inscr. Sic. Ital. 2421, 1). Ziehen wir zum Vergleich die zwei Inschriften (Kaibel 2421, 2): ἐπὶ Λούπωι ἐπάρχωι | Αἰγύπτου. διὰ Ἡρακλείδου ἀρχιτέκτονος, und CIL. III, 6588:  $\angle \overline{\iota\eta}$  Καίσαρος Βάρβαρος ἀνέθηκε ἀρχιτεκτονοῦντος Ποντίου | anno X VIII Caesaris Barbarus) praef. Aegypti posuit architectonte Pontio, heran, so erscheint es wahrscheinlich, dass wir es trotz der formlosen Bezeichnung) mit

<sup>1)</sup> Darauf ist wohl leg. V. Vict. statt VI. Vict.; Coh. I. Britan... statt Breucor. equit. c. R. zurückzuführen.

<sup>4)</sup> S. auch U. B. M. 388 Col. III v. 11: ὁμοίως τοῦ αὐτοῖ Ποστούμου τοῦ αὐτοῦ ἐτους Αθὺρ ε, wo ein praes. Aeg. (s. Mommsen Zeitschr. d. Savigny ===t.

dem praef. Aeg. im neunten Jahr des Trajan (105/106) zu thun haben.

C. Vibius Maximus, C. Minicius Italus und Dioscurus haben sich danach sehr rasch als praef. Aeg. abgelöst. Dioscurus hat vielleicht ein ähnliches Provisorium (hervorgerusen durch den plötzlichen Tod des C. Minicius Italus) bekleidet wie der Freigelassene des Tiberius, Ti. Julius Severus (s. S. 210 A. 2).

## C. Sulpicius Simius.

Labus, di un' epigrafe latina d' Egitto 1826 p. 100 sqq., Borghesi O. III, 127 sq., Mommsen zu CIL. III, 24 wollen nichts von einem Präsecten des Namens wissen, setzen vielmehr an dessen Stelle den als praes. annonae (frgm. Vatic. § 233; Hirschseld, Philologus 29 S. 30) und als praes. praet. im Beginn der Regierung des Hadrian (Hirschseld V. G. 225 n. 33) bekannten Sulpicius Similis.

Das lässt sich nicht aufrecht erhalten. In der CIL. III, 24 und CIGr. 4713 c veröffentlichten Inschrift ist zu lesen: An. XII. Imp. Nerva Traiano Caesare Aug. Germanico Dacico per Sulpicium Simium praef. Aeg. In der griechischen Inschrift aus Panopolis (CIGr. 4714; Letronne Rec. I p. 106 n. 115) heisst es ebenfalls nach der Lesung bei Lepsius, Denkmäler aus Aegypten XII, 75, inscr. gr. 24, wie dies schon Schwarz in Fleckeisens Jahrbüchern 1895, 640 betont hat: — ἐπὶ Γαΐου Σουλπικίου Σιμίου ἐπάρχου Αἰγύπτου ἡρξατο τὸ ἔργον, συνετελέσθη δὲ Διβ΄ Αὐτοκράτορος Καίσα-ρος Νέρουα Τραιανοῦ Σεβαστοῦ Γερμανικοῦ, Παχῶν ιθ (= 14. Mai 109).

Wir finden also in zwei Inschriften C. Sulpicius Simius<sup>1</sup>) als praes. Aeg. im zwolsten Jahre des Trajan (108/109) erwähnt. Zu diesen kommt nun U. B. M. 140: hier steht ein an Σίμμιος<sup>2</sup>) ohne weiteren Zusatz (Σίμμιέ μου) gerichtetes Mandat Trajans, das den im

hammer A

<sup>£</sup> Rechtsgesch. R. A. 1895 (16), 181 ff.), dessen Zeit unbestimmt ist (nach der Schriftform 2/3. Jahrh.), ebenso formlos bezeichnet wird.

<sup>1)</sup> Analogien zu seinem eigenartigen Cognomen führt an Letronne Rec. I p. 421.

<sup>2)</sup> Das Doppel-μ im Namen kann nicht verwundern, es bezeichnet nur den Vocal, auf dem der Ton liegt (vgl. Joseph. b. J. 7, 10, 4; Euseb. hist. occl. 4, 2 p. 141: Λούππου). U. B. M. 484 v. 5/6 lesen wir auch τοῦ λαμπροτάτου ήγεμόνος Σουβαττιανοῦ ἀπύλου (Subatiani Aquilae, s. u. S. 230). Und andere Beispiele mehr, so bes. Αὐρήλλιος.

suspendirten ') matrimonium iustum geborenen Kindern der activen und emeritirten Legionare der leg. III. Cyrenaica und XXII. Deiotariana die bonorum possessie unde cognati gewährt.

Am Schlusse (v. 28 sqq.) heiset es: ταύτην μου την δωρεάν και τοις στρατιώταις έμοῦ και τοις οὐετρανοις εύγνωστόν σε ποιῆσαι δεήσει. An den praesectus exercitus qui est in Aegypto (— praesectus castrorum), der, so lange die legio III. Cyrenaica und XXII. zusammen in Nicopolis-Alexandria in Garnison lagen, diese beiden commandirte (Wilmanns, Eph. ep. I p. 81 sqq., Mommsen, Eph. ep. V p. 577, Jung a. O. 260 ff.), ist also nicht zu denken. Das Mandat richtet sich vielmehr an den obersten Militär- und Verwaltungsbeamten, den praes. Aeg.

Die Jahresziffer ist leider sowohl nach ägyptischer (v. 2) als römischer Zählung (v. 4) nicht erhalten und auch nicht nach den kümmerlichen Buchstabenfragmenten der Consulnamen zu ergänzen; nur den Tag und Monat kennen wir (v. 8/9: πρίδιε νόνας Λουγούστας, ὅ ἐστιν Μεσορὴ τα = 4. August). Als terminus ante quem ist aber das Jahr 109 anzusehen, da die legio II. Traiana Fortis, die uns zuerst (kurz nach ihrer Bildung) im Februar 109 (CIL. III, 79) begegnet, noch nicht genannt ist. Es kommt also nur der 4. August des neunten, zehnten oder elsten Jahres des Trajan in Betracht, der 4. August 106, 107 oder 108. Der für die Jahresziffer des Trajan vorhandene Raum gestattet nun nur eine einstellige Ziffer: es bleibt daher als Datum nur der 4. August 106 oder 107, wahrscheinlich der 4. August 107 (zehntes Jahr des Trajan: L.).

Betrachten wir die Amtsführung des Dioscurus als Provisorium, dann können wir den Beginn der Verwaltung des C. Sulpicius Simius schon in das Jahr 106 setzen.

## M. Rutilius Lupus, (Q. Marcius Turbo), O. Rhamnius Martialis.

Lupus (s. Kaibel 2421, 2 vgl. oben S. 214; Franz zu ClGr. 4713 d) wird im Papyr. Cattaoui (Bull. dell' Ist. di diritto romano

<sup>1)</sup> S. P. Meyer, Concubinat S. 106, 108, 114. Ein näheres Eingeben auf U. B. M. 140 muss ich mir für eine demnächstige Interpretation (abweichend von Mitteis in dies. Ztsch. 1895 S. 614) in der Zeitschr. d. Savignyst. f. R. A. aufsparen.

<sup>2)</sup> S. Trommsdorff, quaestiones dune ad historiam legionum Remanusum spectantes, Lipsiae 1896.

<sup>3)</sup> Labus a. O. p. 104 sqq.; Letronne Rec. 1 p. 119 sqq., 164, 430 sqq.;

1895 p. 155 sqq.) Col. III, der vor das Jahr 115 zu setzen ist, als praes. Aeg. genannt: er war also schon Präsect, als im 18. Regierungsjahr des Trajan (114/115) der jüdische Ausstand ausbrach (s. Schürer Gesch. d. jüd. Volkes I, 556 ff., bes. 557 A. 42 u. 43).¹) Bei der Schilderung desselben erwähnt ihn Eusebius (hist. eccl. 4, 2) im neunzehnten Jahre des Kaisers (115/116) als Statthalter.

Eine Inschrift vom 24. Mai 116 (CIGr. 4948) nennt Lupus als praef. Aeg. Auch nach Annahme des Beinamens Parthicus durch Trajan — der in Aegypten urkundlich nicht vor dem zwanzigsten Regierungsjahr begegnet (Letronne Rec. I p. 121) — finden wir ihn in dieser Stellung (CIGr. 4843), die er auch noch am 5. Januar 117 inne hat (U. B. M. 114 I).

Derselben Zeit (s. Wilcken in dies. Ztschr. XXVII, 478) gehört wohl der von Wilcken neu herausgegebene und commentirte Pariser Papyrus 68 an, in dem von einem Edict und andern Massnahmen unseres noch im Amte besindlichen (III, 21 sqq.) Präsecten (I, 4 sqq.) die Rede ist. Wir haben es hier mit der Vertheidigung der nach theilweiser Niederwerfung des Ausstandes vor dem Kaiser angeklagten jüdischen Führer zu thun, die den verkehrten und sur die Juden schimpslichen Maassregeln des Lupus das Umtichgreisen der Empörung in Aegypten in die Schuhe schieben. Da es sich hier um die Untersuchung der Ursachen und Ansänge der Bewegung handelt, wird Q. Marcius Turbo nicht genannt, der erst in Folge der Ausdehnung des Ausstandes gegen die Juden der Cyrenaica, des Hauptheerdes der Empörung, und Aegyptens in ausserordentlicher militärischer Mission gesandt wurde.

Diese in die kurze Zeit zwischen Ansang und Ende 117 zu setzen, helte ich nach den Worten des Eusebius a. O.: ὁ δὲ πολλαίς μάχαις ἐν οὐκ ὀλίγψ τε χρόνψ τὸν πρὸς αὐτοὺς διανονήσας πόλεμον, wenn sie auch vom Parteistandpunkte aus übertrieben sein mögen, für unmöglich. Turbo wird vielmehr noch im Jahre 116 nach Afrika gekommen sein, Lupus unter Entbindung von seinen militärischen Functionen die Präsectur weiter bekleidet haben und erst nach der Niederwersung des Ausstandes und der

Borghesi O. V, 23; Ruggiero dizionario ep. I p. 280; Wilchen in dies. Ztsch. XXVII (1892), 464 ff.; Mommsen R. G. V, 544.

<sup>1)</sup> Der im Pap. Paris. 68 Gol. II v. 4 genannte Ardruos kann also nicht sein Vorgänger gewesen sein, unter dem der Ausstand ausbrach, wie dies Wilchen (in dies. Zisch. XXVII, 476) vermuthungsweise annimmt.

im Anschluss daran erfolgten Abberufung des Turbo im Anfang der Regierung des Hadrian (vit. Hadr. 5) durch Q. Rhamnius Martialis (CIGr. p. 312, Hirschfeld V. G. index) ersetzt worden sein, den wir am 23. April 118 als praef. Aeg. finden (CIGr. 4713 f., 4713).

Q. Marcius Turbo scheint bis zu seiner praesectura praetorio (s. Hirschfeld V. G. 225 n. 34, CIGr. III p. 312a, Letronne Rec. 1 p. 164) nur zu ausserordentlichen Missionen vorzugsweise militarischen Charakters (Dio ep. 69, 18: στρατηγικώτατος ἀνήρ) verwandt worden zu sein, ohne die sonst übliche procuratorische Carriere einzuschlagen. Das zeigen uns die Worte der vita Hadriani 5, 8: Marcio Turbone, Iudaeis compressis, ad deprimendum tumultum Mauretaniae destinato. — 6, 7: Marcium Turbonem post Mauretaniae [bellum] praefecturae infulis ornatum Pannoniae Daciaeque ad tempus praefecit. — 7, 3: Dacia Turboni credita titulo Aegyptiacae praefecturae, quo plus haberet auctoritatis, ornato. Zuerst erhält er den Auftrag - zugleich mit Lusius Quietus, der gegen die Aufständischen in Mesopotamien gesandt wurde -, die cyrenäischen und ägyptischen Juden niederzuwerfen (von einer ägyptischen Präsectur ist nicht die Rede). Dann wird ihm eine ähnliche Aufgabe in Mauretanien zuertheilt. Nach Beendigung des dortigen Krieges wird er, wiederum in vorübergehender Mission (ad tempus), mit einem ausserordentlichen Commando in Pannonien und Dacien betraut und erhält Charakter und Amtszeichen eines praesectus¹) (s. Dio ep. 69, 18: Τούρβων μέν — ος καλ Επαρχος ) γεγονώς, εἴτ' οὖν ἄρχων τῶν δορυφόρων). Als auch diese Provinzen beruhigt sind, überträgt ihm der Kaiser die Verwaltung Daciens, mit ausserordentlichen Machtbesugnissen, die ihn - jetzt erst an Rang dem praef. Aeg. gleichstellen. Hierauf gelangt er zur praef. praet. (vit. Hadr. 9; CIL. III, 1462).2)

<sup>1)</sup> Die Vorsteher der Nichtsenatoren unterstellten Provinzen hiessen anfänglich vorzugsweise praesecti (CIL. V p. 809; s. auch Henzen Annali 186244; Mommsen St. R. III, 557). Enaoxos, das ohne weiteren Zusatz vom Dio meistens — praes. praes. gebraucht wird (z. B. ep. 71, 3; 77, 21; 78, 35 wird hier von ihm — entsprechend den Worten der vit. Hadr. — absolutis praesectus verstanden (s. auch Mommsen R. G. V, 565 A.3 gegen Hirschafteld V. G. 271 A.4, Jung a. O. 228 A.6, 232 A.28). Praesecturae insulis ornatz steht dem titulo Aegyptiacae praesecturae ornatus gegenüber; es werdenzwei verschiedene Stadien seiner Lausbahn bezeichnet.

<sup>2)</sup> Ein Vergleich dieser ausserordentlichen Missionen des Turbo mit de

## Praesecti Aegypti unter Hadrian. Q. Rhamnius Martialis.

s. S. 218.

## T. Haterius Nepos.

Wir finden ihn im Jahre 121 als Prafecten, nachdem er kurz vorher praefectus vigilum gewesen war (CIL. XI, 5213; Hirschfeld V. G. 146 n. 10; Borghesi O. V, 3 sqq.). Auch im Jahre 124 antirt er noch, wie uns ein in der zweiten Halfte des achten Jahres des Hadrian sich abspielender Erbschaftsprocess (Pap. Erzh. Rain. 1492 — Wessely, Corp. Pap. Rain. I n. 18) zeigt, bei dem es sich um die rechtlichen Unterschiede zwischen ἔγγραφοι und ἄγραφοι γάμοι handelt (Wessely, Sitz.-Ber. d. Wien. Akad. 124, 22 f.; Mommsen, Zeitschr. d. Savignyst. f. R. A. 1892, 284 ff.).

## T. Flavius Titianus. 1)

- Am 20. März 126 verzeichnet er sich als Präsect auf der Memnonssäule (CIL. III, 41). Zwei Steuerprosessionen zeigen ihn was noch in dieser Stellung im sünszehnten Jahre des Hadrian (130/131), und zwar am Ende desselben (U. B. M. 459 ist datirt vom 2. August 131, Mesooph  $\bar{\mathfrak{P}}$ ; U. B. M. 420 sehlt das Monats-datum).
- T. Flavius Titianus verwaltet die ägyptische Statthalterschaft also mindestens von 126—131; in die Zeit seiner Präsectur sällt der Ausenthalt des Hadrian in Aegypten (Herbst 130 bis Herbst 131: Lorr, Reisen des Kaisers Hadrian 59—66).

## Sex. Petronius [Sura] Mamertinus.2)

Er ist als praef. Aeg. am 10. März 134 auf dem Memnons-koloss verewigt (CIL. III, 44 = Lepsius XII, 101 inscr. lat. 7);

Procuratoren, die in kaiserlichen und senatorischen Provinzen in ausserordentlichen Fällen (meist in Folge Todesfalles z. B. CIL. V, 875: proc. provinciae
Asiae quam mandatu principis vice defuncti pro cos. rewit; s. Marquardt
St. V. I, 556 A. 8 u. 9) vice praesidis provisorisch die Verwaltung übernahmen,
erscheint mir nicht statthaft. Diese Procurationen lassen sich höchstens der
provisorischen Verwaltung des Ti. Iulius Severus und des Dioscurus an die
Seite stellen (s. S. 210 A. 2, S. 215).

- 1) Ueber die drei praef. Aeg. mit Namen Flavius Titianus s. CIGr. III p. 312sq.; Rossi Bull. di archeol. crist. 1875 p. 40, 63-69 (bes. 65); Ruggiero dision. p. 279.
- 2) Sein Vater ist der CIL. VI, 977 genannte procurator M. Petronius Sura; s. Hirschfeld V. G. 225 n. 36. Ueber seine frühere Carriere lässt sich

eine metrische Inschrist aus Nubien (CIL. III, 77) spricht von einem von ihm in die äthiopische Wüste unternommenen Zuge. Aus der Zeit seiner Präsectur sind uns zwei wichtige Urkunden erhalten, die einen Auszug geben aus dem Tagebuch (ὑπομνηματισμοί) von Beamten, denen die Rechtsprechung vom Präsecten delegirt ist (ἐξ ἀναπομπῆς): U. B. M. 1142 vom 25. Febr. 134 zeigt uns den Journalauszug eines ἀρχιδικαστής, U. B. M. 19 (Col. I, 2/3, 11; Col. II, 11) mit einem Enderkenntniss vom 11. Febr. 135 den eines nicht näher bezeichneten κριτής. 1)

Unter Antoninus Pius, wahrscheinlich im Jahre 140 (CIL. VI, 1009; Hirschfeld V. G. 225 n. 36; Pauly V, 1407; Letronne Rec. II p. 376) ist Mamertinus praef. praet. Er wird die ägyptische Prafectur bis zum Tode Hadrians bekleidet haben.

## Praesecti Aegypti unter Antoninus Pius.

#### C. Avidius Heliodorus.")

Er war ein Günstling des Hadrian, unter dem er zwischen 120 und 122 (Hirschfeld V. G. 257 A. 4; Friedländer Sittengesch. I., 185 f.) Vorstand des Bureaus ab epistulis war, später aber in Ungnade fiel (vit. Hadr. 15, 5). Erst unter Antoninus Pius wurde er, der Rhetor und Philosoph (vit. Hadr. 16, 10), wegen seiner rhetorischen Fähigkeiten (Dio ep. 71, 22) zum praef. Aeg. ernannt: es nennen ihn zwei in Assuan gefundene Inschristen (CIL. III, 6025, frühestens aus dem Jahre 139, und Acad. des Inscr. et B.-L. 1896 p. 41), welche nicht derselben Zeit angehören, da die in beiden unter dem praef. Aeg. als Vorgesetzte der coh. I. Fl. Cilicum equit.

nichts Sicheres seststellen. Auf die Inschrist bei Marini, atti e m. degli Ar vali II p. 728: Petronio Ma.. sacr. 
<sup>1)</sup> Ueber die beiden Urkunden s. Wilcken, Philologus 1894, 107; über U. 19 s. Th. Reinach, Nouv. Rev. hist. de droit fr. et étr. 1893, 5 ff., Mommsen, Zeitschr. d. Savignyst. f. R. A. 1893, 1 ff.

<sup>2)</sup> Letronne Rec. I p. 129 sqq., II p. 376; Franz ClGr. p. 312; Waddington, Acad. des Inscr. et B.-L. 26 (1867) p. 243 sqq.; Petermanns Mittheilungen 1875 S. 385; Napp, de rebus imperatore M. Aurelio Antonino in Oriente gestis, Bonn 1879, p. 58 sqq.; Jung a. O. 236 f.; W. Schmid, Rhein. Mus-XLVIII 1893, 53 f.; Lacour-Gayet, Antonin le Pieux 140 sqq.

<sup>3)</sup> Die Identität des Rhetors und Philosophen ist meines Erachtens nicht zu bezweifeln.

genannten praef. castrorum [leg. II. Tr. F.] verschieden sind. Sodann erscheint sein Name in einer dritten Inschrift aus der grossen Oase (CIGr. 4955), die, aus dem dritten Jahre des Kaisers stammend, vom 12. August 140 datirt ist.

Der Papyrus Cattaoui Col. IV, 16 zeigt ihn uns als Präsecten im sünsten Jahre des Kaisers,  $\tilde{\epsilon}\pi\alpha\gamma o\mu \acute{\epsilon}\nu\omega\nu\ \bar{\gamma}$ , also am 26. August 142.

U. B. M. 113 (v. 1 u. 7 ff.) giebt einen Auszug aus den Acten über die Ausmusterung für sämmtliche ägyptischen Truppentheile (Legion, auxilia, Flotte), die unter dem Vorsitz des Heliodor als praef. Aeg. vom 15. Februar bis 16. Mai 143 stattfand (¿πίκρισις).¹)

Sein Name ist auch U. B. M. 256, 1 zu ergänzen.

Im Jahre 148 finden wir als praef. Aeg. Petronius Honoratus (s. S. 222).

Bei Ioannes Antiochenus (Malalas), Chronogr. XI, 367 (p. 280 ed. Niebuhr), aus dessen Worten Labus a. O., 114 und Letronne Rec. I 133 sq. einen praef. Aeg. Dinarchus als Nachfolger Heliodors entnehmen, ist wohl zu lesen: ἐπεστράτευσε δὲ κατὰ Αἰγυπτίων τυραννευσάντων καὶ φονευσάντων τὸν Αὐγουστάλιον ἔπαρχον (oder ἕπαρχον, statt Δείναρχον): Αὐγουστάλιος ἔπαρχος entspricht dem praefectus Augustalis (s. D. 1, 17; Cod. Theod. 14, 27, 1; Not. Dign. Or. ed. Seeck 23, 24; Cod. Just. 10, 32, 57 und 59; s. auch CIL. III, 35: praef. Aug.). Die Worte beziehen sich auf M. Sempronius Liberalis (s. S. 224) und das Jahr 156.

Der Aufenthalt des Rhetors Aristides in Aegypten, aus dem Letronne Rec. I, 129 sqq. Rückschlüsse zieht auf die Amtsdauer des Heliodorus, fällt, wie jetzt nach der von W. Schmid (Rhein. Mus. 1893 [48], 53 ff.) neu äufgestellten Aristideschronologie sicher feststeht, zwischen 149 und 155 (Aristid. orat. 26, 508 Dindorf; s. Schmid a. 0. 80). Damals war also Heliodorus nicht mehr im Amte; die Bekanntschaft zwischen den beiden Männern ist nicht in Aegypten, sendern während des Aristides Anwesenheit in Rom, im ersten Jahre der Krankheit geschlossen (Schmid a. 0. 56).

Im zehnten Jahre der Krankheit, unter dem proconsul Asiae Severus (Schmid 79. 81), also Anfang 165, erhält Aristides aus Italien Briefe der "Kaiser" (Schmid 76 ff.) und des früheren Statthalters von Aegypten Heliodorus (Aristid. orat. 26, 524). Wir finden

<sup>1)</sup> Hieraber s. einen demnächst im Philologus zu veröffentlichenden Ausstz.

diesen also noch unter Marcus am Leben und am Kaiserhofe in Gunst stehend. Die Nachricht der vit. Avidii Cassii 1 § 2 u. 3, dass er im Ansang der Regierung des Marcus in vollem Ansehen gestorben, gewinnt dadurch an Glaubwürdigkeit.

#### M. Petronius Honoratus. 1)

Den cursus honorum des M. Petronius M. f. Quir. Honoratus giebt uns CIL. VI, 1625b (s. auch VI, 1625a); die letzten Stationen desselben sind die praesectura annonae und die praes. Aegypti. Labus a. O. p. 126 setzt diese in die letzten Jahre des Marcus.

U. B. M. 265 zeigt uns nun aber eine durch einen trib. mil. leg. II. Tr. F. auf Befehl des praes. Aeg. M. Petronius Honoratus im elsten Jahre des Antoninus Pius (vom 12. Januar 148 ab) vorgenommene Nachprüsung und Ausmusterung (ἐπίκρισις) des Recrutirungsmaterials (Auxiliar- und Flotten-Veteranen) sür die legio II. Traiana Fortis.<sup>2</sup>)

Honoratus war also im Jahre 148 praef. Aeg.; als solcher wahrscheinlich Nachfolger des Heliodorus.

#### L. Valerius Proculus.

In einer Inschrift (CIL. II, 1970), die ihm seine Landsleute, die Bürger von Malaga, setzen, wird sein ganzer cursus honorum aufgeführt, als dessen letzte Stationen wir (unter Hinzunahme von CIL. II, 1971) gleichfalls die praefecturae annonae und Aegyptikennen lernen.

Nach Rénier (Mélanges d'épigraphie 1854 p. 86 sq.), dem Jung a. O. 240 folgt, fällt der Anfang seiner Laufbahn unter Caracalla, das Ende unter Severus Alexander. Hirschfeld hat dagegen schon Philologus 29 (1870) S. 30 A. 11 seine praef. annonae in das Jahr 144 gesetzt (s. Friedländer a. O. 16, 174).

Dass das Ende seiner Carriere — und damit auch die Inschriften aus Malaga — unter Antoninus Pius fällt, beweist uns jetzt U. B. M. 288; hier ist zu lesen:

- ν. 1: [Λούκιος Οὐαλέριος Πρό]κλος ἔπαρχος Α[ἰγύπ]του λέγει
- ν. 12: [ $\angle$  ? . . . . . . Αὐτοκράτο]ρος [Kαί]σαρος [Τίτου Aίλ]ίου ᾿Αδριανοῦ [᾿Α]ντωνί-
- ν. 13: [νου Σεβαστοῦ Εὐσεβοῦς] Φαμ[εν]ώθ ιδ.

<sup>1)</sup> Hirschfeld, Philologus 29 S. 31 Nr. 15; Jung a. O. 238f.

<sup>2)</sup> s. S. 221 A. 1.

Proculus war also praef. annonae 144 und wird dem nur kurze Zeit amtirenden Honoratus als praef. Aeg. gefolgt sein, um seinerseits bald darauf (noch vor 150) von L. Munatius Felix abgelöst zu werden.

#### L. Munatius Felix.

Eine im Recueil de travaux rél. à la philol. et à l'archéol. Égypt. et Assyr. 1894 p. 44 n. 94 (= Cagnat Rev. arch. 1894 n. 162) veröffentlichte Inschrift besagt:

Αὐτοχράτορος Καίσαρος Τίτου Αἰλίου Αδριανοῦ Αντωνίνου Σεβαστοῦ Εὐσεβοῦς Παχών ἐπὶ Λουκίου Μουνατίου Φήλικος ἐπάρχου Αἰγύπτου ἐπὰ ἀγαθῷ. Danach ist U.B. M. 448, 5 zu ergänzen:

Δουκίφ Μουν[ατίφ Φήλικι ἐπάρχψ] Δἰγύπτου. Wir müssen weiter CIGr. 4863 Col. III folgendermaassen lesen:

∠ ? 'Αντωνίνου

Καίσ[α] ρος τοῦ κυρίου — — ἐπὶ Λουκίου [Μουνατίου Φήλικος] ἐπάρχου Λίγύπτου ἐπ' ἀγαθφ.

Endlich erhalten wir durch die Angabe eines praes. Aeg. Felix sür das Jahr 150 (s. Labus a. O. p. 115, ClGr. p. 312 b) bei Justin. Martyr. Apolog. 1, 29 p. 6 ed. 1742 für die Präsectur des L. Munatius Felix die nähere Datirung um das Jahr 150.1) Sie sällt dem-

<sup>1)</sup> Vielleicht beziehen sich auf ihn auch die Worte der U. B. M. 613, 28: 

πτοῦ ἀναγνωσθέντος ὑπομνήματος Μουνατίου (das Rescript eines früheren 
praes. Aeg. wird verlesen). — Hingegen ist der Name des L. Munatius Felix 
nicht zu ergänzen U. B. M. 378 (s. Mitteis in dies. Ztschr. 1895 577), v. 11:

Λουμίως [......]. ωι ἐπάρχωι Λίγύπτου, in der zugleich genannt wird:

<sup>1.</sup> ν. 1: [..... Καλ]πουρνιανῶι δ[ι]καιοδότητι

τ. 23: πρατίστου δικαιοδότου Καλπουργιανοῦ —

<sup>2.</sup> v. 17/18: — Klavdíov [N]sonidovs [..] ysvousvov dinaiodótov. Claudius Neocydes erscheint auch U. B. M. 245 II v. 1 (nach Viereck aus dem 2 Jahrh.?): K[l]aúdios Nsonidns ó dinaiodótus slusy, ist aber nicht miher hinsichtlich seiner Person und Zeit zu bestimmen. Calpurnianus dürste daseen — die Schristsorm der U. B. M. 378 weist nach Krebs auf das 2/3. Jahrh. — zu identificiren sein mit dem in einer aus dem Ende des zweiten oder Ansang des dritten Jahrhunderts stammenden ägyptischen Inschrist (Rev. arch. 1883 l p. 207) genannten T. Aurelius Calpurnianus Apollonides (s. Jung a. O. 250), welcher zur Zeit der Absassung derselben inschristen Aegypten istoridicus geblieben sein. Jedensalls sällt der in Aegypten absolvirte Theil der Carrière dieses Mannes in eine viel spätere Zeit als die Regierung des

nach zwischen die Amtsführung des L. Valerius Proculus und di des Sempronius Liberalis.

## M. Sempronius Liberalis.

Erst durch die Urkunden des Berliner Museums ist sein Nam und seine Präsectur bekannt geworden.

In dem Eph. ep. VII p. 456 sqq. von Mommsen berausgegeben laterculus coh. I. Aug. pr. Lusitanorum equit. (einer Art Präsenzetärk Journal der Cohorte) vom Jahre 156 erscheint der praef. Aeg. Sen pronius Liberalis als die Recrutirungsangelegenheiten persönki ordnend und beaufsichtigend (l, 19 sqq., 30 sqq.), ebenso die Straversetzungen aus der Legion unter die Auxiliartruppen vermitteli (II, 13 sq.).

Für die vorhergehenden Jahre bezeugen ihn als Präsectes U. B. M. 372 und 447 (-26). U. 372 enthält ein Edict (I v. 1  $[M\tilde{\alpha}] \varrho \times o \varsigma$  [ $\Sigma \epsilon \mu \pi \varrho \omega \nu \iota o \varsigma$   $\Lambda] \iota \beta [\epsilon \varrho] \tilde{\alpha} \lambda [\iota \varsigma] \; \tilde{\epsilon} \pi \alpha \varrho [\chi o \varsigma] \; \Lambda l \gamma \dot{\nu} \pi [\tau o \iota \lambda \dot{\epsilon} \gamma] \epsilon \iota$ ) aus dem 17. Jahre des Antoninus Pius vom 29. August 15· (II, 24 sq.).

U. 447 (= 26) erwähnt einen von ihm als praef. Aeg. im acht zehnten Jahre des Kaisers ausgemusterten eques alse I. Maureta norum, (v. 21 sq.:  $\ell\pi\iota\kappa\kappa\kappa\varrho(\iota\mu\dot{\epsilon}\nu\psi)$   $\ell\nu\kappa\dot{\epsilon}$   $\Sigma\epsilon\mu\kappa\varrho\omega\nu\dot{\epsilon}\upsilon\nu$   $\Lambda\iota\beta\epsilon\varrho[a\lambda le\epsilon\eta\gamma]\epsilon\mu\upsilon\nu\dot{\epsilon}\upsilon\sigma\alpha\nu\tau(og)$   $\tau\tilde{\psi}$   $\bar{\iota}\eta$   $\Delta$   $\vartheta\epsilon\upsilon\tilde{\nu}$   $\Lambda l\lambda lov$   $\Lambda \nu\tau\omega\nu\dot{\epsilon}l\nu[ov]$ .

M. Sempronius Liberalis hat also mindestens von 154 bis 15 Aegypten verwaltet. Nur er kann der Aὐγουστάλιος ἔπαρχο (s. S. 221) sein, welcher nach Malalas (Chronogr. XI, 367), der wir hier Glauben schenken können,¹) von den außtändische Aegyptern ermordet wurde, so dass ein persönliches Eingreise des alten Kaisers nothwendig erschien (s. auch vit. Antonimi P. 5, 5). Antoninus hat nicht vor 153 Italien verlassen und ist al 30. November 157 nach Rom zurückgekehrt.²) In diese Zeit mus der Außtand der Aegypter, die Ermordung des praes. Aeg. sallei Nach Niederwersung der Empörung begiebt sich der Kaiser vo Aegypten, wo er noch in Alexandria längere Zeit verweilt (18 Malal.) nach Antiochia und kehrt von dort nach Italien zurück.

Antoninus Pius, so dass an L. Munatius Felix als damaligen praef. Acg. nie zu denken ist.

<sup>1)</sup> s. Müller u. Bossart bei Büdinger, Untersuchungen zur R. K. G. II, 31

<sup>2)</sup> Le Bas-Waddington 3, 866.

<sup>3)</sup> Die Ansetzungen Waddington's (Le Bas-Wadd. 3, 863; Wadd. Aristi 261), der den Aufstand in Aegypten ins Jahr 153/154, den Aufenthalt d

Die erwähnten Ereignisse sind also noch in das Jahr 156 zu setzen, sie können sich nur auf den noch in diesem Jahr als Präsecten erwähnten Sempronius Liberalis beziehen.

Während des Aufenthaltes des Kaisers in Aegypten wird wohl kein neuer Präsect ernannt worden sein. (Vgl. die analogen Verhältnisse im Jahre 175/176 während des Ausenthaltes des Marcus in Aegypten nach dem Ausstande des Avidius Cassius [s. S. 226].)

Wer nach der Abreise des Antoninus praef. Aeg. wurde, ist nicht bekannt: Borghesi O. III, 370 sqq. (bes. 376; s. auch zu CIL. X, 4860/61) will auf Grund des Militärdiploms CIL. III p. 886 n. 44 (— 70 Suppl.) für das Jahr 158 als praef. Aeg. den M. Macrinius Vindex aufstellen, der im Jahre 172 als praef. praet. gegen die Marcomannen fiel (Dio ep. 71, 3). Doch ist die Lesung des Diploms viel zu unsicher, um irgendwelche Schlüsse zu ziehen. Im Beginn der Regierung des Marcus und Verus finden wir M. Annius Suriacus (s. u.) als Präfecten.

Die Reihenfolge und Chronologie der praesecti Aegypti unter Antoninus Pius gestaltet sich demnach solgendermaassen: im Beginne der Regierung ist der schon unter Hadrian ernannte C. Avidius Heliodorus Präsect. Ihm solgt c. 147/148 M. Petronius Honoratus und wohl bald darauf L. Valerius Proculus. Dieser erhält vor dem Jahre 150 L. Munatius Felix zum Nachsolger, der durch M. Semponius Liberalis (bis 156) ersetzt wird. Wer, nach der Ermordung desselben durch die ausständischen Aegypter und einem etwaigen Provisorium während des Ausenthaltes des Kaisers, in den letzten Regierungsjahren das Statthalteramt bekleidet hat, ist unsicher.

## Praefecti Aegypti unter Marcus, L. Verus und Commodus.

#### M. Annius Suriacus.

Als erster praef. Aeg. unter M. Aurelius und L. Verus galt bisher M. Bassaeus Rufus (CIGr. III p. 312; Hirschfeld V. G. 226 p. 41, Philologus 1870, 31 n. 14; Jung a. O. 237).

U. B. M. 198 zeigt uns aber als Präsecten im dritten Jahr der beiden Kaiser (162/163) "Αννιος [Συρι]ακός (v. 6). Den vollstän-

15

Raisers in Antiochia ius Jahr 155 setzt, erweisen sich danach als unrichtig; uch Schmidt a. O. 57.

<sup>1)</sup> Sicher ist nur: et sunt in . . . . en. sub Macrinio . . . .; s. Henzen Borghesi O. III, 373 not. 1, Annali 1855 p. 31 not.

digen Namen gewährt uns eine von Cagnat verössentlichte Inschrist aus Assuan (Acad. des Inscr. et des B.-L. 1896 p. 41) aus dem Jahre 162 (Imp. Caesari L. Aurelio Vero Aug. — pont. max. trib. potest. II. cos. p. p. per M. Annium Suriacum praef. Aeg.).

M. Annius Suriacus war also Statthalter in den ersten 1) Jahren der Divi fratres, sicher noch im Jahre 163. Ihm folgen als Präsecten

T. Flavius Titianus (Hirschfeld V. G. index; Napp a. O., 74 sq.; Franz ClGr. III p. 312b), der in zwei Inschriften aus dem vierten (163/164: ClGr. 4831b, s. vol. III p. 1215) und dem sechsten Jahre (10. Mai 166: ClGr. 4701) der Kaiser Marcus und Verus erwähnt wird, und

M. Bassaeus Rufus (CIL. VI, 1599; III, 5171; Hirschfeld V. G. 226 n. 41; Jung a. O. 237f.), der schon im Jahre 168 als praefectus praetorio genannt wird (CIL. IX, 2438), also höchstens von 166 bis 168 im Amte war.<sup>2</sup>)

Der Name des praes. Aeg., der U. B. M. 347 im elsten Jahredes Kaisers Marcus am 14. Januar 171 auf einer Inspectionsreise in Memphis erwähnt wird (s. Krebs, Philologus 1894, 580), is nicht genannt. Ob damals schon

#### Flavius Calvisius

Aegypten verwaltete, muss dahingestellt bleiben. Ihn lernen was als Präsecten zur Zeit des Ausbruches der Empörung des Avidiantes Cassius gegen Marcus kennen, und zwar auf der Seite des Emporters stehend. Er ist es wohl auch, der Cassius durch seinen Einstelluss (Dio ep. 71, 28, 3) — das würde sür eine schon länge er Verwaltung Aegyptens sprechen — die Wege zur Herrschast ehn et und dasur von ihm zu seinem praes. praet. ernannt wird.

<sup>1) [</sup>Der Name des Präsecten ist zwar in der aus dem ersten Jahre er gemeinsamen Regierung stammenden U. B. M. 195 nicht genannt, aber in er ins zweite Jahr (161/162) gehörigen Urkunde des Brit. Mus., die Kenyon eben in der Rev. de phil. XXI 1897 p. 4 veröffentlicht, erscheint in der The mat M. Annius Suriacus als Präsect. Correcturnote.]

<sup>2)</sup> Unter ihm finden wir als iuridicus Ulbius Gaianus (U.B.M. 240, 2: [Οὐλβίο]ν Γαιανο[ῖ] το[ῦ κρ]ατίστου δι[και]οδότου: October 167). Er ist identisch mit dem CIL. III, 4807 und CIL. V, 5797 als praef. vehiculorum genanne en Ulbius Gaianus (s. Hirschfeld V. G. 102 A. 1), der wohl (ebenso wie L. Baeb sus Iuncinus: s. Jung a. O. 245) nach dieser Procuratur iuridicus Aegypti wur ele.

<sup>3)</sup> vit. Avidii Cassii 7,4: imperatorio animo cum processisset, eam qui sibi aptaverat ornamenta regia, statim praefectum praelo io fecit; qui et ipse occisus est Antonino invito ab exercitu, qui el Maec a-

An seiner Stelle wird vom Rebellen dem einstigen Vertrauten des Marcus, dem Juristen (Rudorff R. G. 1, 177 f.) und derzeitigen iuridicus Alexandreae (Hirschfeld V. G. 227)

### L. Volusius Maecianus

(Napp a. O. 48 A. 7; CIGr. III p. 313) die Verwaltung Alexandrias und Aegyptens übertragen (vit. Avid. Cassii 7, 4; vit. Marci 25, 4). Er sührt den Titel eines praes. Aeg., wie uns U. B. M. 613, 9 zeigt  $([0io\lambda]ov\sigma\iota\varphi Maixiav\varphi \epsilon\pi \acute{a}e\chi(\varphi) Aiy\acute{v}\pi[\tau o]v)$ , die in den März-April 175 zu setzen ist.¹)

Beide werden in den Untergang des Cassius, der, ehe es zum Kampfe mit Marcus gekommen war, im Herbst 175 ermordet wurde (s. Napp a. O. 49), hineingezogen.<sup>2</sup>)

Während des Ausenthaltes des Kaisers in Aegypten und Alexandria (175/176) (vit. Marci 26, 1 u. 3; CIL. III, 13) wurde die praesectura Aegypti noch nicht wieder definitiv besetzt. Das lehrt uns U. B. M. 327, die datirt ist vom 1. April 176 (6. Pharmuthi des 16. Jahres des Marcus); v. 1 lautet: Γαΐφ Καικιλίφ Σαλουιανῷ τῷ κρατίστφ δικαιοδότη διαδεχομένφ καὶ τὰ κατὰ τὴν ζηεμονίαν.) Während der Anwesenheit des Kaisers in Aegypten,

Rum, cui erat commissa Alexandria quique consenserat spe participatus Cusio — interemit; s. such vit. Marci 25, 4.

<sup>1)</sup> Als ἐπιστράτηγος wird Liberalis (v. 41), als στρατηγός Apollinaris Ethannt (v. 38; s. U. B. M. 353-355; 357).

<sup>2)</sup> Nach der vit. Avidii Cassii und vit. Marci wurden sie beide zusammen mit Cassius getödtet; Dio ep. 71, 28, 3 berichtet nur von Relegation des Calvisius.

<sup>3)</sup> δ διαδεχίμενός τινα (= ὁ παρ' αἰτοῦ = ὁ διάδοχος) ist der nächste Untergebene Jemandes (Wilcken in dies. Ztsch. XXIII, 599), der seine Stelle vertritt oder zu vertreten befugt ist. Ausnahmsweise kann auch ein ganzes Collegium oder ein Repräsentant desselben diese Vertretung ausüben (s. U.B.M. 151, 8 u. 9; Wessely Corp. Pap. Rain. I, 20 Col. I; Wilcken a. O. 598). Drei Kategorien derselben lassen sich, soweit ich sehe, unterscheiden:

<sup>1.</sup> Stellvertretung des in der Centrale (Αλεξανδρεία) residirenden Vorgesetzten durch den Untergebenen in der Provinz (χώρα), U. B. M. 362, 7, 20 ff. (s. Wilchen a. O. 597 ff.);

<sup>2.</sup> Stellvertretung des verhinderten oder nicht vorhandenen Beamten (Fälle der Vacanz) durch

a) einen Untergebenen, U.B.M. 18, 1. 82, 8. 168, 23 f. 529, 1. 327, 1. Joseph. b. J. 7, 10, 4,

b) einen Collegen, U. B. M. 199,

c) ein ganzes Collegium, U. B. M. 15 I, 8 u. 9; Wessely CPRain. I, 20 Col. I; Wilcken a. O. 598;

den in seiner Eigenschaft als ägyptischen König und Nachsolger der Ptolemaeer der praes. Aeg. ja nur vertrat (Mommsen R. G. V, 566; Jung a. O. 228 A.6), war die Neuernennung eines solchen staatsrechtlich unnöthig und wohl auch aus politischen Gründen unerwünscht. So wird denn der — wahrscheinlich neu ernannte — iuridicus Alexandreae

#### C. Caecilius Salvianus

provisorisch mit den amtlichen Functionen des Königsstellvertreters betraut. Nach der Abreise des Kaisers wird die Amtsthätigkeit des neuen Präsecten begonnen haben:

## T. Pactumeius Magnus.

Dass er zwischen 177 und 180 fungirte, zeigt uns CIGr. 4704 und neuerdings U. B. M. 525 v. 6/7 u. 10. In beiden Urkunden ist zu lesen: Αὐτοχρατόρων Καισάρων, Μάρκου Αὐρηλίου Άντωνίνου καὶ Λουκίου (Λ. CIGr. 4704, nicht Μ. [erst seit 180]) Αὐρηλίου Κομμόδου, Σεβαστῶν (nicht Αντωνίνου, wie U.B. M. 525 ergänzt) Αρμηνιακῶν Μηδικῶν Παρθικῶν Γερμανικῶν Σαρματικῶν Μεγάλων . . . . Bis zum Ende der gemeinschaftlichen Regierung von Vater und Sohn wird Magnus wohl in Aegypten geblieben, dann von Commodus abberufen sein: wir finden ihn 183 als consul suffectus (Bull. dell' Ist. 1845 p. 30; Henzen acta fr. arv. p. 193).

#### Flavius Priscus.

Bisher nicht bekannt. Er war im Jahre 181 praes. Aeg., wie uns die aus der zweiten Hälfte dieses Jahres stammende U. B. M. 12 zeigt. Hier ist v. 13 zu lesen: ὑπὸ Φλαουΐου [Π]ρείσ[κου

<sup>3.</sup> Stellvertretung als ständige Institution, als ständiger technischer Titel: ein als ,Vice' (untere Instanz) zugleich und an demselben Orte mit seinem Vorgesetzten fungirender Beamter, U. B. M. 347 II, 8.

Ein Vicepräsect von Aegypten wurde ursprünglich, wie in unserem Fall, nur in Fällen der Vacanz (2a) ernannt: s. Joseph. b. J. 7, 10, 4: Λούππου (Ti.— Iulius Lupus unter Vespasian) δὲ μετὰ βραχὶ τελευτήσαντος Παυλίνος δια-δεξάμενος τὴν ἡγεμονίαν (Valerius? Paulinus: Tacit. hist. 3, 42 s.); später, jeweiter der Principat zum Absolutismus und zur Beamtenhierarchie ausgebilder wurde, war er ständiger Stellvertreter des ägyptischen Oberbeamten (3.). Immediesem Sinne ist der CIL. VI, 1638 (s. Ruggiero diz. ep. 1 p. 280; Jung a. O. 247 genannte iuridicus Alexandreae vicepraesectus Aegypti aus der Zeit Gordians III and oder seiner nächsten Nachsolger auszusassen.

τοῦ χρ(ατίστου)] ἡγεμ[όνος . . .]. Vergleichen wir hiermit U.B.M. 142 u. 143, wo der ἔπαρχος κλάσ[σ]ης Αλεξανδρίνης im Jahre 159 das eine Mal Πρ[ίσ]χος (142), das andere Mal Κρ[ίσ]χος (143), wosur natürlich gleichfalls Πρ[ίσ]χος zu lesen ist, heisst, dann dürste es sehr wahrscheinlich sein, dass der 159 als praesectus classis Alexandrinae sungirende Priscus und der 181 die praesectura Aegypti bekleidende Flavius [P]ris[cus] identisch sind. (Vgl. mit dieser Disserenz von c. 20 Jahren zwischen den beiden Aemtern den Abstand der praesectura classis Alexandrinae et potamophylaciae und der praese. Aeg. im cursus honorum des L. Valerius Proculus [CIL. II, 1970 u. 1971; s. S. 222 f.].)

Der Nachsolger des Flavius Priscus wird P. Alanius Flavianns gewesen sein (CIGr. 4863), der nach Franz (CIGr. III p. 331) wischen 180 und 183 die Präsectur bekleidet hat.

Von jetzt ab beginnt das uns zur Verfügung stehende Material spärlicher zu werden, so dass wir oft grosse Lücken constatiren müssen. Der einzige uns noch unter Commodus bekannte praes. Aeg. ist

## M. Aurelius Papirius Dionysius.1)

Als praes. annonae wird er im Jahre 189 von Commodus getödtet (Dio ep. 72, 13, 2; 14, 3), nachdem er auf Betreihen des praes. praet. Cleander von der praesectura Aegypti zu diesem Amte degradirt worden war (Suidas a. v. ἐλοιδόρησε). Er wird also Ende der achtziger Jahre des zweiten Jahrhunderts praes. Aeg. gewesen sein.²)

Fassen wir die Präsecten unter den Regierungen des Marcus und Verus, des Marcus und des Commodus zusammen. In den ersten Jahren der Divi Fratres ist M. Annius Suriacus im Amt; ihm solgen T. Flavius Titianus (wohl 164 bis 166) und M. Bassaeus Husus (bis höchstens 168). Für die nächsten Jahre verlassen uns ussere Hülssmittel. Zur Zeit des Ausstandes des Avidius Cassius (175) ist Flavius Calvisius Präsect; er erhält, von Cassius zum present, praet. gemacht, L. Volusius Maecianus zum Nachsolger. Nach

<sup>1)</sup> CiGr. 5895 — Kaibel Inscr. 1072; Orelli 2648; Franz CiGr. III p. 313a; Friedländer I<sup>e</sup>, 179; Hirschfeld, Philologus 1870 S. 32 n. 16, V. G. 101 A. 1, 269 A. 5; Jung 2. O. 239.

<sup>2)</sup> Der U. B. M. 64; 266; 614 als στρατηγὸς Αρσινοείτου Ἡρακλείδου μερίδος (a. d. J. 216/17) genannte Aurelius Dionysius ist nicht identisch mit dem præf. Aeg.

Bewältigung der Empörung herrscht während des Aufenthaltes des Kaisers und "Königs" in Aegypten (175/176) ein Provisorium: der iuridicus C. Caecilius Salvianus versieht als Vicepräfect interimistisch die Functionen des Präfecten. Dann wird T. Pactumeius Magnus zum Vicekönig ernannt und bleibt bis zur Alleinherrschaft des Commodus im Amt. Unter diesem finden wir zuerst Flavius Priscus, nach ihm P. Alanius Flavianus, der die Präfectur höchstens bis 183 bekleidet hat. Aus den späteren Jahren kennen wir nur noch M. Aurelius Papirius Dionysius, der 189 nach seiner Degradation als praef. annonae getödtet wird.

## Spätere praefecti Aegypti.

Aus dem zweiten Jahrhundert ist uns nur noch bekannt M. Ulpius Primianus. Er wird als Präsect erwähnt im dritten Jahre des Septimius Severus (194/195: CIGr. 4863) und am 24. Februar 196 (CIL. III, 51). Von sonstigen Präsecten des Septimius Severus kennen wir

Maecius Laetus und Subatianus Aquila.

Euseb. hist. eccl. 6, 2 erwähnt Laetus als praef. Aeg. im zehnten Jahre des Severus = 201/202. Als sein Nachfolger hat Subatianus Aquila (Euseb. h. e. 6, 3 [Labus. a. O., 140]; CIL. III, 75; U. B. M. 484, 9:  $[\Sigma ov\beta\alpha]v^*\tau\iota\alpha v \delta\varsigma \mathcal{A}x[v\lambda]\alpha\varsigma$ ) zu gelten. Er wird zwar in dem eben erwähnten Papyrus (484) als Statthalter auch im zehnten¹) Jahre des Severus (201/202) genannt, wo unter ihm eine  $\ell n \iota x \varrho \iota \sigma \iota \varsigma \times \alpha v^*$  olx  $\iota \alpha v \times \alpha v \varrho \alpha \varphi \eta \varsigma$  (Eintragung bestimmter Classen der Bevölkerung in die auf Grund der Provincialcensusund Volkszählungs-Listen aufgestellten militärischen Zwangsaushebungslisten)²) stattfindet. Doch lassen sich die gleichzeitigen Angaben für die beiden Präfecten gut nebeneinander aufrecht erhalten, wenn wir annehmen, dass Maecius Laetus,²) den wir 205

<sup>1) 484, 3</sup> heisst es: ιζ τῶν χυρίων ἡμῶν Αὐτοκρατίρων Σεουήρου καὶ ἀντωνίνου Εὐσεβῶν Σεβαστῶν καὶ Γέτα τοῦ ἱερωτάτου Καίσαρος Σεβαστοῦ (s. Cagnat, Cours d'épigr. p. 192 n. 1). — CIL. III, 75, derselben Zeit angehörend, nennt ausserdem noch Julia Domma Aug. m(ater) k(astrorum), Geta heisst nur nobilissimus Caesar (s. auch die dem Jahre 201 angehörende Inschrift Rev. de philol. 1896 p. 60 sqq., und die dem Jahre 202 zuzuweisenden CIL. III, 471 und Bull. de corr. hell. 1891 p. 419).

<sup>2)</sup> s. S. 221 Anm. 1.

<sup>3)</sup> Unter Maecius Laetus sungirt der im Monate Epiphi des neunten Jahres

zusammen mit Aemilius Papinianus als praes. praet. sinden (Hirschseld V. G. 231 n.60), wohl seit dem Tode des Plautianus (Januar 203) sungirend, noch am Ansang des zehnten Regierungsjahres des Kaisers, also Ende 201, durch Aquila ersetzt worden ist (Euseb. a. O.). Die alljährlich abzugebenden Steuerprosessionen (ἀπογραφαί), von denen uns U. B. M. 139 ein Exemplar erhalten ist, werden schon unter diesem stattgefunden haben. (Die Vermerke des στρατηγός und des βασιλικὸς γραμματεύς stammen aus dem Februar 202.) —

Aus der Regierungszeit des Caracalla lassen sich mit Sicherbeit fixiren nur die drei auseinandersolgenden Präsecten

## Septimius Heraclitus, Flavius Titianus und Valerius Datus.

Septimius Heraclitus beehrt als Präsect (s. Jung a. O. 239 s.) den Tempel des capitolinischen lupiter zu Arsinoe am 16. März 215 mit seinem Besuch, welcher der Tempelverwaltung theuer zu stehen kommt, wie uns die Tempelrechnungen zeigen (U. B. M. 362 p. VII v. 8 sqq., 20 sqq.; s. Wilcken in dies. Ztsch. XX (1885), 468 s.).

Flavius Titianus (s. Jung a. O. 238, 240 A. 101; Napp a. O. 75) wird,  $\tilde{\epsilon}\pi\iota\tau\varrho\sigma\pi\epsilon\dot{\nu}\omega\nu^{\iota}$ )  $\tilde{\epsilon}\nu$   $\tau\bar{\eta}$   $\Delta\lambda\epsilon\xi\alpha\nu\delta\varrho\epsilon\dot{\varrho}$ , von Theoritus, dem Günstling Caracallas, getödtet (Dio ep. 77, 21), und zwar 215, spätestens Ansang 216.

des Severus (Juni—Juli 201) genannte Ακύλιος Φηλιξ ὁ κράτιστος Επίτροπος [Δίγύπτου resp. Αλεξανδρείας (τοῦ) ίδιου λόγου] als procurator idiulogu, wie aus dem Inhalt der U. B. M. 156 hervorgeht. Er ist identisch mit dem 193 als procurator operum publicorum (CIL. VI, 1585; Mommsen Zeitschr. d. Savignyst. R. A. 15, 335 ff.; Hirschfeld V. G. 157) genannten M. A qui lius Felix, dessen Carriere zwischen dieser Procuratur und der ägyptischen wir aus CIL. X, 6657 Iranen lernen. — Ein bisher unbekannter proc. idiulogu erscheint U. B. M. 250, 20: Julius Pardalas (ὁ γενόμενος πρὸς τῷ ίδιφλόγφ), vor dem sechsten Jahre des Hadrian (122/123) fungirend. — Der Pap. Cattaoni (col. IV, s. S. 216) Bennt als proc. idiulogu im Jahre 142 Eudaimon (s. Momms. St. R. III, 561 A. 1; Jung a. O. 256; CIL. III, 431; Bull. de corr. hell. III p. 257 — CIL. III, 7116; vit. Hadr. 15).

<sup>1)</sup> Ammian. Macellin. 17, 4, 5 nennt Cornelius Gallus Aegypti procurator Philo in Flaccum p. 965 § 1 bezeichnet A. Avillius Flaccus als της Αλεξαν-δενίας και της χώρας έπιτροπος, Suet. vit. Neron. 35 nennt Caecina Tuscus Procurator, Tacit. Ann. 12, 60 begreift die praefectura Aegypti unter dem allgemeinen Begriff procurationes. — Vielleicht haben wir in dem διασημότατος (perfectissimus) δπίτροπος Αννίος Διογένης, der in einem Papyrus des 3. Jahrh. (U. B. M. 620, 5) genannt wird, einen (bisher unbekannten) Präfecten zu sehen.

Valerius Datus wird als praef. Aeg. erwähnt am 11. Παῦνί des 24. Jahres des Antoninus — Caracalla setzt die Jahreszählung seines Vaters fort —, also am 5. Juni 216 (U.B.M. 159 v. 6 u. 14 sq.). Auf das Jahr 216/217 beziehen sich die U.B.M. 266 (s. v. 16) geschilderten Thatsachen, welche den Zeitraum zwischen den ἀπογραφαί des 24. und denen des 25. Jahres des Kaisers umfassen. U.B. M. 614 zeigt ihn uns am 26. December 216 und 17. Februar 217 im Amt, das er bis zum Tode Caracallas behält.

Septimius Heraclitus wird also noch im Jahre 215 von Flavius Titianus abgelöst, der seinerseits nach kurzer Amtsführung ermordet (Ende 215, Anfang 216) und durch Valerius Datus ersetzt wurde. Ihm folgt unter Macrinus

#### Basilianus.

Macrinus ernennt, zum Kaiser ausgerusen (April 217), den bisherigen a censibus (ὁ τότε τὰς τιμήσεις ἐγκεχειρισμένος: Dio ep. 78, 4) Ulpius Iulianus zum praes. praet. (vit. Macrini 10) zusammen mit Iulianus Nestor (Dio ep. 78, 15). Zugleich wird von ihm Basilianus zum praef. Aeg. ernannt. Dio ep. 78, 35 in. heisst es: τα δὲ ἐν τῆ Αἰγύπτω γενόμενα κεφαλαιώσας ἐρῶ. μέν αὐτῆς ὁ Βασιλιανός, ὃν καὶ ἐς τὴν τοῦ Ἰουλιανοῦ χώραν ἔπαρχον ὁ Μακρίνος ἐπεποιήκει.¹) ,Nach dem Tode des praef. praet. Ulpius Iulianus', den Dio ep. 78, 34 geschildert, sagt der Epitomator im folgenden Capitel mit den eben von uns citirten Worten, ,wurde Basilianus, der damalige praef. Aeg., von Macrinus zu seinem Nachfolger designirt (trat aber, da er bald darauf ermordet wurde, sein Amt niemals an)'. Eine praesectura Aegypti des Ulpius Iulianus aus dieser Stelle herauszuinterpretiren (wie es Franz CIGr. III p. 313, Zumpt folgend, thut), halte ich für ganz unmöglich.") Für eine solche wäre auch kein Platz, da Iulianus beim Tode des

<sup>1)</sup> Die solgenden Worte: διηγε δέ τινα καὶ Μάριος Σεκοῦνδος, καίπερ βουλευτής τε ὑπὸ τοῦ Μακρίνου γεγονῶς καὶ της Φοινίκης προστατῶν, weisen nur auf ein Eingreisen des (dem Senatorenstande angehörigen) Legaten von Syria Phoenice in ägyptische Verwaltungsangelegenheiten hin. Marius Secundus ist nicht Präsect von Aegypten gewesen, das Basilianus bis zum Sturze des Macrinus verwaltete (cs. Dio ep. 78, 35 sin.).

<sup>2)</sup> Emaggos hier als praes. Aeg. (s. zu Q. Marcius Turbo, S. 218 A. 1) zu sassen, dagegen spricht, abgesehen von der sachlichen Unmöglichkeit, die Partikel zas.

Caracalla das Amt a censibus bekleidete, vor Allem aber Valerius Datus bis zu jenem Zeitpunkt Präsect von Aegypten war.1)

Hiermit wollen wir unsere Liste der praesecti Aegypti schließen. Am Ende nur einige Bemerkungen über Stand und Titel derselben am Ausgang des zweiten und im dritten Jahrhundert.

Die Präsecten wurden auch im dritten Jahrhundert aus dem Riterstande genommen. Häusig sühren sie zwar den Titel  $\delta$   $\lambda \alpha \mu$ - $\pi \rho \delta \tau \alpha \tau \sigma \varsigma$   $\delta \gamma \epsilon \mu \omega \nu$ ; doch lässt dieser keineswegs auf senatorischen Sland schliessen, wie schon Wilcken in dies. Ztsch. (XX) 1885, 470 betont.

Als ersten praef. Aeg., der diese Titulatur führt, finden wir M. Annius Suriacus (s. S. 225) im Jahre 162/163 (U. B. M. 198). Vielleicht ist durch die Beamtenrangordnung des Marcus und Verus, welche dann in den Ansang ihrer Regierung zu setzen wäre (s. Mommsen St. R. III, 565 A. 4), den ägyptischen Statthaltern, die in die Kategorie der διασημότατοι (viri perfectissimi) gehörten, ausnahmsweise sür Aegypten jener senatorische Titel verliehen. Er steht an und sür sich im Widerspruch mit den Principien, auf denen die Verwaltung des Landes von Augustus ausgebaut war.

Rusus) werden inschristlich (andere Urkunden sind nicht von ihnen erhalten) nicht so bezeichnet, dagegen wieder der ungenannte Statthalter des Jahres 171 (U.B. M. 347; Flavius Calvisius?) und der præs. Aeg. des Avidius Cassius, L. Volusius Maecianus (U.B. M. 613, 3). Nach der Katastrophe des Jahres 175 scheint dieses titulare Privileg den præss. Aeg. genommen zu sein; denn weder unter der weiteren Regierung des Marcus noch unter Commodus werden sie λαμπρότατοι genannt (Flavius Priscus ausdrücklich ὁ κράτωτοις ἡγεμών: U.B. M. 12: Jahr 181). Mit Beginn der Regierung des Septimius Severus wird die senatorische Titulatur von Neuem eingesührt sein, natürlich ohne senatorischen Rang und Stand

<sup>1)</sup> Nach Verneinung der Möglichkeit, einen Iulianus als Vorgänger des Basilianus in der praesectura Aegypti anzunehmen, können wir die Frage mich der Identität der verschiedenen Iuliani (bes. des praes. annonae vom Jahre 201/202 Glaudius Iulianus und des Collegen des Ulpius Iulianus in der Gardepräsectur Iulianus Nestor [s. Henzen zu CIL. VI, 1603]), als für unsere Frage irrelevant, ausser Acht lassen (s. darüber Hirschseld, Philologus 1870, S. 32 A. 19, V. G. 232 n. 64/65).

#### 234 P. MEYER DIE PRAEFECTI AEGYPTI IM II. JAHRH.

(Dio 51, 17; ep. 78, 35). Als λαμπρότατοι erscheinen Ulpius Primianus (ClGr. 4863), Subatianus Aquila (U. B. M. 484; 139); unter Caracalla: Septimius Heraclitus (U. B. M. 362 p. VII), Valerius Datus (U. B. M. 159; 266; 614, 13); unter Severus Alexander: Maevius Honoratus (resp. Honoratianus<sup>2-4</sup>): Pap. Paris. 69); unter Decius: Aurelius Appius Sabinus<sup>1</sup>) (Corp. Pap. Rain. I, 20), Und so blieb es weiter im dritten Jahrhundert, in dem allgemein der Gebrauch der Titulatur ein freierer wurde.

Dass aber an senatorische praef. Aeg. auch in dieser Zeit nicht zu denken ist, zeigt uns am besten das Beispiel des Maevius Honoratus (Honoratianus). Nach seiner praesectura Aeg.2) wird er, noch unter Severus Alexander,3) zum praef. praet. ernannt, aber als solcher nicht vir clarissimus, sondern vir eminentissimus titulirt,4) gemäss der nur dem höchsten ritterlichen Beamten seit Marcus und Verus zukommenden Titulatur (Mommsen St. R. III, 565; s. auch Hirschfeld V. G. 235): er bleibt auch als praes. praet. Ritter. Daraus ersehen wir, dass die Verfügung des Severus Alexander (vit. Sev. Alex. 21) selbst unter ihm nicht strenge durchgeführt wurde. Nicht nur unter seinen Nachfolgern (s. Hirschfeld a. O.), sondern auch in seinen letzten Regierungsjahren finden wir ritterliche Gardepräsecten. So liegt gar kein zwingender Grund vor, aus der sowohl dem praef. Aeg. als dem praef. praet. im Pap. Paris. 69 zuertheilten Titulatur λαμπρότατος, wie Wilcken Philologus 1894, 94 es thut, auf den senatorischen Stand der damaligen Gardepräsecten zu schliessen.

Berlin. PAUL MEYER.

<sup>1)</sup> Im ersten Jahre des Decius (23. Epiphi: Juli 250).

<sup>2)</sup> CIGr. 4705; Parthey, frammenti di papiri greci, asservati nella regia bibliotheca di Berlino (Lipsiae 1865) n. 17 verso; Pap. Paris. 69 (s. Wilcken, Philologus 1894, S. 83 Col. III, 14, S. 94 A. 9).

<sup>3)</sup> Maximinus wird auch keinen höheren Beamten des Sev. Alex. beibehalten haben (Herodian. 7, 1, 2).

<sup>4)</sup> s. Botti, Rev. égyptienne 1893 p. 241: [Maevium] Honoratum — praef. praetor. | em. v. P. Acilius Tychianus | γ. leg. II. Tr. F. G. Sever.... In dem Berliner Papyrus (s. Parthey a. O. n. 17) heisst es dagegen: χρόνων Μηου[ί]ου Όνω ρατιανοῦ ἡγεμόνος. Hiernach ist ClGr. 4705 (aus dem elstemment des Sev. Alex. = 231/32) zu lesen: Μηουΐου Όνωρ[άτο oder ατιανο] έπό ρχου Αἰγύπτου; ebenso Pap. Paris. 69 zu ergänzen τοῦ λαμπροτάτου ἡγεμόνος Μηουΐου Όνωράτου oder 'Ονωρατιανοῦ.

## ΟΥΛΑΙ.

P. Stengel hat in dieser Ztschr. (Bd. XXIX S. 627 ff.) einige Mitheilungen über οὐλαί gemacht und festgestellt, dass man sie sich im Anschluss an die Scholiasten zu Arist. Equ. 1167 (— Suid. S. v. όλαί), zu Homer γ 441 und A 449 gesalzen zu denken Dat, obgleich es natürlich nicht ausgeschlossen war, dass auch Opfer existirten, bei denen das Salz fehlen konnte. Dies ist für die Ceremonien anzunehmen, welche in sehr alte Zeiten zurückschend alterthümlichen Charakter bewahrt hatten, wie es sich when dem Opfer der σπλάγχνα in den Athenionversen versteht (Athen. XIV p. 661° — Kock, com. att. fr. III. S. 370). Hier winnert der Komiker an die Epoche, in der man das Salz noch wicht kannte. Mit Recht stellt Stengel das Salz mit Wein und Oel auf dieselbe Stufe. Sobald man sich dieser Producte zur Nahrung bediente, finden sie Eingang in die Cultgebräuche.

Es wird verlohnen, die οὐλαί hinsichtlich ihrer Stellung im griechischen Opferdienste einer eingehenderen Betrachtung zu unterwerfen. Sie nehmen schon bei Homer eine ganz bestimmte Stelle in Ritual ein. Wir gewinnen davon folgendes Bild. Nachdem sich die am Opfer Theilnehmenden um den Altar und das Opferthier ausgestellt haben, beginnt die heilige Handlung mit der Waschung (μερείπτεσθαι) und den οὐλαί. Diese werden emporgehoben während des nun folgenden Gebetes des Priesters (A 447 ff. B 408 ff. 7441 ff.). Nach dem Gebete werfen alle die οὐλαί; wohin ist bei Homer nirgends gesagt (αὐτὰρ ἐπεί ὁ εἴξαντο καὶ οὐλοχύτας προβάλοντο); dann beginnt die Schlachtung und Zerlegung des Opserthieres v. s. w. — Zwei interessante Stellen der Odyssee kommen noch besonders für unser Thema in Betracht. δ761 schickt sich Penelope zu einem Gebet an; sie ergreist zu diesem Zwecke den Opserkorb (xavov) und süllt ihn mit den ovlai, ein deutlicher Beweis für deren enge Zusammengehörigkeit mit dem Gebete; ihr Vorstrecken ist hier die einzige ihm beigegebene Culthandlung. μ 357 ff. vertreten Blätter die Stelle der οὐλαί, als diese den Genossen des Odysseus bei dem Opfer der Heliosrinder mangele Hierin documentirt sich wieder einmal, dass die homerischen Gedichte betreffs des Opfers an die Olympier eine Epoche repräsettiren, die in einem gewissen Formelwesen erstarrt ist und uigeden Preis das feierliche Ritual durchführt¹), welches auf lang Zeit hinaus die feststehende Norm geblieben ist.

Das beweist die spätere Litteratur; sie bietet zwar nur wenig aussührlichere Beispiele eines Thieropfers; aber es genügt, a Stichproben Stellen aus Aristophanes und Euripides heranzuziehe Aristoph. Pac. v. 942 ff. zeigt folgende Situation: nach Ausstellur des Altars wird das Nothwendige herbeigeschafft und zwar vò xavoũ welches neben den λλαί noch στέμμα und μάχαιρα enthält, de Feuerbrand und das Thier. Die heilige Handlung beginnt mit de Herumtragen von κανοΐν und χέρνιψ um den Altar in der Ricl tung von links nach rechts. Das δάλιον (der zum Feueranzunde dienende Zweig) wird vom Leiter des Opsers (in Wasser) einge taucht und während der eine der Ministrirenden es umherschwing um die symbolische Waschung auf die ganze Umgebung auszi dehnen, werden von dem zweiten die ¿λαί dargereicht (προτείνει Es folgt v. 961, in dem der amtirende Trygaios zum Sklaven sag καὐτός τε χερνίπτου παραδούς ταύτην έμοί. Dieser also sc sich waschen, nachdem er sie, d. h. die χέρνιψ (v. 956), dem Tr gaios übergeben hat. Dann soll er endlich den Zuschauern vo den zoesai zutheilen. Es folgt, nachdem dies geschehen, d Gebet (v. 967 ff.). Ergeben sich auch einige Abweichungen vo Homer — wie das Herumtragen des Opfergeräthes um den Alt und die Einführung des  $\delta \acute{lpha} \lambda \iota o 
u ext{—}$  so ist das doch nur als ein Detaillirung des Ritus aufzufassen, dessen Gerippe dasselbe gebliebe ist: die Waschung vor Beginn der Ceremonie, das Darreichen d οὐλαί, die hier wie Hom. μ 338 als κριθαί interpretirt werden ui

<sup>1)</sup> In demselben Sinne glaube ich auch die daselbst vorkommende is setzung des Weines durch Wasser bei der Spende auffassen zu müssen. Nie so sehr der ursprünglich wirksame Gedanke, dass die Menschen das Wasse weil sie es trinken, auch den Göttern darbringen (so P. Stengel, Gr. Sacrals S. 80), kann hier maassgebend sein. Vielmehr gehört der Spendeguss eines zum Ritual und darf als solcher nicht fehlen. Desshalb würde auch eine wie den Menschen nicht genossene Flüssigkeit als Auskunftsmittel dienen könnwie das Analogon mit den Blättern statt des zoi Leunor zeigt.

ΟΥΛΑΙ 237

endlich üeren Verbindung mit dem Gebete. Den Anfang des Opfers, den γ 444 f. wie folgt bezeichnet: γέρων δ' ἱππηλάτα Νέστως | χέρνιβά τ' οὐλοχύτας τε κατήρχετο, giebt Aristophanes (Αυ. 850) mit der Aufforderung an den Ministranten: παῖ, παῖ, τὸ κανοῦν αἴρευθε καὶ τὴν χέρνιβα.') Es ist dieselbe Eröffnung der heiligen Handlung, die sich auch beiderseits im Gebet fortsetzt. Der Priester erklärt sich zum Opfer bereit (Arist. Αυ. 864) und ruft ἀλλὰ ποῦ 'στιν ὁ τὸ κανοῦν ἔχων und erst dann fährt er fort: εὕχευθε τῆ 'Εστία u. s. w.

Auch das Opser Aegisths an die Nymphen bei Euripides El.

v. 800 ff. lässt dieselben Grundzüge erkennen. Die Thiere werden herbeigesührt, die κανᾶ erhoben, das Feuer entzündet, die λέβητες um die ἐσχάρα gestellt; dann heisst es v. 803 f. λαβών δὲ προΣύτας μητρὸς εὐνέτης σέθεν | ἔβαλλε βωμοὺς τοιάδ' ἐννέπων ἔπη.... Es ersolgt also auch hier im engen Anschluss an das Gebet das Wersen der οὐλαί²) und zwar wird uns gesagt, wohin man sie wirst, nämlich auf den Altar.

Damit berichtigt sich die in den Handbüchern vertretene Ansebe, man habe die οὐλαί auf das Haupt des Opferthieres gestreut (Schömann Griech. Alterth. II S. 229, vgl. Lasaulx Die Sühnopser d. Gr. u. R. S. 21 f.; Nitzsch Erklär. Anmerk. z. Od. l. S. 220). Wenn nun Stengel (Sakralalt. S. 77) hinzusügt "oder wohl auch in die auf dem Altar lodernde Flamme", so scheint mir dies vielmehr das Gewöhnliche und Wesentliche zu sein. Quellen sür die erstere Annahme sind, soviel mir bekannt, zunächst die Worte der Scholiasten zu Aristoph. Nub. 260 und zu Equit. 1167. Der Inhalt der letzteren besagt zudem nur: τοῖς θύμασιν ἐπιβαλλόμενοι. In dieser Aussage liegt jedoch nichts, was zu der Annahme eines Streuens der Opfergerste über das Haupt des Thieres veranlassen könnte. Weder das ἐπιβάλλεσθαι noch θῦμα geben dazu An-

<sup>1)</sup> Vgl. Eur. Iph. Aul. v. 955 f.: πιχροὺς δὲ προχύτας χέρνιβάς τ' ἐνάρἔσται Κάλχας ὁ μάντις..., vgl. v. 1470 f. Demosth. Androt. p. 618, 78, vgl. p. 758, 186.

<sup>2)</sup> Ganz dasselbe sagen die Worte des Apollonios Arg. I 425 H, καὶ εὐχωλῆ προχύτας βάλε, wie auch die Ansangssormel gleichen Inhalts ist den oben citirten Stellen Homers und der Dichter des sünsten Jahrhunderte; vgl. v. 408 s.: οἱ δ' ἄρ' ἐπειτα | χέρνιβά τ' οὐλοχύτας τε παρέσχεθον προτείνειν bei Aristoph. a. a. O.). — 'Ολαί unter den Opserlieserungen der ποιοί nennt die Opserinschrift von Mykonos, Dittenb. Syll. 373 Z. 18.

lass; ich bin geneigt, das letztere hier ganz allgemein als Opfe zu verstehen, wie Schol. Hom. γ 44: κριθάς δὲ ἐνέβαλον το θύμασι, wo es nur Opfer' bedeuten kann, da ίερεῖον eben vo hergeht. Aber wenn man es auch als ,Opferthier' auffasst, 1 ist der Sinn doch kein anderer, als in den Iliasscholien. Die sagen nämlich zu A 449: χριθάς δὲ μετὰ άλῶν μεμιγμένο ἐπέχεον τοις ίερουργουμένοις ζώοις πρὸ τοῦ θύεσθαι. Siche: lich könnte man hieraus schliessen, dass die Gerste über die Thier gestreut sei, entsprechend dem homerischen χερσὶν εδωρ ἐπιχεῦα Das wird aber unwahrscheinlich, sobald man beachtet, dass d Scholiast im Anfang zu demselben Verse bemerkt: οὐλοχύτας] τιτὰ κανᾶ δι' ὧν ἐπέχεον τὰς οὐλάς. Hier fehlt der abhäng i Dativ und es bedarf nicht seiner Ergänzung. Der Sprachgebrau setzt hier das compositum absolut anstatt des simplex im Sinne 🕶 ,Beiopfer'. Die obige Stelle heisst danach: ,Die mit Salz vermeng Gerste pflegten sie beim Thieropfer vor der Opferung (sc. Schlach tung) zu streuen. Eine klare Bestätigung bietet der Scholiast zu γ 441. Hier heisst es: ἐμίγνυον γὰρ κριθάς καὶ ἄλατα χυτφ η υδατι η οίνω, και έθυον αύτα προ του ίερείου, είτα τὸ ίερεῖον. Deutlicher kann man nicht reden. Nicht uninteressant ist die Erklärung des im Uebrigen vom Scholiasten abhängigen Eustathios (zu A 449): οὐλοχύτας γὰρ πρὸ τῆς θυσίας μετεχειρίζοντο . . . . und weiter: χριθαὶ μετὰ άλῶν, ἃς ἐπέχεσ τοῖς βωμοῖς πρὸ τῆς ἱερουργίας (vgl. denselben zu δ 761). 🖼 ist die richtige Paraphrase der etwas zweiselhasten Scholionworte. Auch Athen. VII. p. 297 D, der sich auf Agatharchides, den alexandrinischen Historiker, als Quelle für das böotische Aalopfer beruft, sagt nichts von einem Werfen der ovlat über die Thiere, sonders nur, dass Gebet und ούλαί bei diesem Opfer vorkamen. Es bleibt also nur Schol. zu Arist. Nub. v. 260: συναγαγών τὰ ἀπὸ τοίτων θραύσματα βάλλει τὸν πρεσβύτην, καθάπερ τὰ ໂερεία ταῖς οὐλαῖς οἱ θύοντες. Ein Missverständniss aus dem Text scheint mir zwar ausgeschlossen, nicht aber ein Missverständniss Denn in den Texten selbst ist nirgends davon die überhaupt. Rede; dagegen sprechen vielmehr ausser jenem Zeugniss der euripideischen Electra noch v. 1470 f. der Iphig. Aulid, welche lauten: κανα δ' έναρχέσθω τις, αίθέσθω δὲ πῦρ | προχύταις καθας σίοισι. Denn dies kann nichts anderes heissen, als: ,es beginne einer mit dem Korbe und das Feuer soll auflodern durch die zur

**ΟΥΛΑΙ** 239

Reinigung dienende Gerste'. Aehnliches besagt v. 1111 derselben Tragodie. Dagegen scheint mir die Scholiastennotiz nicht ins Gewicht zu fallen und sich im besten Falle auf eine bestimmte, jedenfalls seltene Eventualität zu beziehen, die vielleicht locale Bedeutung hatte und durch fremde Bräuche beeinflusst war.

Keineswegs aber hat man sie als Regel aufzusassen. Das starke Schwanken in den Scholiastennachrichten über die Interpretation der oùlai veranlasst uns überhaupt zu einer gewissen Zurückhaltung ihnen gegenüber. Man vergleiche nur die Schol. zu Apollonios Arg. I 409 u. 426. Bei ersterem scheint mir allerdings bemerkenswerth, dass es in Uebereinstimmung mit den oben citirten Dichterzeugnissen heisst: ἐπειδη οὐλας ἐνέβαλλον τοῖς βωμοίς. Eine Identificirung der οὐλαί mit der römischen mola salsa ist nicht statthaft. Diese wurde allerdings über das Haupt des Thieres gestreut. Das bezeugt z. B. Horaz Serm. 113 v. 199: Pergisque mola caput, inprobe, salsa, vgl. Festus s. v. u. Val. Max. 2. 5 no. 5. Hier haben wir es aber deutlich mit Mehl zu thun, n d es wird die Sitte eben durch keinen griechischen Autor betigt. Ich halte es aber für das Wahrscheinlichste, dass der Aristophanesscholiast durch jenen römischen Brauch beeinflusst ist. Dazu stimmt die, wie es scheint, auch sonst beliebte fälschliche entificirung der römischen mola salsa mit den ovlai. Denn Dionys von Halikarnass (Ant. rom. VII 72, 15 ff. ed. Jacoby) verfallt demselben Irrthum. Die Tendenz, eine Beeinslussung des elten Rom durch griechische Colonisation nachzuweisen (a. a. O. VII 70, 1), führt ihn auch zur Betrachtung der Cultsormen. Er Deschreibt ein Fest und seine religiösen Riten auf Grund einer Darstellung des Q. Fabius, der es in die Zeit des A. Postumius Verlegt. Dionysios constatirt dabei die Uebereinstimmung einer-Seits mit den Gebräuchen der Römer seiner Zeit, andrerseits mit den hellenischen, für die er vorzugsweise Homer als Zeugen be-Dutzi. Bei der Schilderung des Opfers giebt er Folgendes: xequi-Ψάμενοί τε γάρ αὐτοὶ καὶ τὰ ίερὰ καθαρῷ περιαγνίσαντες Εδατι καλ Δημητρίους καρπούς επιρράναντες αὐτῶν ταῖς ×εφαλαίς, ἔπειτα κατευξάμενοι, θύειν τότε τοῖς ὑπερέταις αντά ἐκέλευον κτλ. Da es sich um ein römisches Opfer handelt, konnen die Δημήτριοι καρποί nur auf die mola salsa gehen, sür die das aufs Haupt streuen' auch sonst oft bezeugt ist. Um nun eine Analogie mit griechischen Riten festzustellen, citirt er den homerischen Vers:  $\chi s \varrho \nu i \psi \alpha \nu \tau o \delta$ ' Enerta  $\kappa \alpha i$  où  $\lambda o \chi i \tau \alpha g$  à  $\epsilon i \nu i \nu i$  Dass aber weder hier noch in späteren Texten griechischer Autor von einem Streuen der Gerste auf das Haupt des Thier die Rede ist, habe ich oben hervorgehoben. Die Stelle des Dinysios beweist also nichts für diese Sitte beim griechische Opfer, giebt uns aber den Weg an, auf dem jene Scholiastennozu ihrer irrthümlichen Angabe gelangt ist. Genaue Detailforschul war nicht Sache des Dionysios, dem nicht selten unzutreffende Agaben in dieser Hinsicht nachzuweisen sind.

Was waren nun die οὐλαί? Da sie nicht nur von de Scholiasten (z. B. zu Ar. Equ. v. 1167 = Suid s. v. dlai, Scho Hom. A 449 und zu y 441), sondern auch in den Texten selbst n xqιθαί identificirt werden, so wissen wir, dass es der sacrale Te minus für Gerste war. Nicht mit Unrecht hat man ihr Vorkomme im Opfercult damit erklärt, dass man sagt, die Götter bedürfen d Brodfrucht, wie des Weines und Fleisches nach Analogie des mensc lichen Mahles (Stengel, Sacralalt. S. 77). Doch scheint es mir vo Wichtigkeit, darauf hinzuweisen, dass es eben die Brodfruc und nicht das Brod ist, welches man hier den Göttern darbring Das zeigt eine frühe Epoche der Gottesverehrung an. In alt Zeit nämlich legte man der Gottheit die Feld- und Gartenfruc auf einen Tisch oder Altar (z. B. Paus. I 24, 4); 1) brachte m flüssige Gaben, so wurden sie entweder darüber gegossen od daneben in kleinen Behältnissen aufgestellt. Beispiele bieten hie für u. A. die Beschreibungen von Opferriten bei Paus. VIII 42, Athen. IX. 56, vgl. Sophokles Márteis fr. 366 (bei Nauck. trag. 5 fr.2 p. 218). Sie entsprechen der Periode, welche Benndorf (Eran Vindob. S. 374) als erste Stufe der Brodbereitung bezeichnet; hi geniessen die Menschen die Getreidekörner selbst. Diese werden a gelöst durch den Mehlbrei, als dessen Vertreter im Ritual Stengel d πέλανος erkannt hat (in dies. Ztschr. XXIX S. 281 ff.). Sieht dies nun in den homerischen Gedichten die Uebergangsepoche vom Mel brei zum gebackenen Brode (aprog), so trifft er damit zweifell das Rechte. Sagt er dann weiter (S. 283): ,Das wohlschmeckende

<sup>1)</sup> Hier tritt eine bemerkenswerthe Notiz des Plutarch (quaest. grass. p. 292C) hinzu, die ebenfalls von dem Gebrauch der Gerste als ἀπαρχή den πάνυ παλαιαί θυσίαι der meisten Hellenen redet, deren Bedeutung si dadurch documentirt, dass sich nach Plutarch von ihr bei den Opuntiern sof ein Titel des dieses Opfer überwachenden Archon ableitete, des πριθελόγ

Brod trat als Nahrungsmittel an die Stelle. Aber der πέλανος blieb Opsergabe', so kann man als weitere Bestätigung sür die Stabilität des Ceremoniells hinzusügen: auch die οὐλαί als Repräsentanten der frühesten Epoche blieben in Geltung.') Noch in später Zeit vereinigte der Opserbrauch alle drei Formen.

Nicht uninteressant ist es, hier abschweifend einen Blick auf des Cultritual eines anderen alten Culturvolkes zu werfen, dessen historische Entwickelung uns Dank neuerer Forschungen und methodischer Kritik der reichen Tradition klar vor Augen liegt — ich meine das Volk Israel. J. Wellhausens Scharfblick ist es gelungen, den israelitischen Hauptsesten ihren ursprünglichen Charakter wiederzugeben. Das Osterfest deutet auf den Beginn des Getreideschnittes; sein Ritus bestand im Darbringen einer Gerstengabe.2) Dies entspricht der Gewohnheit, das frische Gewächs zu geniessen und zwar geröstet. Wir haben es mit demselben Grundgedanken des Erstlingsopfers zu thun, wie bei den hellenischen oùlal, und vielleicht geht die Uebereinstimmung in diesem speciellen Falle noch weiter, wenn wir eine Notiz des Thukydides heranziehen, die für uns einen hohen objectiven Werth besitzen muss. ihm heisst es VI 22 in der Rede des Nikias, wo es sich um die Beschaffung des Mundvorrathes für den bevorstehenden Krieg handelt: τὸν δὲ αὐτόθεν σῖτον ἐν όλκάσι, πυρούς καὶ πεφρυγμένας χριθάς άγειν u. s. w. Es durste kein Zusall sein, wenn wir an dieser Stelle gerade von , gerösteter Gerste' hören. In welche Zeit diese Gewohnheit binaufreicht, ist freilich nicht sestzustellen; doch scheint sie einer sehr frühen Epoche anzugehören. Die thukydideische Angabe hat aber noch einen weiteren Vortheil, indem sie einer Glosse bei Hesych. II p. 814 grössere Bedeutung verleiht. Hier heissen nämlich die οὐλαί, πεφουγμέναι '.') Die

<sup>1)</sup> Dass gerade die Gerste von allen Getreidearten als Vertreterin erscheint, hat seinen Grund vermuthlich darin, dass man sie zuerst zu bauen gelernt hat. Das hat schon Chr. Heyne Opusc. 1 p. 368 Anm. ausgesprochen. Vgl. Hehn, Culturpfl. u. Hausth. S. 540.

<sup>2)</sup> Prolegomena zur Geschichte Israels<sup>2</sup>, Berlin 1886, S. 88. Vgl. Nowack, lehrb. d. hebr. Archaeol. II S. 146.

<sup>3)</sup> Das Rösten des srischen Getreides scheint nicht sowohl des Wohlstechmacks wegen, als vielmehr in der Absicht geschehen zu sein, das Herspelösen der Körner aus den Hülsen zu erleichtern. Vgl. dementsprechende Angaben bei Serv. ad Ansid. J. 179. Plin. N. H. XVIII 10, 23. (Chr. Heyne Hermes XXXII.

uns als älteste bezeugte Culturstuse des israelitischen Volkes kennt nun aber schon das Backen des Getreides, eine Praxis, die den Juden nach Benndorf a. a. O. S. 375 erst in Aegypten durch die Benutzung des dort üblichen Sauerteigs bekannt wurde. Pfingsten, wenn der Schnitt mit dem Weizen abgeschlossen hat, bringt man Weizenbrode dar. Von einer Uebergangsperiode des Mehlbreis vermögen wir keine Spuren zu entdecken. Noch schärfer aber gestaltet sich die Differenz, wenn wir aus der Ueberlieferung des Priestercodex entnehmen müssen, dass es später Sitte geworden, statt des gebackenen Brodes das Mehl roh Javeh darzubringen (Wellhausen a. a. O. S. 71). Es ist der umgekehrte Process, wie ihn das hellenische Ritual darstellt. Vielleicht hat die Vermuthung einiges für sich, dass die das mosaische Gesetz redigirenden Priester beeinslusst durch jene Thatsache, die Alterthümlichkeit und Ursprünglichkeit des mosaischen Cultus dadurch zu legitimiren und zu stützen suchten, dass sie auf die einfachere Form des Mehlopfers zurückgingen. Nur so aufgefasst scheint mir die von Wellhausen als ,Verfeinerung 'des Cultes bezeichnete Aenderung de Rituals erklärlich. Es ist dasselbe, wenn wir die ursprünglich ge kocht dargebrachten Fleischstücke im Priestercodex roh Gott geopfert finden.

Doch zurück zu den οὐλαί. Wir haben die Meinung ge aussert, dass die am Anfang der Ceremonie verwandten ovlat a mels Ueberreste einer früheren Form des Opfers aufzufassen seien. W können aber noch weiter gehen in der Vermuthung, wie sich d ie Aufnahme alter Bräuche in das detailreiche Ritual der homerische Zeit vollzogen hat, ohne freilich im Stande zu sein, eine genaume Stufenfolge zu reconstruiren. Auf Grund einer Reihe litterarisch -er Belege wissen wir, dass in weit zurückliegenden Epochen griss echischer Cultur neben oder gleichzeitig mit dem Niederlegen dem 10 Erstlinge von Feld- und Gartenfrüchten gespendet wurde.1) homerischen sowohl wie in späteren Opferbeschreibungen ist aber die Weinspende, um die es sich bei dem Opfer an die olympisches en Götter vorzugsweise handelt, nicht mit den oùlas vereint, wie a == 30 nach Ohigem annehmen sollte, sondern sie findet bei Gelegent = eit

Opusc. I p. 390). Hehn, Culturpfl. u. Hausth. S. 535 hält ebenfalls das Essen des Korns unmittelbar aus den gerösteten Aehren für "urälteste Sitte".

<sup>1)</sup> Vgl. meine Dissertation De libatione vet. Graec. Berol. 1893, p.6—11.

der Verbrennung der Fleischstücke durch den Priester statt. Diese Aenderung erklärt sich sehr einfach durch das Hinzukommen des Opferthieres und dessen dominirende Stellung im Ritual. Fleisch ist die Hauptspeise jener Generationen; dazu gehört das Getränk. Die ovlat sind dagegen zurückgetreten, haben aber ihre erste Stelle im Opferritual behalten. Das erklärt sich für ein uraltes Opfer, das des Zeus Polieus, aus der frühen Legende, die sich an die Einführung der Buphonien in diesen Cult knüpst (vgl. Stengel in dies. Ztsch. XXVIII S. 489 ff.). Das unblutige, aus Getreide bestehende Opfer liegt auf dem Altar; ein Stier frisst davon und wird von dem darob ergrimmten Priester mit einem Beil erschlagen. Er slieht und das Beil wird als der Urheber verurtheilt. Von nun an fällt jährlich dem versöhnten Gotte ein Opferstier am Altar. Stengel a. a. O. S. 497 sieht in dieser Legende mit Recht eine Erklärung des Uebergangs vom unblutigen zum blutigen Opfer. Die Gerste bleibt hier das prius auch in der Reihenfolge der Riten beim grossen Thieropfer, insofern sie dem Fleischopfer vorangeht.

Eine interessante Bestätigung der Auffassung von den οὐλαί als Bestandtheil frühester Opferweise findet sich in einem auf Theophrast zurückgehenden Abschnitt bei Porphyrios (de abstinent. II 6). Dort heisst es: τοῦ δὲ Δημητοείου καοποῦ μετὰ τὸν Ζέδροπα πρώτου φανέντος χριθών, ταύταις ἀπ' ἀρχῆς μὲν Ο λοχυτείτο κατά τάς πρώτας θυσίας τὸ τῶν ἀνθρώπων γένος. Nach den vorstehenden Betrachtungen ist es klar, dass wir auch hier wieder') ein theophrastisches Zeugniss von historischem Werthe Vor uns haben, das weiter keines Commentars bedarf. Dann wird bei Porphyrios zu jenem Opfer der οὐλαί in Gegensatz gebracht das der ψαισθείσης τροφης, die einer vorgeschritteneren Technik bedarf. Dies berührt die Frage, ob man sich die ovlal ganz oder Seschroten vorzustellen hat. An und für sich liegt für mich kein Grund vor, die Richtigkeit der theophrastischen Angabe zu beweifeln, aus der deutlich hervorgeht, dass es ganze Körner gewesen sein müssen. Nur möchte ich dies nicht auf Grund etymologischer Betrachtungen annehmen, wie sie z. B. durch Suidas (II. p. 738) überliefert sind. Schon Buttmann hat den Unwerth

<sup>1)</sup> Vgl. die Aussührungen in meinem "Rauchopser bei den Griechen", Berlin 1894, S. 10 ff. Theophrasts Anschauungsweise ist in die Homerscholien übergegangen. Schol. A 449 wird er citirt und auch Schol. y 441 ist sie erkennbar. Zu vgl. Eustath. zu A 449 p. 109, 22 und zu  $\mu$  357 p. 29, 37.

dieser Deuteleien genügend hervorgehoben (Lexil. I. S. 191).1) Sie gehören zu den häufigen etymologischen Spielereien der Grammatiker und Lexikographen. Mir ist vielmehr erstens die Ueberlegung maassgebend, dass es dem Laufe der Dinge entspricht, zuerst die Frucht als solche der Gottheit darzubringen, da wir voraussetzen dürsen, dass es auch in Hellas eine Zeit gab, in der man die Feldfrucht genoss, wie sie gewachsen war. Eine Analogie sanden wir in dem Essen der gerösteten Gerste bei den Israeliten. Andererseits ist nicht zu bestreiten, dass das uralte Opfer der παγκαρπία, wie es z. B. Athen. IX. 56 in seinen Einzelheiten aufführt, unter denen auch zeibai genannt werden, nur in den betreffenden ganzen Früchten bestanden hat. Das bezeugt z.B. das von Theophrast a. a. O. angeführte Fruchtopfer an Helies und die Horen. Er nennt hier neben den ganzen Früchten, wie ŏonqua, δρῦς, μιμαίχυλα, χριθαί, πυροί, ausdrücklich άλεύρων πυρίνων καλ κρι-Hrw 93015. (Vgl. Bernays, Theophrastes Schrift über Frömmigkeit -S. 52 über die Wichtigkeit dieser Nachricht). Darauf weisen auch die Worte des Sophokles a. d. S. 240 citirten Stelle fr. 366 Evije δὲ παγκάρπεια συμμιγής όλαζς. Denn hierunter kann unmögliche eine mit Mehl vermengte lanx satura verstanden werden. Charakteristisch ist ferner bei dieser Stelle, dass die Gerste nicht mehr, wieder vie z. B. bei Athenaios zur παγκάρπεια gerechnet, sondern in Felgibrer fest ausgeprägten und isolirten Rolle im Opferritual besonderer Bestandtheil aufgeführt wird, der doch wieder summer παγκάρπεια im eigentlichen Sinne gehört.

Wenn ich mich durch solche Gedanken veranlasst sehe, die e oύλαί für ganze Körner zu halten, so könnte die Notiz des Hementerscholisten zu γ 441: ἐμίγνυσαν γὰρ κριθὰς καὶ ἄλατα χυτο Ψ ἢ ὕδατι ἢ οἴνω καὶ ἔθυον αὐτὸ πρὸ τοῦ ἱερείου, dazu verantelassen, hier einen Brei von Mehl und Wasser oder Wein vorantelassen. Vgl. Nitzsch a. a. O. I S. 220. Angenommen, die Breisenbetung des Scholissten sei richtig und für die ältere Zeit gultimes, so braucht man dennoch nicht zu der Aussaung eines "Mehlbreichten.

<sup>1)</sup> Gegen Buttmann wendet sich Sverdsjö (Jahns Jahrb. f. Phil. 18—36. Suppl.-Bd. IV. S. 439 ff.). Bin ich zwar mit seinem Resultate vollkommenen einverstanden, so hat für mich seine Beweisführung, die sich auf etymenlogische Untersuchungen und Grammatikernschrichten stützt, ebenso wender Zwingendes, wie Buttmanns Ausführungen, der sich für "geschrotene Germate" ausspricht.

zu kommen. Eine Nachricht bei Pausanias (VIII 42, 5), nämlich über den Demetercult in Phigaleia, lehrt, dass über die auf den Altar gelegten ganzen Früchte --- denn nur an solche ist bei dem Wortlaut zu denken möglich — Oel als Spende gegossen wird.1) Das daraus sich ergebende Mixtum könnte wohl als alterthümliche Opferweise ein Vorbild für das Mischen der Gerstenkörner mit Wein und Wasser geworden sein. Wollen wir den Ausdruck bei Suidas a. a. O. καὶ τὰς μὲν κριθὰς μέχρι νῦν ὅλας²) χέουσιν οἱ ἐπιθύοντες ταῖς σπονδαῖς, ἐπεὶ σύμβολον τῆς παλαιᾶς τροφής pressen, so würde sich ungefähr derselbe Sinn ergeben. Unbefangen aufgefasst weisen die Worte nur auf die älteste Opferform, die aus Fruchterstlingen und Spenden bestand. — Sicher scheint es mir aber, dass die ovlai gewöhnlich nicht mit Flüssigkeiten gemischt wurden, wie schon der Umstand beweist, dass sowohl bei Homer (µ 358), wie bei Aristophanes (Pac. 961) für den Sacralterminus oùlai, der profane xoī resp. xoisai angesetzt wird. Könnte man unter jenen ein Gemisch verstehen, so scheint dies mir bei letzteren von vornherein ausgeschlossen. Wenn es Ferner ο 761 heisst: ἐν δ' ἔθει' οὐλοχύτας κανέφ, so geht aus dem Wortlaut ebenfalls hervor, dass von einem süssigen Gemisch Leine Rede sein kann. Fast ebenso deutlich redet y 441. Aus-Schlaggebend aber ist Eurip. Iph. Aul. v. 1470 ff., wo das Feuer auflodern soll durch die hineingeworfene Gerste. Hier ist ein Vorhandensein von Wein oder Wasser klärlich ausgeschlossen. Wiederum also komme ich zu der Anschauung, dass sich die Scholiastennotiz bochstens auf locale, sicherlich aber zeitlich beschränkte Gepflogenbeiten beziehen muse.

Es bleibt noch übrig, kurz auf die gleichbedeutenden Worte vilas und oilogitat hinzuweisen. An und sür sich ist es das Wahrscheinliche, dass das einsache Wort das ursprüngliche ist; das zusammengesetzte schliesst bereits die rituelle Handlung in sich. Bei Homer erscheint dieses siebenmal, während oilas nur einmal (y 441) vorkommt. Letztere Stelle beweist, dass beide Bezeichnungen völlig synonym gebraucht sind (vgl. v. 445). Erwähnenswerth ist es, dass in der späteren Litteratur das numerische

<sup>1)</sup> Vgl. meine Dissertation p. 7f.

<sup>2)</sup> Dass ich die thatsächliche Angabe des Suidas für richtig halte, geht aus dem Voraufgehenden hervor; ebenso aber, dass seine Begründung nicht zu acceptiren ist.

Verhältniss umgekehrt zu sein scheint, insofern sich sast nur δλαί findet (Sverdsjö a. a. O. S. 440 f.), dem dann das gleich zu besprechende προχύται zur Seite tritt. Aus dem in οὐλοχύται enthaltenen xelv auf eine Flüssigkeit schliessen zu wollen, ist nicht nothwendig, bedenkt man, wie frei der Sprachgebrauch z. B. mit den Verben des Ausgiessens der Libation schaltet. Wendete der Hellene doch neben χεῖν auch βάλλειν, πέμπειν, διδόναι u.s.w. ebenso gut wie σπένδειν und λείβειν an. Aus diesem Grunde ist es auch nicht angängig, das aristophanische δίπτειν (Pac. 962 καὶ τοῖς θεαταῖς ὁἶπτε τῶν κριθῶν) als Beweis für den trockenen Zustand der Gerste zu verwerthen, eher freilich für das Vorhandensein von Körnern, da in Verbindung mit Mehl sich gewöhnlich παλύνειν oder σπείρειν findet. Das οὐλοχυτεῖν besagt sicher nur das Eine, dass es sich nicht um ein riJévai, sondern um ein Werfen handelt, wie es bei Homer das supplementare προβάλλεσθαι bestätigt. Auch das fünste Jahrhundert kennt das Báller in dieser Verbindung. Zu vergl. Eurip. Blectr. 804. Iph. Aul. 1111.

Dass diese Wandlung in der Art des Darbringens mit dem Eindringen des Feuers in den Cult zusammenhängt, ist wohl die natürlichste Erklärung. Denn hier ist ein  $\tau\iota \vartheta\acute{e}\nu\alpha\iota$  unmöglich. Das Feuer brennt bereits vor dem Wersen der  $o\acute{v}\lambda\alpha\iota$  auf dem Altar. Zwar geben die homerischen Schilderungen keine Auskunst über den Zeitpunkt der Entzündung des Feuers auf dem Altar; doch können wir aus  $\xi$  422 entnehmen, dass bei Eumaios das Heerdseuer in Brand ist, noch ehe das Thier geschlachtet wird. Aus Euripides Opferschilderung *Electr.* v. 801 ff., eine Stelle, die wir als locus classicus sür unsere Frage bezeichnen dürsen, geht aber hervor, dass das Anzünden des Feuers zu den Opservorbereitungen gehört, es also schon vor Beginn der Ceremonie brennt. Ebenso klar bezeugen es *Iphig. Aul.* 1111 und 1470 ff. Dann ist aber nur ein Wersen der  $o\acute{v}\lambda\alpha\acute{\iota}$  möglich.

Schon durch das Citiren der letztgenannten Euripidesstellen habe ich angedeutet, dass ich προχύται als drittes sacrales Wort für Opfergerste den beiden anderen gleichstelle. Dies bedarf einer Begründung, da dies Wort an sich nur in seinem zweiten Bestandtheil mit οὐλοχύται übereinstimmt, also des Charakteristicums ent-

<sup>1)</sup> Den Gegensatz zwischen éintein und ridinai hebt auch Schol. Ar. Plut. 661 hervor.

behrt, und unsere Handbücher das Wort entweder gar nicht oder sehr oberstächlich behandeln. K. F. Hermann (Gottesd. Alt. 28, 10) setzt z. B. προθύματα und προχύται ohne weiteres gleich und sieht zwar im Speciellen die Gerste damit bezeichnet, begreist aber auch ,alles sonstige, was zum Beginn des Opfers in die Flamme geworfen ward', darin. Zieht er dann den Scholiasten zu Ar. Plut. 660 als Erklärung heran, so glaube ich in dem Wortlaut eine Notiz zu dem an der Stelle überlieserten προθύματα zu sehen. Und wir werden unbedenklich zugeben, dass man darunter alle zeitlich vor dem eigentlichen θυμα, dem Opferthier dargebrachten Opfer, wie χριθαί oder δλύραι oder λιβανωτός u. s. w. verstehen kann. Einen so allgemeinen Begriff aber auch in mooχύται zu sehen, ist auf Grund der Tradition nicht möglich. Schon bei Homer finden wir die enge Verbindung der οὐλοχύται mit den χέρνιβες (A 449. γ 440 f. u. γ 445). Dasselbe zeigt Arist. Pac. 965. Ergiebt sich nun bei Euripid. Iph. Aulid. 955 und 1111 f. dieselbe Zusammenstellung für προχύται und χέρνιβες, so könnte dies wohl schon eine Identität jener beiden Termini beweisen.1) Aber noch mehr: Herodot I 160 überliefert uns folgenden Passus: οὖτε οὐλὰς χριθέων πρόχυσιν ἐποιέετο θεῶν οὐδενί. Hier haben wir in κριθέων πρόχυσιν einen deutlichen Commentar für die οὐλαί in sacralem Wortlaute und damit ist die Bedeutung der προχύται in unserem Sinne gesichert. Sie bezeichnen nichts anderes als die Gerste'. Das  $\pi go$  ist also nicht zeitlich wie in πρόθυμα zu fassen, sondern in demselben localen Sinne, wie in προβάλλεσθαι. Diese beschränkte Bedeutung von προχύται bestätigt endlich auch Apollon. Argon., der sie den οὐλοχύται gleichsetzt (I 409 und 425).

Zum Schlusse bedarf es noch einer Erörterung über die Arten von Opfern, bei welchen man οὐλαί verwandte. In erster Linie fanden wir sie für Speiseopfer charakteristisch, wie sie die homerischen Gedichte sowohl, als auch die beispielsweise angeführte aristophanische Culthandlung im "Frieden" darstellen. Nicht anders steht es mit dem Nymphenopfer des Aegisth bei Eurip. Electr. 800 ff. Denn hier schliesst sich ebenfalls unmittelbar an das Ceremoniell das Mahl, wie die Verse 635 — 638 beweisen (vgl. v. 784 ff.). Es

<sup>1)</sup> Man vergleiche besonders y 945: χέρνιβά τ' οιλοχύτας τε κατήρ<sup>χετο</sup> mit Eurip. *Iph. Aulid.* 455: προχύτας χέρνιβάς τ' ένάρξεται.

erklärt sich diese Gewohnheit sehr natürlich. Einmal brachte man die oölal den Göttern, denen die Feldfracht verdankt wurde, dann aber in weiterem Sinne allen den Gottheiten, mit denen sich die Menschen zur Gemeinschaft bei Speise und Trank zusammensanden. Dieser Umstand muss die Opfergerste solgerichtig von den Opfern ausschlieseen, von denen man nicht genoss. Da ergiebt sieh nun sosort die befremdende Thatsache, dass ein Sühnopser zur Egozóv, das der Iphigeneia bei Euripides, genau wie ein Speiseopser anhebt. Eurip. Iph. Aul. v. 1467 (Kirchk.) rust nämlich Iphigeneia:

- ν. 1467 ύμετς δ' έπευφημήσατ', ω νεάνιδες, παιᾶνα τήμη συμφορά Διός πόρην, "Αρτεμιν. τω δε Δαναΐδαις ευφημία.
- τ. 1470 κανᾶ δ' ἐναρχέσθω τις, αἰθέσθω δὲ πῦρ προχύταις καθαρσίοισι,') καὶ πατὴρ ἐμὸς ἐνδεξιούσθω βωμόν.

Demgemäss verläuft Alles in dem pseudoeuripideischen Schlusszusatz in derselben Weise. Achill geht um den Altar mit zavovv und χέρνιβες (v. 1568) und ruft die Artemis an zur Entgegennahme des Opfers. Die der Jungfrau substituirte Hirschkuh wird gans verbrannt, nachdem ihr Blut über den Altar gestossen (v. 1601 f.). - Wenden wir une, um dies eigenthümliche Vorkommnies zu erklären, zu der bestmöglichen Parallelstelle, der Opferung der Polyxena, so machen wir die merkwürdige Entdeckung, dass der Beginn des Ritus hier völlig von dem eben besprochenen abweicht. Das ist um so aussallender, als es nicht nur dieselbe Veranlassung ist, ungünstiger Wind zur Seefahrt, sondern auch vom selben Dichter für dieselbe Epoche berichtet wird. Hier nämlich beginnt Neoptolemos mit Spenden und Gebet, um denn erst zu dem Opfer der Polyxena überzugehen, das sich nun in derselben Weise vollzieht wie oben. Wie erklärt sich diese Discrepanz? Die ganze Handlung scheidet sich deutlich in zwei Theile, in das eigentliche Schnopfer und in ein Voropfer. Dieses medduna ist ein verschiedenes und zwar sell es nur dazu dienen, die zürnende Gottheit zur Entgegennahme des Opsers berbeizurusen. Zu diesem Zwecke bedarf es aber verschiedener Gaben, je nach der Persönlichkeit des zu versöhnenden Wesens. In der Iphigenein ist es die

<sup>1)</sup> Der Zusstz na Angesteurs ändert nichts an der Soche. Als Theil der ganzen Sühnopfers heitsen auch die sulai so.

himmlische Göttin Artemis; ihr gebühren die οὐλαί, wie sonst;¹) in der Hekabe ist es der Heros Achill, dem wiederum die χοαί wkommen. Sie werden v. 535|6 κηλητήριοι und νεκρῶν ἀγωγοί genannt und das bestätigt meine Interpretation. Es ist dasselbe, wenn Achill während des Umbertragens des κανοῦν die Artemis herbeiruft durch Gebet, eine Scene, die ihr Analogon in dem Gebet der Penelope (δ 761) findet. Das eigentliche Sühnopfer bleibt sich also stets gleich, nur das Voropfer wechselt.

Bei dem Reinigungsopfer des Herakles nach der Tödtung des Lykos (Eurip. Heracl. v. 922 ff.) werden wir nichts anderes denken können, wenn wir die Ceremonie mit κανοῦν und χέρνιβες beginnen sehen. Zwar ist hier nicht speciell von der Opfergerste die Rede — die Handlung bricht durch den Wahnsinnsanfall des Berakles gleich nach der Einleitung ab — aber der Begriff κανοῦν schliesst sie, wie ich oben hervorgehoben habe, ein. Trifft die Aussaung zu, so stehen die οὐλαί hier den Βυμιάματα gleich, welche wir nach dem Zeugniss des Scholiasten zu Aeschines (p. 724, 11 Reisk.) in der athenischen Ekklesie als Voropfer dargebracht finden, um die Götter herbeizulocken, nicht sowohl zum Schutze der Versammlung, wie als Zeugen der kathartischen Scene, des nun folgenden Schweineopfers.2)

Die οὐλαί müssen nach unserer Interpretation von Opfern an die chthonischen Götter im engeren Sinne, d. h. die unterirdischen Michte, ausgeschlossen sein, und mir ist in der That keine Stelle bekannt, wo man ihnen οὐλαί widmet. Als Ersatz dafür scheint der πέλανος gegolten zu haben, den Stengel mit vollem Recht bereits in Gegensatz zu den οὐλαί gesetzt hat (in dieser Ztschr. IXIX S. 289). Dieser fehlt aber im Todtencult, soweit er Mehlbrei und nicht Spende bezeichnet; vgl. Stengel, Chthonischer und Todtencult (Festschrift f. L. Friedländer S. 419). Da tritt uns nun eine Notiz bei Pausanias entgegen über den Cult des alten Megarerkönigs Tereus (I 41, 9). Sein Grab ist in Megara; man opfert ihm jährlich καὶ θύουσιν ἀνὰ πᾶν ἔτος, ψηφίσιν ἐν τῆ θυσία ἀντὶ οὐλῶν χρώμενοι. Mit auch nur annähernder Sicherheit eine Erklärung des Opferns von Steinen geben

<sup>1)</sup> Auch dies spricht gegen O. Kerns Auffassung der Artemis als Todesgottheit. Vgl. Stengel, Chthon. u. Todtencult, Festschr. f. Friedländer S. 421
Anm. 1.

<sup>2)</sup> Vgl. meine Schrift Die Rauchopfer bei den Griechen S. 39.

zu wollen, ist unmöglich, 1) wenn man nicht schon zur Annahme eines Missverständnisses des Pausanias greisen will. 3) Aber auch die Erwähnung der  $o\vec{v}\lambda\alpha t$  in Verbindung mit einem Todten- oder besser Heroenopser bedarf eines Commentars. Eine Aushülse zu suchen in der Vermuthung, dem Tereus sei nicht  $\delta \zeta \eta \rho \omega t$ , sondern  $\delta \zeta \vartheta \epsilon \tilde{\phi}$  geopsert, ist nicht nothwendig. Da man den Todten das darbrachte, was sie lebend genossen hatten, so würde die  $o\vec{v}\lambda\alpha t$  durchaus passen, nähme man an, dass jener Cult in eine sehr srühe Epoche hinausreicht. Als Unicum bleibt freilich die Pausaniasnotiz immerhin zweiselhast, besonders wenn man bedenkt, dass sich die rituellen Bräuche im Todtencult der späteren Zeit in anderen Bahnen bewegen, wie in der homerischen Periode. Sicheres wird man aus Grund dieser vereinzelten Angabe kaum gewinnen können.

Berlin.

H. VON FRITZE.

<sup>1)</sup> Man könnte vielleicht eine Erinnerung an ein altes Nothopfer darin sehen, wie die Genossen des Odysseus bei der Opferung der Heliosrinder statt der oblat Blätter verwenden.

<sup>2)</sup> In diesem Falle könnte man an eine ψηφομανταία denken; vgl. C.F. Hermann a. a. O. S. 247 §§ 39, 15. Orakel bei dem Heiligthum eines alten Landeskönigs sind nichts Ungewöhnliches. Ueber Verwendung von ψῆφοι für Torakelzwecke vgl. auch Diels Sibyll. Blätter S. 56 Anm. 4.

# DER CHOR DER HAGESICHORA.

Die tiefgreifende Behandlung, der H. Diels im vorigen Jahrgange dieser Zeitschrift (XXXI 339) das Pariser Bruchstück des Alkman unterzogen hat, ist mir Veranlassung geworden, diesem unschätzbaren Reste lakonischer Poesie von Neuem meine Arbeit zuzuwenden; ich habe viel umgelernt, aber bin doch schliesslich auf den selben Weg zurückgekommen, den ich vor Jahren einschlug, als Fr. Blass im dreizehnten Jahrgange dieser Zeitschrift (S. 15) den Grund für die Constituirung des Textes meisterlich gelegt hatte. So meine ich nun für die fünf letzten Strophen eine Deutung vortragen zu können, die mir unanfechtbar scheint, weil sie ganz einfach ist.

Die Vergleichung der Handschrift durch Diels hat als wichtigstes und erfreulichstes Resultat die Bestätigung der ausgezeichneten Lesungen von Blass ergeben, über die hinaus also wohl nur noch ganz vereinzelt von besonders scharsichtigen und geübten Augen ein Weniges erzielt werden wird. Es ist somit ausgemacht, dass am Schlusse nur vier Zeilen sehlen, nicht unwahrscheinlich, dass vorn nur eine Columne abgebrochen ist; daser von der ersten Hälste des Gedichtes ist nur die Strophe, in der die gefallenen Hippokoontiden ausgezählt werden, leidlich verständlich, und in welchem Zusammenhange diese That erzählt ward, welche Rolle Polydeukes und das Geschlecht des Deritas dabei spielten, bleibt zunächst ungewiss. Welchem Zwecke das ganze Gedicht diente, dasur ist dieser ganzen Partie auch nicht einmal eine Andeutung zu ent-

<sup>1)</sup> Die Rechnung von Diels macht die Voraussetzung, dass der Papyrus kein anderes Gedicht vor diesem enthielt. Ich wüsste für oder gegen sie nichts Gewichtiges zu sagen, aber es ist leider nichts mehr als eine pure Hypothese: ein schwaches Indicium für sie wird sich am Schlusse dieser Abhandlung herausstellen. Sicher bezeugt ist nur, dass das Gedicht im ersten Buche stand und nicht das zweite war. Der von Bergk sogenannte Hymnus an den Zeus ist sowohl was seine Stellung wie was seine Existenz angeht eine sehr unwahrscheinliche Erfindung.

nehmen. Um so eher darf der zweite Theil für sich behandet werden. Ich schreibe nicht den ganzen Text noch einmal ab, gebe aber eine Uebersetzung in ziemlich engem Anschlusse.

"Es giebt eine Strafe der Götter; der aber ist selig, der vergnügt den Tag dahin lebt, ohne weinen zu müssen.") Das ist das sehr wenig tiefe Facit aus der heroischen Geschichte; an die Gnomen, mit denen Pindar von der Erzählung zu dem concreten Anlass seiner Enkomien überleitet, ist mit Recht oft erinnert worden. Natürlich liegt darin nichts mehr, als dass der Chor hofft und wünscht, im Gegensatze zu dem schrecklichen Schicksale derer, die Uebles im Schilde geführt haben, diese Seligkeit eines ungestörten Lebensgenusses sich durch seine Gottesverehrung zu sichern

"Ich aber singe das Licht der Agido . . . . . mich lässt die Chorsührerin über sie nichts aussagen, weder in Lob noch in Tadel, denn sie meint selbst so schön zu sein, wie wenn Jemand einen siegreichen Renner aus der Rasse der geflügelten Träume unter die Pferde seiner Koppel stellt.") Siehst du nicht? Der Renner ist venetischen Blutes, und die Mähne (d. i. das Haar)

<sup>1)</sup> ο δ' όλβιος όστις ευφρων άμεραν διαπλέπει άκλαυτος (άκλαυστος ist aus späterer Sprache eingeschwärzt, wie so oft auch in der athenischen Poesie). Man darf nicht hinter ευφρων interpungiren; die Sprache Alkmans ist einfach und klar und von solchen Härten frei. Aber ευφρων ist auch nicht σώφρων; von einem Menschen und ohne Relation zu einer andern Person gesagt gehört es zu ευφροσύνη, und das ist die homerische Bedeutung. Als Amphitryon sterben soll, sagt er bei Euripides σμικρά μέν τὰ τοῦ βίου, τοῦτον δ' ὅπως ηδιστα διαπεράσετε ἐξ ἡμέρας εἰς νύκτα μὴ λυπούμενοι (Eur. Her. 504), wo ich die entsprechende Schätzung des Lebens durch den Schatten des Dareios citirt habe, die jetzt seltsamer Weise sardsnapalisch sein soll. Ich hätte auch Alkman citiren können: die Freude des Diesseits, das carpe diem, sitzt der hellenischen Lyrik tief im Herzen, und Horaz hat es aus ihr entlehnt.

<sup>2)</sup> ωσπες αίτις εν βοτοίς στάσειεν ίππον παγὸν ἀεθλοφόςον καναχαπόδα τῶν ὑποπετριδίων ὀνείρων. Darin entspricht der Genetiv der Angabe über die Herkunst in den späteren Stellen: da die Winde Rossesgestalt haben, und die Erinyen und Harpyien auch, da selbst hohe Götter in dieser Bildung gedacht werden, so ist solche Bildung für die Träume ganz eigentlich zu verstehen. Ich habe ὑποπετρίδιος mit Dionysios von Sidon als "gesiedert" gesast; sicher ist das nicht. Die Träume können ebenso gut "unter dem Felsen" in einer Höhle wohnen wie die Winde im Ψ. Es ist nicht zu verlangen, dass wir in solchen Stücken volle Kenntniss der lakonischen Phantasie erreichen könnten. Wie Alkman das homerische Lehnwort παγός verstanden hat, bleibt auch ungewiss, doch passt eine Farbe am besten, da die

meiner Cousine Hagesichora blüht darauf wie lauteres Gold, und silbern ist ihr Angesicht.<sup>1</sup>) Ich wills dir mal rund heraussagen: das ist Hagesichora, aber sie wird neben Agido doch nur als tweite, ein skythisches neben einem lydischen Rosse, laufen.<sup>2</sup>)

Diese Partie reicht vollkommen hin, um zuversichtlich zu erklären: es spricht hier eine Person, die von sich im Singular redet und so auch das Publicum anredet; sie ist die Cousine der Hagesichora. Diese ist Chorführerin³) und hat ein Commando auch über die Redende; demgemäss verbietet sie ihr die Agido zu feiern, was jene gerne möchte. Und trotz scheinbarem Gehorsam kommt heraus, dass Agido die schönere ist und bleibt, während Hagesichora, so schön sie auch ist, doch nur auf den zweiten Preis Anspruch machen kann. Wer und was Agido war, steht hier nicht; nur gehören die beiden irgendwie zusammen, und da Hagesichora an Rang höher steht und (was schon das auf sie angewandte Gleichmiss andeutet) Erfolge bereits errungen hat, so mag Agido jünger sein — worauf übrigens gar nichts ankommt.

Diese Erkenntniss reicht auch hin, die zunächst unverständliche Stelle V. 40 zu erledigen, wo überliesert ist έγων δ' ἀείδω
Αγιδως τὸ φως ορω ρωτ άλιον ὅνπερ άμιν Αγιδω μαρτύρεται φαίνην. Wir haben kein Recht, sür Alkman eine andere
Bedeutung einsacher Wörter anzunehmen als im sonstigen Griechisch. Da heisst aber μαρτύρεσθαι, zum Zeugen machen'; es ist immer medial, weil der Redende sür sich den Zeugen anrust, und

Schnelligkeit, die den Preis errungen hat, durch καναχαπόδα schön zum Ausdruck gebracht wird. Wer erwägt, dass nicht das Pierd, sondern das siegreiche Pferd den βοτά entgegengesetzt wird, kann nicht zweiseln, dass Kaibel die βοτά für Pserde richtig erklärt hat.

<sup>1)</sup> ά χαίτα ἐπανθεῖ, natürlich auf dem κέλης (oder κέληξ, wie Alkman wohl gesagt hat); τό τ' ἀργύριον πρόσωπον ist καὶ τόδε ἀργυροῦν ἐστι τὸ πρόσωπον.

<sup>2)</sup> deutéen med Ayidav to seidos innos Isnowi Kolagaios deaustrai. Darin hat Diels den ibenischen Hengst vortrefflich aus Stephanos (d. h. Alexander Polyhistor eben zu Alkman) erklärt. Der Dativus ethicus ist nicht bequem; aber man setze Genetiv und Accusativ, die auch gehen würden, um überall einen Anstoss zu finden; welcher dem Dichter der geringste schien, ist nur nach der Ueberlieferung zu entscheiden.

<sup>3)</sup> Dass Hagesichora die Chorführung im Namen trägt, beweist wie bei Stesichoros für die Person nichts, wohl aber für die Herkunft aus einer Familie, die dasselbe Geschäft übte.

transitiv. Wenn die Handlung, die bezeugt werden soll, von dem Subjecte ausgeht, so steht sie im Particip: ηλιον μαρτυρόμεσθα δρῶσ' ἃ δρᾶν οὐ βούλομαι (Eur. Her. 858). Soll aber das bezeichnet werden, was der Zeuge thut, so muss der Infinitiv einreten: ὑμᾶς δ' ἀκούειν ταῦτ' ἐγω μαρτύρομαι (Aisch. Eum. 643). Ein Dativ der Person, der bei μαρτυρείν ,Zeuge sein', nothwendig st, hat bei μαρτύρεσθαι ,zum Zeugen machen keinen Sinn.') Folglich steht hier , die Sonne, welche Agido zum Zeugen dafür anrust, dass sie (die Sonne) uns - scheine oder zeige'; dies letzte ist den griechischen Worten αμιν φαίνην nicht zu entnehmen, muss also aus dem vorigen erschlossen werden. Da deutet nun Diels einen Haken über dem  $\omega$  auf ein tachygraphisches  $\epsilon \nu$ , so dass der Erklärer ὀρῶρεν ὧτ' άλιον — φαίνην gemeint hätte. Ich traue der Lesung nicht, da weder eine solche interlineare Erklärung noch ein solches Compendium sonst vorkommt; es wäre doch viel natürlicher gewesen, ein & zu setzen. Der Sinn befriedigt Diels selbst nicht: ,Sie ist aufgegangen, so dass die Sonne scheint, die Agido zum Zeugen anruft', wozu, wofür? Und dieser Sinn wird mit einem sehr üblen Accente dowes und mit einem unbezeugten consecutiven wes erkaust. Aber sei das alles gut und schön: unerträglich bleibt es doch, weil es einen metrischen Fehler hineinbringt. Wir haben Strophen genug, um zu sagen, dass nach jedem der zehn ersten Verse der Strophe Fermate ist; die beiden letzten Perioden sind von den Grammatikern willkürlich in zwei Verse zerlegt: da ist überall Synaphie, was bei den Daktylen sellbstverständlich ist,2) aber auch für die vier Trochaeen zutrifft, wo also die Elision 17 ganz in Ordnung ist. Also hat der Grammati Eer, der den Text constituirte und accentuirte, verstanden, was Blass vertheidigt hat, δρῶ δ' ωτ' αλιον; hat Jemand ὄρωρεν gew ∞llt, so beging er einen Fehler. Nun ist jenes aber auch salsch, weil δα so nicht stehen kann, mindestens ebenso sehr, weil das Object nicht fehlen darf. Also hat Alkman geschrieben δρῶ F' ὧτ' ὧλ κον,

<sup>1)</sup> Blass durste sich auf ἐπομνυμί τοι (Herodot 1, 212) nicht beræfen: man kann wohl Jemandem schwören, aber man rust sich Jemanden zum Zeugen; das sagt das Medium.

<sup>2)</sup> Falsch ist also die Ergänzung von Diels 6 Εὐτείχη τε κάνακτ το Αρήιον [Δορκέ]α τ' εξοχον ήμιθέων. Leider ist der Name nicht zu finden, und so reicht unser mythographisches Fundament für die Herstellung der alkmanischen Sage überhaupt nicht hin.

eine Vermuthung, die ich schon vor Jahren gefasst und in meinen Vorlesungen vorgetragen habe, die jetzt Diels auch gefunden, aber In den Texten, die den Veranstaltern der alexanverworfen hat. drinischen Ausgabe vorlagen, war das F ganz vereinzelt erhalten (6), oft, wo der Vers es fordert, ganz fortgelassen, einmal mit falschem Aeolismus als v geschrieben (63): es ist nicht wunderbar, dass es auch graphisch entstellt wurde.1) Wir haben nun also den Sinn: ,lch singe das Licht der Agido; ich sehe sie vor mir wie die Sonne, die Agido zum Zeugen dafür anruft, dass sie es uns zeige; mir erlaubt die Chorführerin keine Bemerkung über sie.' Nun ist Sinn darin. Da die Chorsührerin ein Lob der Agido nicht gestattet, sagt diese: ,Sonne, ich ruse dich zum Zeugen an, dass du es denen da zeigest', d. h. ,Worte sind nicht nöthig; seht mich nur an, dann zeigt euch Helios, wer die schönste ist. Daraus schöpft die Redende ihr Compliment für Agido. Sie könnte sagen: ,Ich sehe sie an wie die Sonne, die uns ihre Schönheit zeigt, ὅσπερ αμιν φαίνει (avriv); ob der Zug von Rivalität und Siegesgewissheit, den der Dichter der Agido leiht, seine Erfindung ist, oder ob sie wirklich so stolz geredet hatte, mag dahin stehen: ich bin geneigt, ihn beim Worte zu nehmen.

Nebenher ist abgefallen, dass das Lied bei Sonnenschein gesungen wird. Das ist wichtig für die Worte, mit denen es weiter
geht. 'Agido und Hagesichora werden nebeneinander laufen wie
wei edle Rosse, aber Agido als die erste. Denn die Pleiaden
Coder Tauben) kämpfen mit uns, wenn wir der Orthia den Pflug
bringen, sich durch die göttliche Nacht erhebend wie der Siriusstern. Denn es giebt keine solche Ueberfülle von Purpur um abzuwehren, noch einen goldnen Schlangenring, noch ein lydisches
Kopftuch,<sup>2</sup>) noch Nannos Haare, noch<sup>4</sup> — es folgen weitere sieben

<sup>1)</sup> Der Zustand seiner Ueberlieserung lässt nur die Erklärung zu, dass die Veranstalter der grundlegenden Ausgabe Handschriften hatten, die in Sparta im dritten Jahrhundert geschrieben waren, in denen sich die Sprache natürlich ungleichmässig modernisirt hatte. Hätten die Gedichte weitere Verbreitung gefunden, wären also die Handschriften etwa attisch gewesen, so würde der Text ähnlich dem des Pindar aussehen. Wer die Citate älterer Zeit, bei Chamaileon, Antigonos, Dikaiarchos vergleicht, wird sich davon leicht überzeugen. Der Gegenstand, der für die ganze Ueberlieserung der Lyrik sundamentale Bedeutung hat, bedarf aussührlicherer Darlegung.

<sup>2)</sup> μίτρα λυδία, νεανίδων ἱανογλεφάρων ἄγαλμα. An der Lesung ist kein Zweifel; das Iota kann junglakonische Entstellung sein wie in σιαί, das

Mädchennamen. Wenn wir μάχεσθαι und άμυναι dicht bei einander lesen, so wird es gerathen sein, sie im Wortsinne zu fassen und auseinander zu beziehen; daran kann die Autorität der tresslichsten Grammatiker nichts ändern. Und der Sinn ist auch vortrefflich. Die beiden Schönheiten, deren gegenseitiges Rangverhältniss bisher besprochen war, treten in Vergleich zu einer zunächst unbestimmten Mehrheit, und da sind sie keine , Tauben', wie sie zunächst genannt werden (so sagt auch der Scholiast), sondern sie leuchten wie der Sirius, der nun einmal der allerhellste Stern ist. Der Scherz, der in dem Doppelsinne der Tauben und Pleiaden liegt (wie oben in  $\chi \alpha \ell \tau \alpha$ ), ist leicht verständlich, und es bedarf für ihn keiner besonderen Veranlassung. Da aber von Sternbildern die Rede ist, kann das "Erscheinen in der Nacht" nicht auf das Fest bezogen werden, bei dem diese Concurrenz stattsand. Wir haben den Sosibios nicht, der einst aus dem Brauche seines Landes págos auf den Pflug gedeutet hat, und müssen uns bescheiden, nichtmehr zu wissen.1) An die gegenwärtige Festseier ist nicht zummen denken. Wenn katholische Mädchen sagen, die beiden sind diumm hübschesten von uns, wenn wir in der Fronleichnamsprocessionen gehen', so werden sie es auch bei der Gelegenheit sein, wo dammes Wort fallt, aber diese Gelegenheit ist alles andere eher als jen-e Procession.

Gegen diese Schönheiten kommt aller Schmuck nicht auf, demer sonst wohl mangelhaften Reizen der Natur nachhilft, und wennen

<sup>98</sup> ebenso geschrieben ist, obwohl Contraction eintritt, also Alkman James al schrieb und sprach. Aber was ist έανογλέφαρος? έανός, das Adjectiv, des unklar ist, soll λεπτός bedeuten, und die Hesychglosse ίανόκροκα· λεπ-fasst es so; dagegen sucht die Erklärung von iavozoridenvos bei demselbennen Veilchenfarbe darin. Beide Glossen darf man für Alkman beanspruchen. \_ An die Farbe ist schwerlich zu denken; das wäre einfach rioyligagos; die Win pern statt der Lider könnte man dagegen wohl verstehen. Nur ist überhaussunpt nicht leicht zu sagen, wieso die lydische Kopfbinde gerade für Mädchen mit bestimmt gesormten Lidern besonders passen soll; es muss ein starkes Rassi Dement der Toilette zu Grunde liegen. Ich denke mir, dass im Gegensatz IU den weitgeöffneten Augen, die in der archaischen Kunst vorwiegen, Mädc ber mit züchtig enggeschlossenen Lidern für schön galten und diesen die werhüllung des Haares gut stehen sollte. Aber ein Archaeologe wird dies bemasser erläutern.

<sup>1)</sup> Die Lesart des Textes og Polas kann neben der Orthia der Scho- Mien gar nicht in Betracht kommen. "Des Morgens" gehen die Sterne nicht bestonders hell auf.

die Nanno besonders hübsche Haare und die Areta ein himmlisches Gesicht hat, so hilft das alles nichts, und auch die andern alle sind nicht olar àuver. So wird das Publicum auch die vier Mädchen, die bei Ainesimbrota wohnen, nicht verlangen — sondern die beiden, die so schön wie die Gestirne sind.

Aber Hagesichera passt mir auf (ich muss hier abbrechen). Ist nicht Hagesichera auf ihren schönen Füssen hier, bleibt sie micht dicht neben Agido (also in Frieden, ohne deéaraaig), lobt sie nicht unser Fest (das also gut und programmmässig verläuft)? So nehmt denn deren Gebet an, Götter. Denn an wem guter Fortgang und Ausgang liegt, das ist ja die Chorführerin.¹) Ich mag wohl sagen, ich selbst habe als Mädchen (als Choreutin) eitel wekrächzt, wie ein Käuzchen auf dem Dachbalken, und wenn ich much natürlich der Aotis am meisten gefällig zu sein wünschte, da sie uns das Heilmittel für unsere Mühen gegeben hat, so liegt es Cloch an Hagesichera, dass die Mädchen den lieblichen Frieden erreicht haben.¹²)

So geht die Redende zu dem Lobe Hagesichoras über, die sils verantwortliche Führerin des Chores (neben der Schutzgöttin, sie νόμου χάριν nebenher erwähnt wird) das Verdienst des Ersolges hat. Der Erfolg wird εἰρήνα genannt, nicht des Staates, sondern der Mädchen, derselben, von denen und deren Eitelkeit vorher μάχεσθαι und ἀμῦναι stand. Ein Chor kann nur durch Disciplin etwas leisten; die einzelnen müssen das πλημμελεῖν und παραπρούειν lassen, wenn etwas herauskommen soll. Offenbar war das in den nächstfolgenden Worten, die noch nicht ent-

<sup>1)</sup> Da die Lesung von Blass [δυᾶ]ν γὰρ ἄνα καὶ τέλος χοροστάτις, εἴποιμί κε von Diels völlig beseitigt ist, sein δυᾶν γὰρ ἄνα καὶ τέλος χοροστάτις desswegen unmöglich, weil δύαι ἄνονται nicht bedeuten kann ἐκποδών γίγνονται, sondern αὕξονται, so halte ich δι' ἃν γὰρ ἄνα καὶ τέλος χοροστάτις für sicher: das erst giebt den Sinn ganz scharf. διὰ τὸς θαὸς τόσδε νικόντι τοι Σελενόντιοι heisst es auf deren Weihung Inscr. Sicil. 268.

<sup>2)</sup> έγων μέν αὐτὰ παρσένος μάταν ἀπὸ θράνω λέλακα γλαύξ, εγών δὲ τᾶι μὲν Αώτι μαλίσται ἀνδάνην ερῶ, πόνων γὰρ ἁμιν ἰάτωρ εγεντο εξ Αγησιχόρας δὲ νεάνιδες εἰρήνας ερατᾶς ἐπέβαν, d. h. ἐγὰ μὲν αὐτὴ οὐδὲν ἤνυσα ἄιδουσα, ἐγὰ δὲ διὰ τῆς κορυφαίου, μετά γε τὴν θεόν, ὡς εἰκός, οίδα νικήσασα. Wie die Göttin hier πόνων ἰατρός ward, d. h. die Mühen des Einstudirens lohnte, so suchen die olympischen Kämpfer μεγάλαν ἀρετὰν θυμῶς λαβεῖν, τῶν δὲ μόχθων ἀμπνοάν, und Zeus giebt es ihnen auf Intervention der lamiden, Pind. Ol. 8, 5.

ziffert sind, an Beispielen ausgeführt, da σηραφόρος (Leinpferd?) und πυβερνήτης vorkam. Die Redende selbst, die sich mit unter die Untergebenen der Hagesichora rechnet, hat uns den Beweis geliefert, dass es in dem Chore an widerstrebenden Elementen nicht fehlte, sie hat der Führerin den Preis der Schönheit bestritten; es steht ihr wohl zu, jetzt zu erklären, dass alles unbeschadet des Gehorsams und Respectes geschehe und der Friede in dem kleinen Reiche Hagesichoras erreicht sei. Und so fährt sie in dem Lobe fort: , sie singt schöner als die Sirenen, was viel sagen will.') Und statt elf Mädchen singt eine Zehnzahl, und deren Stimme klingt wie die eines Schwans an den Fluthen des Xanthos<sup>2</sup>) und auf den lieblichen blonden Löckchen '2) . . . da reisst es ab, und die Beziehung der letzten Worte ist schon unverständlich; es mag etwa die dem Feste entsprechende Bekränzung mit der oder jener Blume bezeichnet gewesen sein. Da nur noch vier Verse folgten, für die man doch noch irgend einen an die Götter gerichteten Segenswunsch verlangt, kann sachlich kaum etwas Weiteres fehlen.

In den Textworten steht nicht mehr, als dass in diesem Falle zehn Mädchen sangen und elf die gewöhnliche Zahl war. Aus dem Scholion ist mit Sicherheit nicht mehr zu entnehmen, als dass der Erklärer diese Veränderung der Zahl auf das Belieben

<sup>1)</sup> ἃ δὲ τῶν Σηρηνίδων ἀοιδοτέρα - μέγ' ἀ[υδῶ] - σιαὶ γάρ. Diese meine Ergänzung passt zu den von Blass bemerkten Spuren, und der Zwischensatz scheint mir ganz nothwendig. Die Ergänzung von Weil τῶν Σηρηνίδων ἀοιδοτέρα μὲν οὐχί streitet mit den überlieferten Resten; ich könnte sie auch in den Gedanken der Umgebung nicht einordnen.

<sup>2)</sup> ἀντὶ δ' ἕνδεκα παιδῶν δεκὰς... ἀείδει steht durch die Lesung des Textes von Blass und des Scholions von Diels ganz fest. Aber die Ergänzung der Silbe ist schwer, und mit ihr hängt die der nächsten Zeile φθέγγεται δ.. ὥτ' ἐπὶ Ξάνθω ἑοαῖσι κίκνος zusammen. Sollte Blass mit οΙ' ἀείδει Recht haben, so müsste das exclamativ sein; aber man erwartet dann in dem erklärenden folgenden Verse eher μέν als δέ. Am liebsten schriebe ich δεκὰς [ἄδ'] ἀείδει; aber Blass scheint für zwei grosse Buchstaben keinen Raum zu gewähren. Jedenfalls musste der Gesang des Chores hier qualificirt werden; Hagesichora kann nach den Sirenen nicht wohl dem Schwane gleichgestellt werden. Auch die ξανθὰ κομίσκα ist schwerlich die goldene χαίτα der Hagesichora. Mit dem Xanthos wird der lykische Fluss gemeint sein; in jenes Land passt der apollinische Vogel.

<sup>3)</sup> ά δ' εφιμέρωι ξανθαι κομίσκαι: ein persönliches Subject scheint nicht zu passen. Ich erwarte etwas wie ύάκινθος έπανθεί.

der Chorführerin zurückgeführt hat. Ob er von gerade und ungerade geredet hat, bleibt ungewiss; und die Parallelen, unter denen αἱ ολυμπικαί... kenntlich sind, wären zwar interessant genug, würden aber für Alkman nichts entscheiden, selbst wenn man sie verstände. Nichts führt darauf, dass der Erklärer ausser dem Gedichte thatsächliches Material über den hier zu Grunde liegenden Cult zur Verfügung hatte, und so erfreulich es ist, wenn wir mit dem antiken Collegen übereinstimmen,¹) so wenig könnte er für sich unbedingte Autorität beanspruchen. Constatiren wir also aus dem erhaltenen Texte heraus vor allem, dass nicht die leiseste Spur auf einen Gegenchor führt. Diese Mädchen singen nicht um den Sieg; ihr Ziel ist εἰρήνα, nicht νίκη; man sollte die attischen Bürgerchöre füglich fern halten. Es ist ein Chor νοη παίδες, παρθένοι, νεάνιδες; das ist dasselbe. An der Spitze steht Hagesichora, die χοραγός, χοροστάτις mit einer ziemlich militärischen Machtbefugniss. In der Regel waren es elf, in diesem Falle zehn Mädchen. Sie sind nicht für dieses eine Mal zusammengetreten; sie pslegen vereint der Orthia den Pslug zu bringen: sie sind also ein geschlossener Thiasos. Hagesichora hat die Führung, weil sie's am besten versteht; da sie aber dies Amt in ihrem Eigenmmen hat, so wird sie die Anwartschaft darauf ererbt haben. Zu dem Chore gehört als die, neben der die Führerin steht, also als zweite, Agido, die nach der Ansicht der Sprechenden an Schönheit die erste ist: dem Range nach muss sie δευτεροστάτις heissen. Ausserdem werden die acht Mädchen Nanno, Areta, Thylakis, Kleesithera, Astaphis, Philylla, Damareta, Vianthemis namhaft gemacht. Man kann sich kaum denken, dass eine oder ein paar übergangen Wren; im Gegentheil, solche Aufzählung hat nur Zweck, wenn sie vollständig ist. Nun ergiebt die Summe der Namen 10. waren diesmal die Sängerinnen. Und die Redende? Es ist eine: ἐγώ wird immer scharf vom Plural geschieden. Sie gehört zum Thiasos: áµés schliesst ihn und sie zusammen. Sie ist die Cousine der Hagesichora: das steht da und lässt sich füglich nur im Sie ist unter den Namen der Zehn einsachen Wortsinne fassen. nicht zu suchen: also ist diesmal die Ausnahme, dass die elfte ein

<sup>1)</sup> Ich habe auf die Scholien nicht immer verweisen wollen; es ist mir aber angenehm, dass ich so gut wie immer mit ihnen übereinstimme. Sie sind öster geringschätzig behandelt worden.

Solo singt. Also ist der Einschnitt vor der fünftletzten Strophe noch viel stärker als es schien. Nach dem seierlichen Liede des Chores mit heroischem erzählendem Inhalte setzt eins der Mädchen ein und redet ausschliesslich von Dingen, die die Mädchen angehen. , Es giebt ein göttliches Strafgericht (das haben wir eben gehört), glücklich wer das Leben froh geniessen kann (wie wir zu thun hoffen). Ich singe die Agido.' Damit sind wir in dem engen Kreise der Mädchen und ihrer Interessen. Sie haben sich veruneinigt um das, was ihnen das höchste ist: wer die hübscheste wäre. Das ist eine Weile so gegangen; die Chorsührerin hat aber ihre Autorität durchgesetzt und mit Energie Frieden gestiftet: so ist das Fest und sein Reigen glücklich zu Stande gekommen. Des wird ihr bereitwillig zugestanden, aber nicht ohne einige Neckerei, und den Preis der Schönheit bekommt sie doch nicht: auch dieser Friede wird durch ein Compromiss geschlossen. Die sie neckt, ist ihre eigene Cousine; hoffentlich hat das dem Spotte die verletzende Spitze genommen und ist der Friede dauernd gewesen.

Wir haben also einen weiblichen Thiasos, in dem elf Sängerinnen sind, zum Theil mit einander verwandt. Vier wohnen im selben Hause und unter Aussicht der Ainesimbrota, sei es nun ihre Mutter oder die Inhaberin einer μουσοπόλων ολκία, wie die Lesbierin Sappho, also einer Musikschule. Wir werden uns den Thiasos sei es rechtlich, sei es factisch, auf wenige Familien beschränkt denken. Mit Recht hat Diels an die zwei Collegien von Dionysiaden, von denen eins auch elf Mitglieder hatte, und des der Leukippiden (Pausan. 3, 13, 3) erinnert. Der Thiasos der Hagesichora hat der Orthia einmal einen Pflug zu bringen; dies Lied singt er den "Göttern". Näheres ergiebt der erhaltene Theil nicht, und auch die Combinationen von Diels sind, so weit sie an die Gräber der Hippokoontiden und die diesen benachbarten Heiligthomer anknupfen, zwar sehr ansprechend, allein er hat selbst gozeigt, dass diese Sage nicht die einzige erwähnte war, so dass der Schluss zu unsicher bleibt. Sühnsest und Nachtsest sind weggefallen. Von einer politischen Bedeutung ist keine Spur; sie ist auch durch den privaten und weiblichen Cult ziemlich fern gerückt-Selbst dass der Cult städtisch war, folgt aus der Orthia keineswegs-Und etwas Vornehmes kann ich den Mädchen nicht anmerken-Hagesichora führt den Chor wie Hagesilaos das Volk: dazu muss er ein König, sie braucht nicht mehr als Vortänzerin zu sein. und Agido kann Kurzname so gut von diesem wie von jenem sein; sie wird mit der Hagesichora verwandt gewesen sein. Das Fest der "Götter", bei dem dieses Lied vorgetragen ward, das sich die Mädchen bei Alkman bestellt hatten, heisst θωστήρια: das sind die epulae, zu denen sich die Mitglieder zusammenfinden; auf solche durch die Opfer motivirte gemeinsame Schmäuse läust doch das Vereinsleben zumeist hinaus, und wenn in Sparta die Männer jeden Mittag beim árðgelor waren, kann man den Mädchen ihr ,Zweckessen 'durchaus nicht verdenken.') Es bleibt schliesslich die 'Αωτις, die dem Chore πόνων ἰάτωρ ἔγεντο. Die Worte wurden nicht verbieten, dass es eine Dame wäre, die sich um den Thisos Verdienste erworben bätte;2) aber das Wort sieht wenig sich einem Eigennamen aus, und der Zusammenhang lässt auch mich wie die früheren Erklärer an eine Gottheit denken — seltsam, des weder die Scholien noch die Lexica diese έπίκλησις erklären. Aber der nächstliegende Gedanke an dúg lässt sich grammatisch nicht halten, und so evident Diels àwier Geoi sur Sparta reclamirt int,") so spricht diese normale Bildung nicht für eine Anomalie. direct ist ein Ethnikon; das sagt auch Diels, also von einem Orte ca etwa. Den giebt es nicht, wohl aber Ala, und es wird ausdricklich gesagt, dass auf dem Papyrus auch Alwitig stehen kann. Von Ala bildet man gewöhnlich Αἰήτης, aber diese Ableitungen wechseln. Eine Göttin aus dem Lande der Sonne ist die Gönnerin des Chores auch so; Medeia hätte das erste Anrecht darauf, so zu heissen, sei es dass sie wirklich einen alten Cult hatte, sei es man der "Göttin aus dem Sonnenlande" den epischen Namen

<sup>1)</sup> Pindar sagt von der thessalischen Jungfrau Kyrene α μεν οῦθ' ἱστῶν παλμβάμους ἐφίλησεν ὁδοὺς οῦτε δείπνων οἰχοαρᾶν μεθ' ἐταιρᾶν τέρψιας (Իλ. 9, 18). Die Stelle wird für θωστήρια im Vorstellungskreise Pindars tok medernen Zweiseln beweiskrästig sein; ich meine sie durch οἰχοαρᾶν (ὡς χεριαρᾶν, χαλχοαρᾶν) sür οἰχουριᾶν geheilt zu haben.

<sup>2)</sup> Getanzt haben nur die elf Mädchen; aber ich denke, beim Essen werden die ,alten Damen des Vereins' nicht gesehlt haben. Die Aufsührung ist zwar vielleicht nicht öffentlich, aber natürlich sind auch männliche Zuschwer da.

<sup>3)</sup> Hesych Aσιοι Θεοί· οἱ ἐκ τοῦ Δρόμου, μετακομισθέντες εἰς Σαμοδείωην (καὶ) Λημνον, wo offenbar ἐκ Σαμ. καὶ Λήμνου zu schreiben ist:
de Berleitung war durch die lemnischen Minyer in Sparta wenigstens für 
δοϊδίος gegeben, der natürlich der erste Gewährsmann auch dieser lakonischen

gab. Und Medeia ist bei Alkman als Göttin vorgekommen'): eliegt wahrlich nahe, sie hier geradezu zu verstehen. Doch un vorsichtig zu bleiben, so genügt es ja an Pasiphae zu erinnern damit der Cultus einer solchen Lichtgöttin gerade in Lakonie nicht auffalle;  $\text{Avy}_{\eta}$  wohnt ja auch nicht weit. Höhere Bedeutung als für den Thiasos braucht diese Gottheit oder dieser Runame für sie nicht gehabt zu haben.

Schliesslich die Frage, ob die Absonderung eines Theiles vo dem Gedichte und die Einführung einer Solostimme nicht etwa gar zu Gewaltsames sei. Gerade dass diese Personalien nicht ft den ganzen Chor passten, habe ich mir immer gesagt; und wen ich sah, dass Alkman selbst in seinen Versen in erster und i dritter Person vorkam, so konnte ich nicht an einen gleichartige Vortrag glauben. Daher schien mir die Vergleichung mit de Tanzliedern Neidhards bezeichnend. Ich habe früher im Einzelne fehlgegriffen: jetzt scheint mir alles sich rund zusammenzuschliesser Darin liegt der Reiz der dörflichen Poesie Alkmans, dass seine Chönoch nicht das charakterlose Instrument sind, dessen sich Pind. und seine Zeit bedient. Wenn sie aber aus Individuen bestande so lösten sich leicht auch andere Personen ausser dem Dichtdem κιθαριστής, ab.2) Bei dem antiken musikalischen Vortrag hat es nichts Auffälliges, dass dasselbe Versmaass auch für de Solo bleibt; aber wir wissen auch, dass Alkman öfter in demselbe Gedichte plotzlich zu einer neuen Strophensorm überging:\*) it solchen Fällen ist ein Wechsel des Vortrages an sich wahrscheinlich. Aber überhaupt, was wissen wir denn wirklich von der alter Lyrik? sicherlich zu wenig, um die Grenzen des Möglichen su sie zu ziehen. Wir müssen einfach annehmen, was die gesund Interpretation ergiebt. Das scheint mir in diesem Falle etwas seh viel Niedrigeres zu sein als ein Sühnlied an die vornehmste Götter Spartas in schwerer Zeit des Bürgerzwistes; das Geplaude

<sup>1)</sup> Athenagoras 14 S. 15 Schwartz, dessen Heilung der verderbten Stell gar zu radical ist.

<sup>2)</sup> Als solcher bedient er sich des Hexameters, wo er aus eigner Perso spricht.

<sup>3)</sup> Hephaestion n. noinuaros S. XXX Consbruch. Der Wechsel de Versmaasses fand genau in der Mitte stand: dem würde gut entsprecher wenn hier fünf Strophen dem Chor, fünf der Einzelstimme gehörten.

der Mädchen ist weder tief noch die Poesie glänzend: aber ein Stück individuellsten und intimsten Lebens eines engen Kreises scheint mir in einfacher Klarheit vorzuliegen. Weder die Mädchen noch Alkman dichteten für Andere als für sich; sie dachten an die Nachwelt gar nicht: gerade desshalb hat der Wiesenstrauss zwar die Farbe zum Theil, aber nicht den Duft verloren. δια-φάδαν τί τοι λέγω; Αγησιχόρα μὲν αὕτα.

Göttingen. U. v. WILAMOWITZ-MOELLENDORFF.

# ZUR PROVENIENZ VON CICEROS BRIEFEN AD FAMILIARES.

Wie kommen grosse Briefmassen für die Publication zusammen? Entweder der Verfasser lässt sich von dem Empfänger oder dessen Erben seine Briese wiedergeben und sichtet sie dann sur die Herausgabe, so hat es Goethe mit seinen Briefen an Schiller gemacht, oder der Empsänger sammelt und ordnet sie, um sie früher oder später der Gesammtheit zugänglich zu machen, so geschah es mit Schillers Briefen an Körner, oder endlich die Texte werden aus Concepten des Versassers oder zurückbehaltenen Abschriften entnommen. Von Ciceros Correspondenz wissen wir, dass ein Theil das Schicksal von Schillers Briefen an Körner gehabt hat; die Atticusbriese hat der Empsänger gesammelt, geordnet, bei Lebzeiten als einen seltenen Schatz nur Freunden gezeigt, aus seinem Nachlass sind sie in die Oeffentlichkeit gekommen. Ebenso steht es mit den Caeliusbriefen, die das achte Buch ad samiliares bilden... nur dass hier der Empfänger und Ordner Cicero ist, der die Briefedes hochbegabten jungen Freundes offenbar als theures Andenken Aber wie steht es mit den übrigen 15 Büchern ad samiliares? Die Briese des 16. Buches hat natürlich der Herausgeber-Tiro, aus seinen Papieren entnommen, sie sind sämmtlich an ihm gerichtet; die des 14. Buches wird er, schwerlich Cicero selbstvon der geschiedenen Gattin des Redners, die eine steinalte Frau wurde, erhalten haben; aber die übrigen? Für die Bücher X. XI. XII und die beiden Bücher der Brutusbriese hat Gurlitt eine Hypothese aufgestellt, die sich bisher durchaus zu bestätigen scheint; sie stammen durchweg aus der Zeit von den Iden des März bis zum Juli 711, sind also entstanden, als Cicero bereits den Gedanken gesasst hatte eine Sammlung seiner Briese zu veranstalten, und seitdem lag es nahe die neu hinzukommende Correspondenz von vornherein zu ordnen und zu registriren; von diesen soll hier nicht die Rede sein.

Zwei Stellen — sie sind in den letzten 36 Jahren mehrfach behandelt worden 1) - zeigen, dass Cicero selbst in den letzten Jahren an die Publication seiner Briefe dachte: ad fam. XVI 17 (an Tiro): video quid agas : tuas quoque epistulas vis referri in Die Abfassungszeit steht nicht völlig fest, aber die volumina. Combination von O. E. Schmidt Briefwechsel S. 367 f. hat viel für sich, der den Brief in den Juli 709 setzt. Auch die Auslegung ist streitig; entweder heissen die Worte: ,auch deine Briefe' wie meine, oder: wie der übrigen Correspondenten, deren Briese du in die Sammlung aufgenommen sehen möchtest. Beide Auffassungen haben gleichmässig zur Voraussetzung --- und nur darauf kommt es hier an —, dass Cicero damais an eine Sammlung seiner Briefe dachte; ob er bereits damit beschästigt war, oder ob etwa die Sache noch nicht über die ersten Besprechungen mit dem vertrauten Freigelassenen hinaus gediehen war, ist nicht zu erkennen. Etwa ein Jahr später, Ende Juni 710, antwortet Cicero auf eine Anfrage des Atticus, die ungefähr dahin gelautet haben muss, ob in seinen Papieren eine geordnete, für die Herausgabe fertige Semulung seiner Briefe vorhanden sei, ad Att. XVI 5, 5: mearum quitularum mulla est  $\sigma v \alpha \gamma \omega \gamma \gamma'$ , sed habet Tiro instar septuaginta. R quidem sunt a te quaedam sumendae. Bas ego oportet perspicom, corrigam: tum denique edentur.2) Also: Eine geordnete, sur die Publication fertige Sammlung ist nicht vorhanden, aber Tiro hat eine Anzahl Briefe (von der Zahl ist abzusehen, die überlieferte han nicht richtig sein, s. unten), die meiner Ueberarbeitung vor der Hernusgabe bedürfen: welches waren diese Briefe? Sicher nicht die 79 Empfehlungsbriefe des 13. Buches, aber sie müssen unter den 259 Briefen sein, die in den Büchern I-VII, IX, XIII, XV stehen; diese Briefe sind alle bis auf einen (IX 24) ätter als der bief ad Act. XVI 5 and gehören bis auf wenige ältere (XIII 76. V 1. 2. 5. 6. 7) in die Jahre 692-710.

Woher stammen nun diese Briefe? Sind sie von den Empfängern zurückerbeten, oder sind es Concepte und zurückbehaltene
Abschriften? Ich glaube, einige Auskunft darüber geben die Briefe
selbst.

<sup>1) 1960</sup> u. öfter Fr. Holmann, 1861 Br. Nake, 1863 G. Boissier, 1877 R. F. Leighton, 1879 u. öfter L. Gurlitt.

<sup>2)</sup> M: inister — equidem — sumenda.

1. Das erste Buch enthält neun Briefe an den Proconsul P. Lentulus, Ciceros zweiten Vorgänger in Cilicien, fast durchweg hochpolitischen Inhalts, äusserst sorgfältig gearbeitet, am Schlusse stehen ein paar Zeilen an L. Valerius, "den Rechtsgelahrten, denn ich weiss nicht, warum ich ihm nicht den Gefallen thun soll, ihn so zu nennen, da heutzutage die Naseweisen die Weisen spielen dürfen", ein Brief, so geringfügig, wie der Empfänger unbekannt ist. Wie kommt der Brief an diese Stelle?

Vom Empfänger zurückgefordert wird er schwerlich sein, das lohnte nicht der Mühe, aber die Worte Lentulo nestro egi per litteras tuo nomine gratias diligenter helsen weiter. Diese sind zu verstehen nach der köstlichen Anleitung, die Cicero einmal dem Atticus giebt, ad Att. II 25, 1: man dankt, nicht weil man etwas erhalten hat, sondern damit man etwas erhält. Demnach hatte Cicero den Valerius an Lentulus empfohlen, und Valerius war bei diesem in der Provinz, wie er noch unter dem folgenden Statthalter da war, ad fam. III 1, 3. Für solch ein Brieflein an Valerius wurde natürlich kein Sclave nach Asien geschickt, sondern dessen Briefschaften gingen mit den Courieren des Proconsuls, wie die des Q. Cicero mit denen Caesars nach Gallien. Wie kommt nun der Brief zu den Lentulusbriefen? Die Reinschrist hat Valerius natürlich weitergegeben; aber das Concept wird bei dem Concept dem zugehörigen Briefes an Lentulus gelegen haben und wurde vermuthlich wegen des schönen Eingangswitzes würdig befunden, izund die Sammlung aufgenommen zu werden. Dabei braucht man, we der Dank an Lentulus sich nirgends findet, keineswegs anzunehmer, dass ein Brief verloren gegangen sei, oder gar, dass Cicero de 🚥 Valerius mit der Mittheilung angesührt habe; die Bemerkung wir m neunten Briefe gestanden haben und wird als geringfügig¹) g strichen worden sein, als dieser zu einer hochpolitischen Brochuzurechtgearbeitet wurde.2)

Sind diese Vermuthungen zutreffend, so stammt der zehn

<sup>1)</sup> wie geringfügige Bemerkungen auch ad fam. III 10, 11 bei der Vo-

<sup>2)</sup> Dass der Empfehlungsbrief VII 5 vor den Briefen an Trebatius stehn beweist niehts für die Provenienz dieses Briefes; denn die Empfehlungsbriegehen unverschlossen, und dass Trebatius sich von diesem Musterexempleines verbindlichen Briefes vor Uebergabe eine Abschrift genommen hätten wäre sehr möglich.

Brief und somit wohl das ganze erste Buch aus Ciceros Concepten oder zurückbehaltenen Abschriften; der folgende Fall führt, wie mich dünkt, über das Gebiet der Vermuthungen hinaus.

2. Cicero und Crassus haben sich nie leiden mögen; so oft sie sich auch die Hände reichten, die alte Abneigung brach immer wieder hervor, und Cicero liess sich bei dem Eintreten des Crassus sur Gabinius durch sein leidenschastliches Naturell zu einem besonders heftigen Ausfall hinreissen. Der dadurch herbeigeführte Zustand missfiel den beiden anderen Triumvirn, schriftlich und mündlich, aus Gallien und aus Rom, vom Schwiegervater und vom Schwiegersohne kamen Mahnungen zur Versöhnlichkeit, und Cicero war seit dem verunglückten Versuche die julischen Gesetze zu erschüttern, nicht mehr in der Lage Freunde und Feinde nach eignem Ermessen zu wählen; das Bemühen des P. Crassus, der zwischen dem Vater und dem Freunde einen üblen Stand hatte, kam hinzu, und so bot denn Cicero die Hand, begleitete Crassus, um die Versöhnung gleich der Oeffentlichkeit mitzutheilen, eines Tages aus dem Senate nach Hause, und Crassus folgte vor seinem Abgange in den Partherkrieg einer Einladung Ciceros zur Tasel, die in den Gärten von Ciceros Schwiegersohne Crassipes gehalten wurde. Seitdem bestand grosse Freundschaft, und diese galt es zu besiegeln durch ein Schreiben, das Cicero nach Syrien senden wollte. Der Brief liegt vor, ad fam. V 8, aber in seltsamer Gestalt. Zwischen dem ersten (§ 1. 2) und dem zweiten Abschnitt besteht ein Parallelismus, den man sich nicht besser veranschaulichen kann, als indem man beide nebeneinander liest.

#### **§ 1. 2.**

- tuendae vel etiam augendae, non teris declarari puto: dubito, quin ad te omnes lui scripserint;
- 2. non enim fuit aut mediocre aut obscurum aut eiusmodi, quod silentio posset praeteriri: nam et cum consulibus et consularibus tanta multis contentione decertavi, quanta nun-

## **§** 3. 4.

- 1. Quantum Idibus meum stu- 1. Quae sint acta quaeque agandium exstiterit dignitatis tuae vel tur, domesticorum tibi lit-
- 2. de me sic existimes ac tibi persuadeas vehementer velim, no n me repentina aliqua voluntate aut fortuito ad tuam amplitudinem meis officiis amplectendam incidisse, sed, ut primum forum attiquam antea ulla in causa, suscepi- gerim, spectasse semper, ut tibi

nem pro omnibus ornamentis tuis

- 3 a. veterique nostrae necessitudini iam diu debitum, sed multa varietate temporum interruptum officium cumulate reddidi.
- 4. neque mehercule un quam mihi tui aut colendi aut ornandi voluntas defuit;
- 3b. sed quaedam pestes hominum laude aliena dolentium et te nonnunquam a me abalienarunt et me aliquando immutarunt tibi.
- 5. sed exstitit tempus optatum mihi magis quam speratum, ut florentissimis tuis rebus mea perspici posset et memoria voluntatis et amicitiae nostrae fides;

- 6. sum enim consecutus non modo ut domus tua tota, sed ut cuncta civitas me tibi amicissimum esse cognosceret.
- et praestantissima omnium feminarum, uxor tua, et eximia pietate, virtute, gratia tui Crassi meis consiliis, monitis, studiis actionibusque nituntur,

que mihi perpetuam propugnatio- possem quam maxime esse coniunclus;

- 4. quo quidem ex tempore memoria teneo neque meam tibi observantiam neque mihi tuam summam benevolentiam ac liberalitatem defuisse.
- 3. si quae interciderunt non tam re quam suspicione violata, ea cum fuerint et falsa et inania, sint evulsa ex omni memoria vitaque nostra.
- 5. is enim tu vir es et eum me esse cupio, ul quoniam in e a dem reipublicae tempora incidimus, coniunctionem amicitiamque nostram utrique nostrym laudi sperem fore. quam ob rent tu, quantum tuo iudicio tribuendum esse nobis putes, statues ipse, et. ut spero, statues ex nostra dignitate, ego vero tibi profiteor atque polliceor eximium et singulare meum studium in omni genere officii, quod ad honestatem et gloriam tuam spectet.
- 6. In quo, etiamsi multi mecum contendent, tamen cum reliquis omnibus,
- 7. tum Crassis tuis indicibus omnes facile superabe; quos quidem ego ambo unice diligo, sed in Marcum benevolentia pari hoc magis sum Publio deditus, qued me, quamquam a pueritia sua semper, tamen hoc tempore ma-

8. et senatus populusque Ronikil esse tam promptum aut tam paratum quam in omnibus rebus, quae ad te pertineant, operam, curam, diligentiam, auctoritatem meam.

xime sicut alterum parentem et observat et diligit.

8. has litteras velim existimes manus intellegit tibi absenti foederis habituras esse vim, non spistulae, meque ea, quae tibi promitto ac recipio, sanctissime esse observaturum diligentissimeque esse facturum: quae a me suscepta defensio est te absente dignitatis tuae, in ea iam ego non solum amicitiae nostrae, sed etiam constantias meae causa permanebo.

Gedankengang beider Abschnitte: 1. Das Neueste wirst du von den Deinen gehört haben; 2. nicht geringsügig, sondern sehr bedeutsam ist meine Thätigkeit für dich; 3. zwar hat es in unseren Beziehungen Zwischenfälle und Missverständnisse gegeben; 4. aber an Zuneigung hat es im Grunde nie gesehlt; 5. diese Tage bieten die erwünschte Gelegenheit alles ins Gleiche zu bringen; 6. alle Mithurger können sich von unserm guten Einvernehmen über-Zeugen; 7. und die Deinen besonders; 8. so bin ich denn des Abwesenden kräftiger Schutz.

Das sind nicht zwei Theile eines Briefes, — eine solche Wiederholung von Punkt 1-8 ware keinem elenden Scribenten, Beschweige einem so ausgezeichneten Briefschreiber wie Cicero zu-≈utrauen —, das sind auch nicht zwei Briese, wie einst Reiz anmahm, sondern das sind zwei Variationen auf dasselbe Thema, das ast derselbe Brief zweimal. Was uns vorliegt, entstammt also nicht den aus dem Blutbade von Sinnaka etwa geretteten Briefschaften des Crassus, sondern den Papieren Ciceros, wo neben dem ersten Entwurfe die Umarbeitung lag. Diesen Theil der Correspondenz kann weiter der Verfasser nicht mehr für die Herausgabe vorbereitet haben, denn diesem konnte wohl begegnen, dass er eine vor Jahr und Tag schon verwendete Vorrede noch einmal vor ein Buch setzte, aber nicht, dass er zwei Texte desselben Briefes hintereinander in die Sammlung einreihte.

Es eröffnet sich hier einmal ein Einblick in die Werkstatt des grossen Stilmeisters, der die Mühe nicht scheut, das schon fertig gestellte Bild Linie für Linie und Farbenton für Farbenton mit subtilster Sorgfalt nachzuprusen und umzugestalten, und wenn man

270 C. BARDT

diese Bemühung, schliesslich doch unwahre Gefühle zarter als zart und rücksichtsvoller als rücksichtsvoll auszudrücken, kleinlich finden darf, so ziemt es sich doch, ehe man urtheilt, die aufgewandte Kunst zu verstehen.

In 1 ist die directe Hinweisung auf den geleisteten Dienst durch eine Andeutung ersetzt, bei 2 erschien es unter der Würde des grossen Mannes, ihm zu sagen, dass er Consuln und Consulare zu Gegnern habe, und an Stelle der Anpreisung der geleisteten Dienste, die klingen konnte, als wollte man Dank einmahnen, trat die Betonung dauernd freundschaftlicher Gesinnung; nicht von Abreissen der alten Bande und von Scheusalen in Menschengestalt, die die beiden verhetzten (3), ist die Rede, sondern viel zarter nur von verletzenden Zwischenfällen. Die Wendung, dass er eine Verständigung zwar gewünscht aber kaum gehofft habe (4), konnte empfindlich berühren — sie ist beseitigt, und der Blick richtet sich dafür gleich auf eine schönere Zukunft. Der dick aufgetragene Preis der Tertulla (7), auf deren Kosten Cicero dereinst die boshastesten Witze gemacht hatte, konnte plump erscheinen - er wurde gestrichen, und um das Gleichgewicht herzustellen, wurde das über die Söhne Gesagte voller und runder ausgestaltet. Der Ton des letzten Absatzes (8) wird gesteigert, indem dieser Brief höchst pretiös als ein , Bundesvertrag' bezeichnet und noch ein besonders inbrunstig gehaltener Schluss (§ 5) neu hinzugefügt wird.

Es dürste damit der urkundliche Beweis erbracht sein, dass ad fam. V. 8 aus Ciceros Concepten stammt, und steht das sest, so werden wohl noch viele Briese ebendaher stammen, aber es wäre unbesonnen, dasselbe von allen anzunehmen; warum sollten nicht Männer wie Trebatius und Varro, die Cicero lange überlebten, dem Herausgeber der Correspondenz die in ihren Händen besindlichen Briese gegeben haben?

Nebenbei traten Anzeichen dasur hervor, dass die von Cicero beabsichtigte Bearbeitung der Briese doch wohl wenigstens sür einen Theil der Sammlung ausgesührt worden ist, und mit dieser Möglichkeit wird künstig die Interpretation rechnen müssen. Aber hat eine Bearbeitung stattgesunden, so scheint sie keine tiesgreisende gewesen zu sein, und Niemand wird desshalb die Briese ad samiliares aus das Niveau der Pliniusbriese herunterrücken wollen.

Excurs zu S. 265. Die Stelle ad Att. XVI 5, 5 muss schlimmer verdorben sein, als man gewöhnlich annimmt; an der kleinen Zahl

nahm schon Orelli Anstoss, sehr mit Recht, denn allein in dem Jahre, seit uns der Gedanke der Sammlung zuerst begegnet, muss Cicero viel mehr als 70 Briefe geschrieben haben, und wer Briefe sammelte, wird doch gewiss die neuhinzukommenden aufgehoben haben; denselben Anstoss nahm Boissier und muss auch Gurlitt genommen haben, aber sie ziehen sich aus der Verlegenheit, indem sie annehmen, Cicero sage die Unwahrheit und habe in der That eine viel grössere Menge von Briefen gehabt; aber ist dann nicht die Annahme einfacher, dass die Zahl falsch sei, namentlich da Gurlitts Annahme mit den folgenden Worten schwer verträglich ist? Ferner heisst instar mit einem blossen Zahlwort, noch dazu einem, dem man den Genetiv nicht ansieht, bei Cicero schwerlich ,ungesähr'. Gewiss hat sich die Bedeutung des Wortes allmählich so weit abgeblasst, dass es gleichbedeutend mit circiter gebraucht wird, aber Cicero fühlte noch die eigentliche Bedeutung, er sagt inster puncti, viri, orbis, vitae, mortis, fundi suburbani, immortalitatis; es würde auch nicht befremden bei kleinen Zahlen, die ein Bild geben, den Uebergang zu der blasseren Bedeutung sich anbahnen zu sehen; aber 70 giebt kein Bild, und diese bedenkliche Stelle allein kann den Gebrauch für Cicero nicht beweisen. Endlich verlangt das , et quidem', das wohl mit Recht aus equidem gemacht wird, nothwendig vor sich einen Satz, der durch den solgenden näher bestimmt wird. Mit Sicherheit wird Niemand entscheiden wollen, was dort gestanden hat, aber mich dünkt, sämmtliche Anstösse wären gehoben, wenn man sich vorstellt, die Stelle batte etwa gelautet:

sed habet Tiro instar ξπτα-

[\tevxov;') hae sunt diligenter au-]

gendae, et quidem a te sunt quaedam sumendae.

Dann wäre die zweite Zeile ausgesallen, und aus hepta-genda wäre durch Schlimmbesserung septuaginta geworden.

Gurlitts Hypothese, dass unter den ,etwa 70° Briefen die 79 Empsehlungsschreiben des XIII. Buches zu verstehen seien, hat zur Voraussetzung, dass Tiro viel mehr als 70 Briefe gehabt hat, denn wer so viele Briefe gleichen Inhalts zusammenbringt, dem muss eine sehr viel grössere Zahl zur Auswahl vorliegen; die Voraussetzung ist richtig, aber die daraus erwachsene Hypothese zu-

<sup>1)</sup> oder ,septem librorum'.

## 272 C. BARDT ZU CICEROS BRIEFEN AD FAMILIARES

rückzuweisen, denn sie ruht auf der unzulässigen Annahme, dass Cicero den vertrautesten Freund ohne jeden einleuchtenden Grund - belogen habe. Sie ist auch sonst abzuweisen, denn sie führ zu einer äusserst gequälten Interpretation der Schlussworte unserei Stelle. Woran ist denn zu denken bei dem a te sunt quaedan sumendae? An die Atticusbriese schwerlich, denn diese konnten zumeist um ihres intimen Charakters willen durch keine Bearbeitung für das Publicum geeignet gemacht werden, aber Boissier ha mit sicherem Tacte erkannt, dass an die zahlreichen hochpolitischer Briefe zu denken ist, die, wie wir wissen, Cicero gelegentlich den Atticus mitgetheilt hat, und die dieser nach seiner sorgsaltiger Weise gewissenhaft aufbewahrt haben wird, an Pompeius, Caesar Antonius, Calenus, Dolabella, Cassius, Brutus. Dagegen ist Gurlit genöthigt anzunehmen, Cicero habe von Atticus - noch einige Empfehlungsbriefe, die etwa unter seine Papiere gerathen waren haben wollen, was freilich Attieus aus diesen Worten schwer her auslesen konnte. Nach diesen speciellen Argumenten gegen die versehlte Hypothese desselben Mannes, dem wir sür die tresslich Belehrung über die Empsehlungsbriese so dankbar sein müssen darf vielleicht noch eine allgemeine Erwägung zu Worte kommen Wenn Tiro, der keine Zeile von der verehrten Hand umkomme lassen wollte, auch die Empfehlungsbriefe aufnahm, sie aber at sui generis in eine besondere Abtheilung der grossen Sammlun brachte, so ist das ganz in der Ordnung; aber um zu glauben dass Cicero, der Staatsmann und Consular, der recht gut wusste welche Fülle von Geschichte in seinen politischen Briefen steckte wenn er eine Auswahl seiner Correspondenz in die Oeffentlichkeit schicken wollte, grundsätzlich nur solche ausgesucht haben sollte, die für das Alterthum inhaltlich ganz ohne Interesse waren, um das zu glauben, müssten wir doch die stärksten und unzweidentigsten Zeugnisse vor uns haben.

Berlin. C. BARDT.

्रिश्चर्या अवदेश विताव (१३११) विवस्ति विताव विता のできることできないというないからないのからはないかんかいかん いるいかいからかかかいとうないないというというというというかん CIOCUMINIAMINATOR CILCILLE I ELICON ELECTOPORTAL CONTRA an summercy literal signal colored at 1010 MINNULITE CHAINE CHE STORES AS EASTINE -いっしょうかんりょうとくといういとればいいいい بالكيد يستومه المحاران وما دولان المعالم بدور ونطاعه in exemplate siece one lighteniques しいいかくけいしょうしいいいりかけんしょうしゃうくべいい لافار موسيني ولد بدلام اكر ال عددلا : اجداد الحداد الماليان المواي وليداد ישדטיקוני הלינו יואלוני Eviagie of 1951 of in the matter of the Endethert "MUXX STOIL MEET HOW TONIT OF CHILL GALLIN いまではいまくのする人はいいとういっととしてのそというできていると my unique tensetten granco de dispersent निर्मात्र कार्य हा हिंग है। निर्मात कार्य कार्य कार्य कार्य ्राक्नावराम् तम् १००० द्वाक्ष्मिकारः त्यां द्विराम्भारः वाद्यारः RIMINALAND MILLER CONTRACTOR CHOMA THEASTEMPLEKUMMENMAZZAMEUEMETENT-YETEMEIRE GEPIPRETTUMUEMARIEN ENFOYTING STEST Super un servitores is immer surge interfer the land on the man store and store י פיאיטולעונינוזי למני يعيد والمتعالم المعادي المعادي والمعادي والمعادين والمعادين المعادين المعاد בימוציוליול בימוחילא על לו הלימנון היות בו אין ביראול ביראא לדקיען בעכדוא דייוני ביאון בירוא לון

Weidmannsche Buchhandlung, Berlin.

۲,

- 7 rum sanum esse ex edicto et si quis eum puerum
- 8 partemve quam eius evicerit simplam pecuniam
- 9 sine denuntiatione recte dare stipulatus est Fabul-
- 10 lius Macer, spopondit Q. Iulius Priscus; id fide sua
- 11 et auctoritate esse iussit C. Iulius Antiochus mani-
- 12 pularius III (= triere) Virtute.
- 13 Bosque denarios ducentos qui s. s. sunt probos recte
- 14 numeratos accepisse et habere dixit Q. Iulius Priscus
- 15 venditor a C. Fabullio Macro emptore et tradedisse ei
- 16 mancipium s. s. Eutychen bonis condicionibus.
- 17 Actum Seleuciae Pieriae in castris (in)1) hibernis vexilla-
- 18 tionis clas. pr. Misenatium VIIII Kal. Iunias Q. Servilio
- 19 Pudente et A. Fusidio Pollione cos.
- 20 Q. Iulius Priscus mil. III Tigride vendedi C. Fabullio Macro optioni
- 21 III eadem puerum meum Abbam quem et Butychen et re-
- 22 cepi pretium denarios ducentos ita ut s. s. est.
- 23 C. Iulius Titianus suboptio III Libero Patre et ipse<sup>2</sup>) rogatus pro C. Iulio Antihoco manipulario III Virtute, qui negavit se literas
- 24 scire, eum spondere et fide suam et auctoritate esse Abban, cuen ed Eutychen, puerum ed pretium eius denarios ducentos
- 25 ita ut s. s. (sic!) scr[i]ptum est.
- 26 C. Arruntius Valens suboptio III Salute signavi.
- 27 C. Iulius Isidorus 7 (centurio) III Providentia signavi.
- 28 C. Iulius Demetrius bucinator pri[n]cipalis III Virtute signavi.
- 29 (unleserliche griechische Schrift)
- 30 Έτους δος Α[οτεμισ]ίου δα Δομέτιος Γεομα[νός] [μ]ισθωτίζ αυιντα[νό]ς Μεισηνατῶν (?) ἐα . . . . α
- 31 τῆ πρά[σει τοῦ παιδ]είου "Αββα τοῦ καὶ Εὐτύχου.

Der Papyrus ist 37 cm lang und 27 cm breit. Z. 29 ff. sind durch mehrere Löcher bedenklich lädirt. Für die Lesung der griechischen Schrist (Z. 30 und 31) übernimmt der englische Editor keine Gewähr. Doch ist die Jahreszahl Froug dog auf dem Pacsimile der Palaeografical Society gut zu lesen; sie wird durch das römische Datum (Z. 19) bestätigt.

<sup>1)</sup> in zu streichen.

<sup>2)</sup> em.: scripsi.

Der obere Rand des Papyrus ist um c. 2 cm nach der Schrift zu umgebogen; auf der umgebogenen Fläche sitzen sieben Siegel auf entsprechenden Fäden, welche die Falte schliessen. Auf den Siegeln sind kenntlich zweimal eine Nike, eine Gewandfigur, ein Zweig (?), ein Löwe und ein Steinbock; das siebente Zeichen ist unkenntlich.

Auf der Art der Siegelung beruht nicht zum wenigsten das Interesse des Documents. Während auf den Wachstafeln aus Pompei und Siebenbürgen die Namen der Zeugen neben den Siegeln stehen (s. die Abbildungen des CIL. III und Bruns fontes p. 371 f.), sind hier Siegel und Zeugennamen äusserlich und innerlich ohne Zusammenhang. Dies wird unten weiter ausgeführt werden.

Das Charakteristische der römischen Rechtsurkunde ist bekanntlich ihre Aussertigung auf mehreren mit einander verbundenen Holztafeln mit Wachsschicht oder Kupfertafeln, Diptychen oder Triptychen, die durch ein filum triplex mit sieben Siegeln verschlossen wurden.

Holz- und Kupferurkunde unterscheiden sich dadurch, dass die Siegel bei jener auf der ersten Seite der ersten Tafel, bei dieser auf der zweiten Seite der vorletzten (ersten oder zweiten) Tafel - die letzte wurde nicht mitgebunden - liegen. Die römischen Diptychen sind nicht Dispositivurkunden wie die heutige oder mittelalterliche Urkunde, d. h. durch Unterschriften beglaubigte schriftliche Erklärungen mit Beweiskraft für den Vertrag, sondern sie sind Protokolle (so möchte ich sagen) eines mündlichen Actes, der Stipulation.1) Die römische Tafelurkunde soll beweisen, dass ein Verbalcontract stattgefunden hat, sie ist nicht selbst ein Litteralcontract wie die moderne Urkunde. Die Siegel der sieben (oder weniger) Zeugen dienen nicht wie in der mittelalterlichen und heutigen Urkunde zur Bestätigung der Namensunterschrift, sondern umgekehrt bestätigt die Beischrift — denn signo adscribitur (Bruns p. 90) - das Siegel. Heute wird das Siegel ,beigedrückt', damals wurde der Name, beigeschrieben '. Die Bezeichnung des Siegelns mit adsignare (Bruns p. 44) entspricht nicht unserem ,das Siegel beidrücken', sondern drückt das Nebeneinandersiegeln der Zeugen

<sup>1)</sup> Vgl. zum Folgenden die classische Abhandlung von Bruns Die Unterschriften in den römischen Rechtsurkunden (Kl. Schriften II S. 37 f.); ferner Gneist Die formellen Verträge (1845) und Brunner Zur Rechtsgesch. d. röm. u. griech. Urkunde.

aus. Das Siegel hat nämlich nicht wie heute eine ideale, sondern eine sehr reale Bedeutung: es hält den die Tafel schliessenden Faden fest, so dass man nur durch Aufschneiden des Fadens oder Bruch des Siegels die Urkunde öffnen kann. Dadurch ist eine Fälschung der Urkunde ohne Mitwissen der Siegelinhaber ausgeschlossen. Da aber der Inhaber der Urkunde, also bei emptio venditio der Käufer, mit den Zeugen hätte conspiriren und mit ihrer Zustimmung den Vertrag alteriren können, so befindet sich unter den Siegeln in der Regel auch das des Vertragsgegners, also bei Kaufurkunden das des Verkäufers.

Die Namen neben den Siegeln sollen die Zugehörigkeit der Siegel in Evidenz halten, haben also mit unseren "Unterschriften" nichts zu thun. Darum brauchen die Namen auch nicht eigenhändig geschrieben zu sein, sind vielmehr meist von einer Hand geschrieben. Das den Zweck der Namensbeischrift bezeichnende Verbum ist nicht subscribere, sondern signare. So heisst es in der Urkunde der emptio domus (Bruns fontes" p. 291): L. Vasidius Victor sig(navit). Die Namen der Zeugen stehen im Genetiv (T. Fl. Felicis), weil signum zu ergänzen ist, nicht etwa wie Unterschriften im Nominativ.

Eine Umgestaltung des römischen Urkundenwesens trat mit der Einführung der Papyrusurkunde statt der klassischen Wachstafeln ein (Bruns p. 105 f.). Da die Papyrusurkunde keine scriptura exterior hatte,') sondern einfach abgefasst war, musste sie offen bleiben; damit fiel die Zusiegelung fort. "Die Urkunde musste fortan ihre Beglaubigung in sich selber tragen' (Bruns p. 105), sie musste vom Aussteller durch eigene Schrift beglaubigt werden. An die Stelle der blossen adscriptio, des Siegelbekenntnisses, tritt ein eigenhändiges schriftliches Bekenntniss des Contractes, indem der Vertragsgegner denselben selbst schreibt oder mindestens unterschreibt. Statt der adsignatio und adscriptio giebt er jetzt das chirographum (eigenhändig geschriebene Urkunde) oder die subscriptio (Unterschrift). Falls der Aussteller der Urkunde nicht schreiben kann, wird das von seinem Stellvertreter vermerkt (scripsi rogatus) und dessen Schrift gilt für die seine. In dem ravennatischen

<sup>1)</sup> Auf den griechischen Papyri steht in verso eine kurze Angabe über den Inhalt, also z. B. ωνη Γ. Σηίου, ebenso auf den pompeianischen Chirographa chirographum Privati . . ob fullonicam (s. Bruns f. p. 319).

Papyrus macht in solchem Falle der litteras nesciens das , signum sanctae crucis'. Durch eigene Schrift den Inhalt der Urkunde, also z. B. ein Zahlungsbekenntniss, bestätigen kann nun aber der Aussteller so wohl durch eigenhändige Aussertigung des Documents als durch blosse Unterschrift. Beides schliesst sich aus, denn ein eigenhandig abgefasstes Schriftstück (C. Seius . . scripsi me accepisse) bedarf nicht noch einer Unterschrift. Das römische subscribere bezeichnet allgemein jede schriftliche unter ein Document gesetzte Erklärung; die blosse Unterschrift des Namens ist eigentlich keine subscriptio, da sie nur implicite eine Erklärung enthält. Desshalb ist die übliche Form der subscriptio consensi et subscripsi. der donatio Statiae Irenes. Bei den pompeianischen Chirographa ist die alte Diptychenform beibehalten und der quittirende Gläubiger psiegt auf den Verschluss mehrfach sein Siegel aufzudrücken, daneben erscheinen ein oder zwei Zeugen. Die geringe Zahl zeigt, dass sie nur secundar sind. Die Namen der Signatoren stehen, wie bei den nichtchirographischen Taseln, im Genetiv, sind also adscriptio, nicht subscriptio. Das ist normal, wenn der Quittirende die Quittung selbst geschrieben hat, nicht aber wenn er für sich hat schreiben lassen. In den dacischen Chirographa (Bruns f. p. 328) steht denn auch die adscriptio der Siegel im Nominativ, ist also zugleich subscriptio.

Wie der Name sagt, ist das Chirographum aus der griechischen Reichshälfte in den römischen Rechtsverkehr eingedrungen und zwar schon früh, denn in Pompei, wo natürlich viel griechischer Einfluss vorhanden war, tritt das erste Chirographum im Jahre 54 n. Chr. auf (s. Mommsen Die Quittungstafeln des Caecil. Iucundus, in dies. Ztschr. XII S. 109). Wie der römische auf dem gesprochenen, so beruht der griechische Rechtsverkehr auf dem geschriebenen Wort. Es scheint in der griechischen Welt zwei Formen des schriftlichen Contractes gegeben zu haben, die συγγραφή und das χειρόγραφον. Jenes muss dem Namen nach eine doppelseitige von beiden Contrahenten ausgestellte Urkunde gewesen sein, während das χειφόγραφον, welches wir aus den Faijumer Papyri genau kennen, die einseitige Erklärung der Gegenpartei des Destinatärs ist. Es kann also entweder eine dem Gläubiger ausgestellte Schuldverschreibung (όμολογω.. ἔχειν παρά σοῦ ἐπὶ χρήσει δραχμάς ἑκατόν) oder eine dem Schuldner ausgestellte Quittung (ὁμολογῶ . . ἀπέχειν παρὰ σοῦ) sein. Die συγγραφη dagegen scheint eine von beiden

Parteien unterzeichnete, bei der Behörde deponirte objective Urkunde gewesen zu sein. Für die Geschichte der römischen Urkunde kommt nur das Chirographum in Betracht.

Eine eigenthümliche Art des Ch. ist die ausdrücklich als chirographum bezeichnete auf einem Grabstein niedergeschriebene Schenkungsurkunde Bruns f.º p. 295. Dies Ch. unterscheidet sich in nichts von den anderen, eine Mancipation oder Stipulation beurkundenden Cautionen. Statt des zu erwartenden scripsi me oder scripsit se. . mancipio dedisse finden wir die objective Fassung des über einen mündlichen Act aufgenommenen Documents. Und doch ist das Ganze überschrieben CHIROGRAPHVM. Die Ueberschrift ist gerechtfertigt, wenn man annimmt, dass bei der Uebertragung des Ch. auf den Grabstein die Subscription weggelassen ist, die wie diejenige der Statia Irene (Bruns f.º p. 295) gelautet haben muss: T. Flavius Artemidorus donationi monumenti s. s. sicut supra scriptum est consensi, subscripsi.

Wir haben also in der donatio Fl. Artemidori und in der der Statia Irene chirographisch abgefasste Schenkungsurkunden. Beide ergänzen sich. Bei der einen wird die Stipulationscaution bezeichnet als chirographum, die Caution war also vom donator unterzeichnet, aber die subscriptio fehlt; bei der donatio Statiae Irenes fehlt die Bezeichnung chirographum, aber die subscriptio zeigt, dass wir es nicht mit einer von einem Beliebigen, sondern mit einer eigenhändig ausgestellten Urkunde, also einem Ch. zu thun haben.

Man muss sich bei der Beurtheilung des römischen Ch. hüten, es mit dem griechischen zu identificiren. Das griechische zeseéyeapov ist eine rechtsverbindliche Dispositivurkunde, ein Litteralcontract, ihm geht keine mündliche Abrede voraus. Dagegen ist das römische Ch. nichts mehr und nichts weniger als eine über eine mündliche Stipulation aufgenommene Beweisurkunde, ganz wie die alten Tafeln.

Darum treten auch in den pompeianischen Wachstafeln beide Formen der Beweisurkunde nebeneinander auf: als scriptura interior die Stipulation (dixit se accepisse), als scriptura exterior das Ch. (scripsi me oder scripsit se accepisse). Und wenn sich unter den Quittungstafeln des Caecilius Iucundus solche finden, die nur ein Ch. enthalten, so ist dies Ch. darum noch kein Litteralcontract, sondern das einen Verbalcontract, eine Stipulation, bezeugende schriftliche Bekenntniss des Gläubigers.

Wenn nicht bei dem einen Dokument die Ueberschrist, Chirographum', bei dem anderen das consensi, subscripsi wäre, würde man, wie schon gesagt, die denatio Fl. Artemideri und die der Statia Irene nicht für chirographisch halten, denn die donatio selbst ist weder vom Donator selbst (scripsi me donasse) noch von einem Mandatar (scripsi eum donasse et donavit) also in personlicher Form, sondern in der unpersönlichen Form der Protokolle abgefasst (donavit). Das einzige chirographische Element ist die subscriptio (donationi s. s. consensi et subscripsi). Wir haben hier mithin eine zweite Form des Ch., eine Verbindung von Protokoll und Ch. Wenn sich auch in dem halbgriechischen Pompei das reine Ch. schon so früh findet, so möchte man doch annehmen, dass das unvollkommene Ch. der donatie Irenes, das chirographisch unterzeichnete Protokoll, die ältere Form ist. Denn wie die als scriptura interior das Protokoll, als scriptura exterior das Ch. enthaltenden Quittungen des Caecilius lucundus älter als die nur chirographisch abgefassten sind, so wird auch das subscribirte Protokoll älter sein, als das reine Chirographum. Jenes bedeutet einen Compromiss zwischen Protokoll und Ch., dieses den Sieg des Ch. In Siebenbürgen kommen reine Ch. zuerst im Jahre 163 vor. Chirographisch sind nämlich die beiden locationes aus den Jahren 163 und 164 (Bruns f. p. 328).

Dass die donatio Irenes vom Jahre 252 noch die primitivere Form des Compromisses zeigt, macht nichts aus, denn fremdem Rechtsbrauch schliesst sich der eine früher, der andere später an. Es ist bezeichnend, dass das reine Ch. zuerst in Campanien und Dacien auftritt. Für Gaius (III, 134),¹) also um 150, ist das Ch. ohne Stipulation noch eine peregrine Institution, aber dass er es erwähnt, spricht für ein beginnendes Eindringen des usus peregrinorum, nicht eine Stipulation, sondern das sie bekundende Ch. für die causa obligationis zu halten. Paulus (um 200) theilt schon ein Chirographem mit: L. 40 D. 12, 1: L. Titius scripsi me accepisse a P. Massie quindecim mutua numerata mihi de demo et haec quindecim probe recte dari Kal. futuris stipulatus est P. Massius; spopondi ego L. Titius. Aus diesem Beispiel sieht man zugleich

<sup>1)</sup> praeterea litterarum obligatio fieri videtur chirographis et syngraphis, id est si quis debere se aut daturum se scribat; ita scilicet si eo nomine stipulatio non fiat. quod genus obligationis proprium peregrinorum est.

deutlich, dass das römische Ch. auch jetzt nichts als ein vom sidepromissor ausgestelltes Stipulationsbekenntniss ist. Nur desshalb
lag es nahe, das römische mit dem griechischen Ch. zu vermengen,
weil sich die Römer gewöhnt hatten, die Stipulationsformel, das
Zeichen eines mündlichen Pactes, wegzulassen. So steht in der
chirographischen locatio aus Siebenbürgen (s. o.) nicht operas
sanas valentes esse.. stipulatus est C. Seius spopondit L. Titius,
sondern L. Titius operas sanas valentes edere debebit.

Vielfach mag wirklich gar keine Stipulation stattgefunden baben, so dass ausserlich die Ausstellung des Chirographum der eigentliche Rechtsact zu sein, also ein Litteralcontract vorzuliegen schien. Aber durch die querela und exceptio non numeratae pecuniae wurde der Aussteller eines Schuldscheins gegen die Beweiskrast desselben gesichert. Wenn der Aussteller des Ch. schreibt scripsi me accepisse oder für ihn geschrieben wird scripsi eum accepisse oder dixit se accepisse, so gilt dieses Bekenntniss des accepisse, einerlei ob es ein bloss schriftliches oder das schriftliche Bekenntniss einer mundlichen Erklärung ist, als Antwort auf eine als vorausgegangen fingirte Stipulationsfrage (Mommsen Quittungstafeln S. 108). Wie sehr die mit den römischen Contracten verbundene Stipulation herrschend geblieben ist, zeigen die griechischen Papyri aus Aegypten, in denen sich oft genug die Formel ἐπερωτηθείς ωμολόγησα = fide rogatus fide promisi findet. Nur scheinbar bedienen sich die in Aegypten angesiedelten römischen Veteranen des reinen griechischen Ch. Ein mutuum hat z. B. folgende Form: Γ. Σήιος Α. Τιτίφ χαίρειν. δμολογά έχειν παρά σου χρησιν ἔντοχον . . . δραχμῶν έχατύν, ἃς καὶ ἀποδώσω σοι . . . καθάπερ έχ δίχης; τὸ δὲ χειρόγραφον τοῦτο χύριον ἔστω πανταχή και παντι τόπω έπιφέροντι ώς έν δημοσίω κατακεχωρισμένον (vgl. Aegypt. Urkunden aus den kgl. Museen Nr. 69; 272). Die Stipulation fehlt hier wie ja auch bei den dacischen mutua (s.o.). Die griechische Art Verträge in Briefform abzuschliessen und die Formeln καθάπες έκ δίκης und ώς έν δημ. κατακεχωρισuévov sind jedoch nur Aeusserlichkeiten, die diesem mutuum nicht den römischen Charakter, vor allem nicht den Charakter eines Realcontractes, nehmen.  $O\mu o\lambda o\gamma \tilde{\omega}$  muss als Antwort auf eine vorausgegangene Stipulationsfrage δμολογεῖς; gelten, vgl. Gaius III 93: όμολογείς; — όμολογῶ.

Es wird nach dem Gesagten möglich sein, über die vorliegende

neue Urkunde ein Urtheil zu fällen; sie wird künstig, wenn man über das Verhältniss von Caution und Chirographum handeln wird, Beachtung und bessere Interpretation sinden, als der Schreiber dieser Zeilen zu geben vermag. Für manche Belehrung bin ich Herrn Professor Joh. Merkel zu grossem Dank verpslichtet.

Der Kausvertrag zwischen C. Fabullius Macer und Q. Iulius Priscus unterscheidet sich bis Z. 19 in nichts von den siebenbürgener Mancipationsurkunden, z. B. der auch im Kausobject gleichartigen emptio pueri (Bruns fontes p. 288) vom Jahre 142 n. Chr. Wie jene, so zerfällt auch unsere Urkunde in die üblichen drei Paragraphen der Mancipationsurkunden: 1. Angabe von Käuser, Verkäuser, Kausobject, Preis; 2. Garantieclausel wegen Schäden in Gemässheit des edictum aedilicium und Eviction mit Stipulation der simpla pecunia sür den Fall der Eviction; 3. Quittung des Verkäusers über das Kausgeld.

Etliche nova innerhalb dieser Formeln seien gleich hier besprochen. Hinter emit (Z. 2) sehlt das sonst übliche mancipioque accepit. Wäre es hinzugesügt, so dürsten wir vielleicht noch nicht aus einen vorausgegangenen Mancipationsact schliessen, da es sormelhaft sein könnte; umgekehrt ist aber aus dem Fehlen des manc. accepit sicher zu solgern, dass eine Mancipation nicht stattgefunden hat. Dem Fehlen der Mancipation entspricht unten (Z. 15) die Angabe, dass Priscus dem Macer den Sklaven tradirt habe. Es liegt also eine emptio neueren Stils vor, die nicht durch Mancipation, sondern durch blosse Tradition geschlossen wurde. Ausser dem Kauspreis soll der Käuser noch das capitularium portitorium leisten.

Capitularium kommt auch in der lex metalli Vipascensis (Z. 12) vor, als vom Käufer eines mancipium zu erlegende Kaufsteuer.¹) Portitor ist der Douanier, hier ein Pächter, cap. portitorium also die von dem portitor erhobene Steuer. In der lex portus²) von Zarai am Gebel Aurès in Numidien (Wilmanns Exempla 2738) giebt

<sup>1)</sup> In einer sehr merkwürdigen Inschrift aus Chersonesos (Sevastopol) (s. Revue Archéol. 1893 p. 401) kommt ein capitulum lenocinii, also wohl eine vom leno zu entrichtende Kopfsteuer vor.

<sup>2)</sup> Zarai liegt im Binnenland, portus ist hier = portorium, Einsuhrstener (s. Cagnat les impôts indirects p. 5); die Steuern sind die Accise der Stadt Zarai. In derselben Bedeutung steht portus auch C. II 1085 (dispensator portus Ilipensis).

es ein Capitel, lex capitularis, welches als zu besteuernde Objecte Sklaven und Vierfüssler nennt. Da der vorliegende Kauf in der Hafenstadt Seleukeia stattfindet (Z. 17), könnte das capitularium portitorium, als Zoll aufgefasst, nur eine Exportsteuer sein, denn der Sklave kommt aus dem Binnenlande jenseits des Euphrat oder Tigris (Transfluminianus Z. 2). An eine Accise der Stadt Seleukeia ist nicht zu denken, da die schon vom bisherigen Eigenthümer bezahlt gewesen sein müsste und eine Rückerstattung derselben ein Unding ist. Es kann sich ebenso wenig um die Importsteuer des Bestimmungsortes der Waare handeln, also etwa die der Hasenstadt, welche die Flotte von Seleukeia aus bezog. Der englische Herausgeber liest im Vermerk des Steuerbeamten am Schluss der Urkunde μισθωτής πυιντα[νό]ς Μεισηνατών. Was darin steckt, ist mir völlig unklar, jedenfalls nicht ein misenatischer Steuerpächter, obwohl mes Dernig und Μεισηνατών sicher zu sein scheint. Ein misenatischer Steuerpächter schreibt nicht griechisch, datirt nicht nach der syro-makedonischen Weise und hat vor Allem bei einem in Seleukeia abgeschlossenen Kauf nichts zu thun. Hält man - wie ich bisher gethan — daran fest, dass cap. portitorium ein portorium, ein Zoll ist, so könnte es sich um eine Importsteuer nicht handeln, denn importirt ist ja der Sklave bereits. Aber eine Exportsteuer (s. Kniep Die societas publicanorum p. 47) liegt auch nicht vor, da der Sklave noch nicht exportirt ist. Trotz des Zusatzes portitorium muss vielmehr eine Kaufsteuer vorliegen, sie allein hat mit dem Kaufe etwas zu thun. Der Empfang der Kaufsteuer wird auch in der emptie pueri (Bruns f. p. 324) vom μισθωτής, der in Seleukeia natürlich ein Grieche war, quittirt.

Mit dieser Bestimmung, dass der Käufer die Kaufsteuer zu zahlen habe, ist zu vergleichen die Abmachung einer siebenbürgener Urkunde, dass der Verkäufer eines Hauses die Grundsteuer bis zum recensus, bis zum neuen Quinquennium, zahlen soll (Bruns f. p. 291).

Neu ist im Folgenden der Ausdruck sanum ex edicte. Gewöhnlich folgen noch andere Qualitäten wie furtis newaque solutum, erronem fugitivum non esse (emptio pueri Bruns f.º p. 288), aber auch in der emptio ancillae (p. 290) steht nur sanam esse. Die stipulatio simplae pecuniae (Z. 7 f.) geht auf die Rückerstattung des Kaufpreises, simpla bezeichnet sie als das Gegenstück der üblicheren stipulatio duplae, wie sie z. B. in der emptio puellae (Bruns f.º p. 289) vorkommt.

Simpla pecunia im Evictionsfall wird stipulirt auch L. 60 D. de evict. (21.2): . . nihil venditor praestabit praeter simplam (pecuniam) evictionis nomine. — sine denuntiatione (Z. 9) bedeutet, ohne Zahlungsaussorderung'. Die Formel ist neu, der Begriff denuntiare bekannt (s. Kipp Die Litisdenuntiation S. 44). Denuntiatio hat nichts mit der litis denuntiatio, der Aufforderung zum Process zu thun. Denuntiatio ist jede Aufforderung zur Erfüllung einer rechtlichen Verpflichtung. Als Zahlungsaussorderung kommt es vor L. 10 Cod. 8, 13: debitores praesentes prius denuntiationibus conveniendi sunt, L. 32 D. 22, 1: non sufficit ad probationem morae, si servo debitoris absentis denuntiatum est a creditore. Gleichbedeutend ist interpellatio. Zahlt der Schuldner auf die Denuntiation hin nicht, so geräth er in Verzug. Hier wird Fortfall der Denuntiation stipulirt, es tritt also mera ein, wenn der Verkäuser nach eingetretener Eviction den Kaufpreis nicht sofort zurückerstattet. Der Eintritt der Eviction gilt als Termin der stipulatio simplae. Der Terminus fide sua et auctoritate esse iussit (Z. 10) ist mit der Unterschrift eines sideiussor der siebenbürgener Tafeln zu vergleichen: der sideiussor der emptio ancillae (Bruns f.º p. 290) bezeichnet sich als σεχοδο αυχτωρ, secundus auctor. Damit ist L. 4 p. D. 21, 2 zu vergleichen: fide iussorem . . . quem vulgo auctorem secundum pocassi.

Ueber den Zusatz et tradidisse ei mancipium s. s. ist oben gesprochen. Dieser Traditionsvermerk findet sich auch in dem agyptischen Kaufpapyrus Bruns f. p. 325 (...καὶ παρέδωκεν αὐτῷ...τὸν δοῦλον). Vielleicht ist daher der Zusatz griechische Sitte. Neu ist auch der Ausdruck bonis condicionibus. Das kann wohl nur bedeuten ,in gutem Zustand, so dass es der oben ausgesprochenen Garantie wegen Schäden entspricht.

Bis Z. 19 ist demnach unsere Urkunde eine gewöhnliche über einen Kauf aufgenommene Beweisurkunde (cautio). In den Wachstafeln folgen auf die scriptura interior die Siegel mit den Namen der Siegelinhaber, bei einem Papyrus giebt es eine scriptura interior und die Siegel tragende Tafel nicht: der Papyrus kann überhaupt nicht wohl versiegelt sein. Und doch giebt es auch bei unserem Papyrus einen offenen und einen versiegelten Theil. Der obere Rand ist umgefaltet und mit siehen Fäden, auf denen siehen Siegel liegen, verschlossen.

Diese Art der Siegelung, d. h. der Usus, die Siegel auf den



umgebogenen Rand der Urkunde zu legen, ist griechisch. Herrn Dr. Viereck in Berlin, einem der Editoren der dortigen Papyri, verdanke ich folgende Mittheilung: "Wir haben eine Reihe von meist byzantinischen Quittungen und einen ptolemäischen Kaufcontract mit Siegeln. Diese Siegel haben nicht die ganze Urkunde verschlossen, sondern nur den linken oder untern Rand, der mehrfach zusammengefaltet war und auf dem Datum, Namen, Höhe der Summe u. dergl. noch einmal niedergeschrieben ist. Um den zusammengefalteten Rand ist ein kleines Band gelegt, dessen Enden mittels des Thonsiegels zusammengehalten werden, etwa so":



Man hat bisher den umgebogenen und zugesiegelten Rand noch nicht entfaltet, aber auf ihm würde sich zweifellos, wie in den griechischen Urkunden, eine Wiederholung der Hauptelemente der Urkunde finden. Es giebt also auch bei diesen Urkunden eine scriptura exterior und interior, nur ist der offenliegende Theil der ausführlichere: er enthält den eigentlichen Contract, der verschlossene kürzere Theil soll nur zu Beweiszwecken entfaltet werden. Sicherlich ist diese Art der römischen vorzuziehen: statt die Urkunde selbst zuzusiegeln, was eine scriptura exterior nöthig macht, versiegelte man nur eine kurze Recapitulation der Hauptpunkte. Die beiden Systeme sind wohl unabhängig von einander, da wir das griechische schon unter den Ptolemäern finden. Beide sind originell, wie die tabellae und der Papyrus originell sind.

Statt des einen notariellen Thonsiegels finden wir nun aber hier die sieben Siegel der römischen Urkunde, die hier Verschlusssiegel wie bei den Tafeln sind. Ueber die Siebenzahl ist eingehender zu handeln.

Schon bei den siebenbürgener und pompeianischen Wachstafeln ist die von der Mancipation herstammende Siebenzahl der Siegel eine Reminiscenz, da ihr mancipioque accepit eine leere Formel war (s. Bruns Die sieben Zeugen, Kl. Schriften S. 132), noch mehr ist sie das hier, wo nicht einmal die Formel m. accepit vorkommt. Immerhin sind aber die sieben Zeugen der älteren pompeianischen Quittungen wirkliche Zeugen, d. h. beim Contract selbst unbetheiligte Personen, anders bei den dacischen Cautionen und anders hier.

Bruns hat (Die sieben Zeugen S. 132) darauf hingewiesen, dass den sieben Siegeln der dacischen Wachstafeln keineswegs sieben Zeugen entsprechen, da unter den Siegelnamen sich auch der Aussteller der Urkunde und zuweilen auch der fideiussor findet, die doch nicht in eigener Sache zeugen können.

Offenbar sind die sieben Siegel aus dem Testament, für das sie Vorschrift sind (s. Bruns a. a. O.), übernommen, ohne dass man sich die Mühe gab, auch sieben wirkliche Zeugen beizubringen. Die pompeianischen Quittungschirographa haben denn auch den leeren Brauch beseitigt; sie sind nicht wie die pompeianischen Cautionen von sieben Zeugen, sondern von höchstens vier Personen gesiegelt, einerlei ob Betheiligten oder Unbetheiligten. Einmal siegelt der quittirende Gläubiger ganz allein viermal (s. Mommsen Die pomp. Quittungstafeln S. 106). Diesen pompeianischen Chirographa entspricht die vorliegende Urkunde insofern gar nicht, als sie eine Stipulationscaution, kein Chirographum ist, aber die Beschränkung der Zeugenzahl hat sie mit jenen und den dacischen Cautionen gemein. Unser Schriftstück ist unterzeichnet von 1. dem Verkäufer, 2. dem sideiussor oder vielmehr seinem Vertreter, da er selbst nicht schreiben kann, 3.4.5. von drei Zeugen, mit dem Vermerk ,signavi'. In Z. 29 steht griechische Schrift, also keine Zeugenunterschrift, denn wie die anderen Zeugen würde wohl auch ein vierter Zeuge Flottensoldat gewesen sein und lateinisch geschrieben haben.

Den sieben Siegeln stehen die fünf Unterzeichner, nämlich der Verkäuser, der sideiussor (C. lulius Antiochus) und drei Zeugen gegenüber. Die beiden übrigen Siegel sind offenbar das des Käusers und des für den sideiussor unterzeichnenden C. Iulius Titianus. Die sieben Siegel haben also mit den ursprünglichen Zeugensiegeln nur die Zahl gemein. Zum grössten Theil gehören sie den bei der Vollziehung des Contracts betheiligten Personen an. Das ist der Uebergang zu der modernen Praxis, dass nur die Betheiligten siegeln.

Die Unterschriften sind eigenhändig, wie schon der Augenschein zeigt. Das Document selbst ist von geübter Hand geschrieben, offenbar von einem der aus den anderen ägyptischen Papyribekannten συμβολογράφοι. Wenn ich nicht irre, gehört diesem Notar der griechische Vermerk in Z. 29.

Ueber Unterschriften in Stipulationscautionen ist oben gehandelt. Eine so umfangreiche Subscription wie die vorliegende lag Papyri, die in der Regel von fünf Zeugen (einschliesslich des Ausstellers der Urkunde) unterschrieben sind (s. Bruns a. a. O. S. 131). Die römische subscriptio ist, wie oben gezeigt, nicht blosse Namensunterschrift, sondern eine unter ein Document gesetzte Erklärung. So heisst die kaiserliche unter die Eingabe gesetzte Verfügung subscriptio.

Wie in den ravennatischen Schenkungsurkunden erklärt der an erster Stelle subscribirende venditor: vendidi . . et pretium recepi (vgl. z. B. die Urkunde des Gudilebus, Spangenberg Tabulae negotiorum p. 262). An zweiter Stelle steht die subscriptio des fideiussor C. Iulius Antiochus; für ihn, der des Schreibens unkundig ist, schreibt ein Vertreter. In Z. 23 ist offenbar et ipse in scripsi zu emendiren. Die Emendation ist zwingend, sonst fehlt ein Verbum, von dem spendere etc. abhängt. Die Formel scripsi regatus hätte dem englischen Herausgeber bekannt sein sollen (vgl. z. B. Brums f. p. 317).

Eigenthumlich ist die Construction (Z. 24) sum spondere et fide sua. . esse iubere puerum Abban et pretium eius, wo doch spondeo einen Infinitiv, also hier etwa puerum A. samum praestanti et pretium eius recte dari, verlangt. Dass idem dare spondere u mid idem dare fideiubere verschiedene Dinge sind (vgl. Gaius III 11 5), wusste C. Iulius Antiochus offenbar nicht.

Auf die subscriptio des Verkäusers und seines Adpromises on folgen die einsachen Unterschristen der drei Zeugen in der Form C. Seins signavi. Die Zahl der römischen Zeugen betrug in der Regel entweder sieben, süns oder drei. Sieben (oder mehr) werden zugezogen bei Acten von öffentlicher Bedeutung, wie es des Testament ist; sieben Zeugen haben deschalb auch die Militärdiple met (Bruns Sieben Zeugen S. 136). Unter den pompeianischen Charographa stehen dagegen nur zwei oder drei Zeugen (s. oben).

Ueberblicken wir nun die ganze Urkunde, so sinden wir Z. 1—19 eine der bekannten Cautionen. Mit dem Datum ist die Urkunde eigentlich schon abgeschlossen. Es folgen in den Taselurkunden noch die Siegel und die Namen der Siegelinhaber. Die Siegel liegen hier wie anderwärts über dem umgebogenen oberen Rande, aber ohne Beischrift. An deren Stelle solgt vielmehr eine subscriptio des Verkäusers, seines Bürgen und dreier Zeugen. Dieser zweite Theil bildet äusserlich ein richtiges Chiro-

graphum des Verkäufers, welches sich nur dadurch von den pompeianischen Quittungen unterscheidet, dass ausser den Zeugen ein Adeinesor unterschreibt und dess er und der Verkäufer sich auf die vorstehende Stipulationsurkunde beziehen (ut supra scriptum est). Dieser zweite chirographische Theil könnte sonst eine selbstständige Urkunde bilden. Er giebt nicht etwa die den sieben Siegeln entsprechenden Unterschriften — es fehlt ja auch die des Käufers, der mitsiegelt -, sondern der Verkäufer und Bürge geben eine vollständige chirographische Erklärung, die völlig überslüssig ist. Unsere Urkunde ist eine merkwürdige Verschmelzung einer Stipulationscaution mit einem Chirographum, ein Mixtum compositum, wie es eben nur im griechischen Orient, wo sich römischer und griechischer Rechtsbrauch kreuzten, entstehen konnte. Dass die sieben Siegel über dem Ganzen abweichenden Brauch zeigen, indem vier von ihnen den betheiligten Personen gehören, ist oben ausgeführt. Dass nicht allein der Verkäuser, wie in den Wachstafeln, sondern auch der Käufer, also beide Parteien siegeln, kann man wohl mit dem griechischen Brauch der beiderseitigen Unterschrift vergleichen.

Was die griechische Schrift in Zeile 29 enthielt, ist nicht mehr zu erkennen. Wie bereits gesagt, ist es wohl der Vermerk des Schreibers der Urkunde (συμβολογφάφος), wie wir ihn in den ägyptischen Urkunden finden. In Z. 30 steht zunächst das griechische Datum nach der mit dem Jahre 108 v. Chr. beginnenden Aera von Seleukeia (s. Eckhel doct. num. III, 327). Das Jahr dog (274) entspricht dem Jahre 166 n. Chr. Dann folgt der Monat. Wegen des römischen Datum, a. d. VIIII. Kal. iunias (- 24. Mai) hat der Herausgeber richtig A[ovemen]iov erganzt. Dem römischen Mai entspricht der syre-makedonische Apremioros (Idler Chronologie I 434). Dass Servilius und Fusidius im Mai 166 Consuln waren, ist neu. Bisher kannte man our des am 23. März fungirende Consulpear Vibius Liberalis und Martius Verus (s. Klein fasti p. 77). Die unleserlichen auf das Datum folgenden Worte entziehen sich einer sicheren Deutung. Dass es sich um die Quittung des Accisepächters handelt, ist, weil eine solche auf anderen Urkunden der griechischen Reichshälfte vorkommt, wahrscheinlich. So steht unter der emptio praedii (Bruns f.6 p. 324): Έρμογένης Καικιλίου μισθωτής είδους έγκυκλίου... Θινσεμπώτι (dem Käufer) χαίρειν. Έσχαμεν παρά σοῦ τὸ γενόμενού τέλος της προκειμένης ώνης έτους τς αὐτοκράτορος etc. Ich bespreche nun einige Einzelheiten. Der Kauf wird abgeschlossen in Seleukeia, dem Hasen von Antiocheia am Orontes, zwischen einem optio und einem miles der Triere Tigris der vexillatio classis praetoriae Misenatium, die dort überwintert. Kausbürge ist ein manipularius der Triere Virtus von derselben Flotte. Für ihn schreibt (Z. 23) ein suboptio des Schiffes Liher Pater. Als Zeugen sungiren ein suboptio der Triere Salus, ein centurio der Triere Providentia und ein bucinator principalis der schon genannten Virtus. Die Mannschasten der Flotte haben aus dem Lande die castra hiberna bezogen. Die agirenden Personen sind Gemeine und niedere Chargirte. Die höchste Charge ist der centurio (Z. 27), dann solgt ein optio, der Käuser, zwei suboptiones (Z. 23. 26), ein principalis bucinator (Z. 28). Gemeine sind der Verkäuser (miles) und sein sideiussor (manipularius).

Der Preis des Sklaven beträgt 200 Denare. 205 Denare kostett die puella, das Kausobject einer siebenbürgischen Wachstasel (Brunssf. p. 289). Sonst treten dort höhere Sätze aus (puer: 600 Denare pancilla: 420). Der Sklave der ägyptischen Kausurkunde Brunsf. p. 325 kostet 18 solidi (= c. 260 Denare), höhere Sätze findet man bei Marquardt Röm. Privatl. S. 174.

Die Steuer auf Sklaven beträgt im Zolltarif von Zarai 1½ Denare (Wilmann exempla 2738). Im metallum Vipascense erhebt der Monopolienpächter (conductor metalli) von mehr als fünf verkausten Sklaven als capitularium drei Denare; bei sünf oder weniger Sklaven ist die Steuer höher (Bruns f. p. 267, Zeile 12 der lex metalli Vipascensis).

Recht interessant ist die Schrift der Urkunde. Der von der getübten Hand eines Schreibers (s. oben S. 285) verfasste eigentliche Kaufact zeigt die nachlässige Capitale oder Majuskelcursive der besser geschriebenen siebenbürgener Wachstafeln und pompeianischen Graffiti. Man vergleiche z. B. die Schrift der fast gleichzeitigen emp sie ancillae vom J. 159 bei Arndt Schrifttafeln Taf. 27F. Dagegen unt schreibt Q. lulius Priscus, wie es des Schreibens ungewohnte Leuste thun, in veralteten Lettern, nämlich in bester Capitale, die ser des bekannten Papyrus mit dem Gedicht auf Actium gleichste Aehnlich ist die Kalligraphie des letzten der drei Zeugen.

<sup>1) 1</sup> solidus = 1/72 Pfund Gold, 1 neronischer Denar = 1/96 Pf Silber = (Gold: Silber 1:11) 1/1056 Pfund Gold, 1 solid. also = 1056/72 c. 13,5 Denare, 18 sol. = c. 260 Denare.

## RÖMISCHER KAUFVERTRAG AUS D. JAHRE 166 n. Chr. 289

Der Papyrus ist einer der wenigen lateinischen Papyri aus den ersten Jahrhunderten der Kaiserzeit und hat desshalb ein hervorragendes paläographisches Interesse. Bis vor wenigen Monaten war er nach den paar Fetzen aus Herculaneum der älteste lateinisch geschriebene Papyrus, den wir besitzen; jetzt liegen im letzten Hest der Berliner Papyri zwei noch ältere lateinische Papyri vor, Nr. 610 aus dem Jahre 140 und Nr. 611, den Gradenwitz in die Zeit des Claudius setzt. Sein nächster Nachfolger ist wohl der Papyrus der formula Fabiana aus dem IV — V. Jahrh. (Papyri Rainer Bd. 4).

Last not least ist zu bemerken, dass unser Papyrus ein historisches Document ist, was der englische Editor übersehen hat. Das Jahr 166 ist das letzte Kriegsjahr des bellum Armeniacum Parthicum. Der Papyrus führt uns mitten in die Ereignisse. Der puer Transfuminianus ist eine jenseits der grossen Flüsse Euphrat und Tigris gemachte Kriegsbeute. Die Flottille der classis pr. Misenas, welcher die agirenden Soldaten angehören, ankert im Hafen von Antiocheia, dem Hauptquartier des Verus. Für die Chronologie des Krieges lernen wir nur, dass am 24. Mai 166 ein Theil der Flotte noch vor Seleukeia lag. Damals waren die kriegerischen Operationen wohl schon beendet, wenn wir auch genauere Daten dafür nicht haben (s. Napp a. a. O. p. 33f.). Auch die emptio servi lässt wohl darauf schliessen, denn die Kriegsbeute wird erst nach Beendigung der Campagne verkauft.

Göttingen.

A. SCHULTEN.

## BOCKSCHÖRE UND SATYRDRAMA.

Die Tragödie ist aus dem Satyrdrama entstanden. Dieser von Aristoteles bezeugte Satz ist von allen Forschern, welche die Entstehung des attischen Dramas behandelt haben, als eine der sichersten Thatsachen betrachtet worden. Das Wort τραγφδία bedeutet , Bocksgesang'; die natürliche Folgerung wäre, dass zu der Zeit, als die Tragodie aus dem Satyrdrama entstand, das letztere von "Böcken", d. h. als Böcke verkleideten Darstellern, gegeben wurde. Diese Folgerung ist aber neuerdings von hervorragenden Gelehrten für unrichtig erklärt worden. Nach manchen fruchtlosen Versuchen Anderer, in das Chaos der Begriffe Silen, Satyr, Pan, wie sie im archäologischen Jargon durcheinander geworfen wurden, Ordnung zu bringen,1) hat zuerst Furtwängler in zwei scharssinnigen und einschneidenden Untersuchungen<sup>2</sup>) das Wesentliche klar gestellt. Als wichtigstes Ergebniss seiner Darlegungen darf wohl die Thatsache gelten, dass die frechen, ausgelassenen Gesellen der attischen Vasen, mit Pferdeohren und Pferdeschwänzen ausgestattet, nicht wie üblich Satyrn zu nennen sind, sondern dass wir in ihnen vielmehr das altionischem Glauben angehörige Geschlecht der Silene vor uns haben. Auch hier wäre der Schluss natürlich gewesen, dass der Chor des Satyrdramas eben nicht so ausgesehen habe, wie man ihn sich dachte, als man die fraglichen Figuren gewöhnlich Satyrn nannte, sondern anders, da es ja nicht ein Chor von Silenen, sondern ein Chor von Satyrn war. Aber hiergegen sprach

<sup>1)</sup> Hier sind besonders Stephani (Compte rendu 1869, 64 ff. 1874, 66 ff.) und Wieseler (Commentatio de Pane et Paniscis atque Satyris cornutis etc., Index Gotting. aest. 1875. Zur Kunstmythologie Pans, Gött. Nachr. 1875, 433-478) zu nennen. Aber ihre Arbeiten über diese Frage lassen die nothwendige Schärse der Kritik vermissen, so dass sie auch als Materialsammlungen nur mit Vorsicht benutzt werden dürsen.

<sup>2)</sup> Ann. d. Inst. 1877 p. 184—245. Der Satyr aus Pergamon, 40. Berliner Winckelmannsprogr. 1880.

zu offenbar das unanfechtbare Zeugniss der bekannten Neapeler Satyrspielvase (Wiener Vorlegeblätter Ser. E Taf. VII. VIII). So glaubte U. v. Wilamowitz<sup>1</sup>) nothgedrungen die entgegengesetzte Folgerung ziehen zu müssen: ,Die aus der spätgriechischen und römischen Zeit uns so sehr geläusigen Satyrn, die in der Bildung der Ohren, des Halses, oft auch der Nase, und durch das Schwänzchen ihre Bocksnatur offenbaren, hat das alte Athen nicht gekannt; .... ein Unterschied zwischen Σιληνοί und Σάτυροι ist für die alte Kunst derselben Gegend nicht vorhanden.... baben wir also ein Spiel, das Bocksspiel heisst, aber von Halbgäulen aufgeführt wird'. Ja, selbst das directe Zeugniss des Aischylos schien der Gewalt der Thatsachen weichen zu müssen: "Der Satyr, den Aischylos einen Bock genannt hat, ist in seiner äusseren Erscheinung keiner gewesen'. Noch weiter ging Loeschcke<sup>2</sup>) in seinen Schlüssen: wie den aus Ross und Mensch gemischten Wesen der Name Σιληνοί gehöre, so eigne der Name Σάτυροι ursprünglich jenen ithyphallischen Dickbäuchen, die am bekanntesten von den korinthischen Vasen her sind, aber auch im Culturkreise von Chalkis vorkommen, und die, wie A. Koerte<sup>3</sup>) und Bethe<sup>4</sup>) nachgewiesen haben, das Material für die Schauspieler der Komödie gewesen sind. Und das Aischylosfragment wird so gedeutet, dass der Angeredete überhaupt nicht als Bock bezeichnet, sondern nur wegen seiner Geilheit Bock genannt werde.

Allein, um mich zuerst gegen den letzten Punkt zu wenden: Prometheus hat das Feuer entzündet, ein "Halbgaul' tritt heran. "Du Bock wirst dir den Bart verbrennen!' ruft der Titan. Ist es wirklich denkbar, dass die Athener die Bezeichnung "Bock" auf die doch auch nur uneigentlich zu verstehende Geilheit gedeutet, und nicht vielmehr es in hohem Grade ungeschickt, ja unerträglich gefunden hätten, einen Halbgaul Bock zu nennen und den Eindruck dieser Bezeichnung noch durch das Hervorheben des für einen Bock so charakteristischen Bartes zu steigern? Ich meine, schon diese Erwägung ist geeignet, um an der unumstösslichen Richtigkeit der gefundenen Resultate irre zu machen. Und die einmal erweckten Zweifel müssen sich noch steigern, wenn wir

<sup>1)</sup> Euripides Herakles I S. 82.

<sup>2)</sup> Athen. Mittheilungen XIX 1894 S. 518 ff.

<sup>3)</sup> Jahrbuch d. Arch. Instituts VIII 1893 S. 61 ff.

<sup>4)</sup> Prolegomena z. Gesch. d. Theaters im Alterthum S. 48 ff.

uns die äussersten Consequenzen vergegenwärtigen, zu denen Loeschckes Ansicht führt. Danach wäre die Komödie in Wahrheit das δρᾶμα σατυρικόν, aufgeführt von Σάτυροι; das Satyrdrama würde von Σιληνοί gegeben; und aus diesem von Halbgäulen aufgeführten Satyrdrama wäre die Tragödie, der "Bocksgesang" entstanden!

Man braucht sich dies eigentlich nur klar vorzustellen, um zu der Ueberzeugung zu gelangen, dass es so nicht gewesen sein kann. Mit Recht hat sich daher G. Koerte in einem lehrreichen kleinen Aufsatz¹) gegen diese Theorie gewandt, indem er mit besonnener Methode auf die festen Punkte hinweist, die in dieser Frage für die Forschung gegeben sind. Aber ich glaube, dass man mit Hilfe einer sorgfältigen Prüfung des gesammten Materials noch zu genaueren Ergebnissen gelangen kann.

Bereits U. v. Wilamowitz hat hervorgehoben, dass die dem attischen Volksglauben fremden Bocksdämonen in der Peloponnes zu Hause sind; er wies darauf hin, dass Herodot V 67 für das Sekyon des Kleisthenes, also die erste Hälste des sechsten Jahrhunderts, Bockschöre<sup>2</sup>) bezeugt, und dass diese Bockschöre nicht an den Cult des Dionysos gebunden waren. Herodot berichtet an jener Stelle über die gewaltsamen Cultresormen des Kleisthenes; unter anderem habe er die Bocksreigen, die bisher dem Adrastoscult angehört hätten, auf den Dionysoscult übertragen. Bereits damals waren also die Bockschöre in Sekyon etwas Althergebrachtes; sie reichen mithin in eine sehr alte Zeit hinaus. Sie galten dem Adrastos, einer altpeloponnesischen Gottheit, die man lediglich desshalb für dionysosähnlich erklärt hat,3) weil Kleisthenes den Cult auf Dionysos übertrug; dieser Grund kann aber nicht als zwingend angesehen werden. Dagegen ist uns der Cult des Adrastos durch Paus. I 43, 1 auch für das benachbarte Megara bezeugt,

<sup>1)</sup> Bei Bethe a. a. O. S. 339ff.

<sup>2)</sup> Ed. Meyer Gesch. d. Alterthums II S. 789 erklärt die Uebersetzung des Ausdrucks τραγικοί χοροί bei Herodot mit ,Bockschöre' für unzulässig. Er versteht also hier ,tragische Chöre' im späteren Sinne; aber da wir beobachten können, wie sich diese erst in Athen allmählich entwickeln, so können wir sie für eine so frühe Zeit für Sekyon nicht annehmen, zumal ja für Attika auch die Monumente (s. u.) das frühere Vorhandensein von Bockschören beweisen.

<sup>3)</sup> Vgl. Welcker Griech. Götterl. I 447. Kl. Schr. I S. 24. Stoll, Roschers Lexikon I Sp. 81. Bethe in Pauly-Wissowa Realenc. I Sp. 415 ff.

und wir werden auch dort für jene alte Zeit ähnliche Bockschöre voraussetzen dürfen. Hier ist noch eine weitere, ebenfalls von U. v. Wilamowitz gestreifte Beobachtung von Bedeutung. Ausser jenen nordpeloponnesischen Bockstänzen ist uns noch ein urpeloponnesischer Bockscult bekannt, der des Bockes κατ' έξοχήν, des grossen arkadischen Gottes Pan. Unter welcher Gestalt man sich diesen Gott in der älteren Zeit dachte, ist uns zwar nicht direct überliesert. Wenn wir aber in Betracht ziehen, wie der mindestens seit dem Tage von Marathon, wahrscheinlich schon früher, an der Akropolis von Athen localisirte Gott auf den gewiss die alte Vorstellung getreu bewahrenden Nymphenreliefs uns vor Augen tritt, dass ferner Herodot Il 46 es als seinen Lesern bekannt voraussetzt, dass man Pan αἰγοπρόσωπον καὶ τραγοσκελέα darstelle, und dass auch der von Miltiades geweihte Pan von Simonides (PLG.<sup>2</sup> III 479, 133) als τραγόπους bezeichnet wird, so ist der Schluss unabweislich, dass der aus der Peloponnes in den attischen Cult eingedrungene Pan die Gestalt eines ,Halbbockes' hatte. Die Rossezucht, die in anderen Theilen der hellenischen Welt blühte und dort die Vorstellung von Pferdedämonen veranlasste, konnte in dem unwegsamen peloponnesischen Bergland nicht gedeihen. Hier, in der Klippenwelt des arkadischen Hochlandes, war das Reich der Ziegenheerden, das Reich der Bocksdämonen, und, gerade wie die Aegypter ihren "Bock von Dedet" (Mendes) als "Bock der Böcke' bezeichneten,¹) das Reich des Bocks der Böcke, des Pan. Es ist an sich natürlich, wenn wir eine enge Beziehung des Pan zu den nordpeloponnesischen Böcken annehmen; aber es ist mehr als nur eine wahrscheinliche Hypothese. Pan, der Ziegengott, galt als Sohn des altarkadischen Gottes ,vom Steinhausen', des Hermes — eine durchaus verständliche Verknüpfung. Nun finden wir auf einer attischen, etwa der zweiten Hälfte des fünften Jahrbunderts augehörigen Vase<sup>2</sup>) eine Darstellung, welche den

<sup>1)</sup> Vgl. Eduard Meyer in Roschers Lexikon II Sp. 2771 ff.

<sup>2)</sup> Es ist das bekannte Oxybaphon des Museums zu Gotha, abg. Mon. dell' Inst. IV 34. Elite céramogr. III 90. K. Purgold, den ich brieflich um Untersuchung der Vase bat, hatte die Güte, mir ausführliche Mittheilungen über dieselbe zu machen. Danach sind Inschrift und Darstellung unzweiselhaft echt und frei von modernen Zusätzen. Besonders die ja gewiss merkwärdige Inschrift ist wiederholt der Gegenstand zweiselnder Ansragen von verschiedenen Seiten gewesen, so dass es von Werth scheint, den Thatbestand

sitzenden, die Leier spielenden EPMHZ zeigt, umtanzt von drei nackten bärtigen Figuren; diese Figuren sind Halbböcke, sie entlehnen vom Bocke die Hörner, Ohren und gespaltenen Hufe, sowie das Schwänzchen; an ihren menschlichen Schenkeln ist zottige Behaarung angedeutet, und ihr Gesicht ist dem Bockstypus angenähert; ithyphallisch sind sie nicht. Dieselbe Verbindung der Böcke mit Hermes zeigt auch ein 1854 in Chiusi bei den Françoisschen Ausgrabungen gefundener Krater,1),den Hermes in Umgebung bocksfüssiger Pane darstellend, wobei auch Inschriften sich befinden'. Wo sich diese Vase jetzt befindet, ist mir unbekannt; mit der Gothaer Vase kann sie nicht identisch sein, da sich diese, wie mir K. Purgold mittheilt, bereits seit 1808 in Gotha befindet. Eine dritte Vase, ebenfalls ein Krater, zeigt die Böcke (leider sind ihre Beischriften bis zur Unkenntlichkeit zerstört) in derselben Mischgestalt wie die Gothaer Vase, gleichfalls in Verbindung mit Hermes; es ist die lange verschollene, jetzt in der Dresdener Sammlung befindliche Vase mit der aussteigenden Φερέφαττα.2) Den attischen Vasenmalern waren also im fünsten Jahrhundert Bockstänze bekannt, die in Verbindung mit Hermes standen; die Böcke beruhen auf keiner altattischen Vorstellung;3) woher sonst

zu veröffentlichen. K. Purgold schreibt: "Von den fünf Buchstaben hat nur der mittelste einen Rest der röthlich gelben Farbe in fühlbarem Relief erhalten, die übrigen nur die bekannte Mattirung des glänzenden Firnisses hinterlassen, welche die Spuren verschwundener Vaseninschriften zu bezeichnen pflegt und für moderne Fälschung unnachahmbar ist. Die Reste des M sowohl wie diese übrigen Spuren haben ausserdem schon oft wiederholten Waschungen mit Spiritus etc. widerstanden".

<sup>1)</sup> Arch. Zeitung XIII 1855, Anzeiger S. 6\*.

<sup>2)</sup> Abg. früher bei Noël des Vergers L'Étrurie pl. X (ungenau), jetzt mit sorgfältiger Wiedergabe der erhaltenen Reste von P. Herrmann, Arch. Jahrb. VII 1892 Anz. S. 166.

<sup>3)</sup> Zu beachten sind hier allerdings die Thatsachen, dass Dionysos in schwarzfigurigen attischen Vasenbildern nicht selten von einem Bocke begleitet wird, und dass derselbe Gott an der boiotischen Grenze in Eleutherai den Beinamen Melanaigis führte (Preller Robert I 667 Anm. 1). Ist doch dies derselbe Dionysos Eleuthereus, dem man in Athen die grossen Dionysien seierte. Aber auch hierin sehe ich keine Veranlassung, die oben vorgetragene Ansicht zu modificiren. Dass es Ziegenheerden in Attika seit alter Zeit gab, wird Niemand bezweiseln, der einmal auf attischen Psaden gewandelt ist; und dass der Bock, der die Reben benagt und lustige Sprünge liebt, dem Dionysos heilig war, ist natürlich und wird durch die Monumente bewiesen. Aber so oft auch der Bock neben Dionysos auf älteren attischen Darstellungen

sollte also die Kunde von solchen Bockstänzen stammen, wenn nicht aus der Peloponnes, wo uns Jahrhunderte srüher Bockstänze bezeugt sind, und wo Hermes eine der vornehmsten Gottheiten war?

Es ist wohl kaum möglich, diese Bocksdämonen anders denn als Schützer der Viehzucht aufzusassen; der Gott, dem sie dienen, dem zu Ehren sie ihre Tänze aufführen, ist also ganz mit Recht Hermes Nomios, der Gott der Weiden und Heerden. Im Frühling, wenn Hermes die Persephone aus der Unterwelt heraufführt, wenn die Weiden sich mit frischem Grün bedecken, tanzen die Böcke ihm zu Ehren. In diesem Zusammenhange darf jetzt wohl auch die Vermuthung gewagt werden, dass Adrastos, der "Unentrinnbare", dessen  $\pi \acute{\alpha} \Im e \alpha$  in Sekyon nach Herodot mit Bockstänzen geehrt wurden, und die ebenfalls in Sekyon heimische Adrasteia") auch mit Dionysos keine innere Verwandtschaft haben, sondern ein Paar von chthonischen, von Unterweltsgottheiten sind.

Welchen Namen führten nun diese Bocksdämonen, die das Vieh segneten und die geheimnissvollen Mächte der tiesen Erde mit Reigentänzen seierten? Der Name ist überliesert, es sind die Tityroi, attisch Satyroi genannt.<sup>2</sup>) Als weitere Stütze sur diese

wiederkehrt, das Gefolge des Gottes bilden stets die allgemein-ionischen Silene, während die Bocksdämonen erst in verhältnissmässig später Zeit — zugleich mit dem Satyrspiel — auftauchen, um zu verschwinden, sobald auch in das Satyrspiel die Silene eingedrungen sind. Der Beiname Melanaigis in dem kalbboiotischen Eleutherai scheint mir nur ein weiteres Beispiel für die vielfach bezeugte enge cultliche Verbindung Boiotiens mit der Peloponnes, denn wir finden ihn in Hermion wieder (Paus. II 35, 1). Ist doch auch der peloponnesische Gott Pan nach Boiotien importirt und dort mit der Göttermutter verbunden worden. Dass man aber in Attika den Ziegenbock als Thier des Dionysos ansah, musste natürlich die Einführung der Bockschöre am Dionysossfest erleichtern.

<sup>1)</sup> Vgl. Tümpel bei Pauly-Wissowa Realenc. I 410 f.

<sup>2)</sup> Schol. Theokr. III 2 τοὺς τράγους τιτύρους λέγουσι. Hesych. s. v. τράγους σατύρους, διὰ τὸ τράγων ὧτα έχειν. s. v. τίτυρος σάτυρος. Serv. Verg. Ecl. procem.: Laconum lingua tityrus dicitur aries maior, qui gregem anteire consusvit. Ael. V. H. III 40: οἱ συγχορευταὶ Διονύσου Σάτυροι ἦσων, οἱ ὑπ' ἐνίων Τίτυροι ὀνομαζόμενοι. Vgl. auch Schol. Theokr. III procem.: τὸν Τίτυρον οἱ μὲν κύριον, οἱ δὲ Σάτυρον εἶναί φασι. Demnach waren σάτυρος und τίτυρος synonyme dialektische Formen desselben Wortes (und zwar die letztere Form die peloponnesische) und bedeuteten Bock. Einen Grund, an diesen Angaben zu zweiseln, kann ich nicht erkennen. Wenn Strabon an drei Stellen des zehnten Buckes, stets in demselben Zusammenhang, unter den πρόπολοι des Dionysos neben einander

Behauptung kann freilich nicht angeführt werden, dass die Tragödie, der Bocksgesang', aus dem Satyrspiel entstand, die Satyroi also wie Böcke aussahen; denn es ist ja gerade der Zweck meiner Darlegungen, diesen natürlichen Schluss anderweitig zu stützen und als richtig zu erweisen. Die Bestätigung giebt uns eine altpeloponnesische Sage, die zu den zahlreichen Resten vordorischen Volksglaubens in der Peloponnes gehört, welche noch in unserer Ueberlieferung durch die dorische Tünche hindurch leuchten.1) Es ist längst erkannt, dass, was Apollodors Bibliothek von den Thaten des Argos Panoptes erzählt, in Wahrheit zu Argos, dem Sohne der Niobe, dem argivischen Landesheros, gehört. Von ihm also gilt II 1, 2, 3: Σάτυρον δὲ τοὺς 'Αρχάδας άδιχοῦντα καὶ άφαιρούμενον τὰ βοσχήματα υποστάς ἀπέχτεινε. Was war das für ein Satyros? War es vielleicht einer jener gemüthlichen ithyphallischen Dickwanste der korinthischen Vasen? Oder war es nicht vielmehr der Bocksgott selbst, der Τίτυρος oder Σάτυρος κατ' έξοχήν, der, wie er sonst die friedliche, segnende Seite seiner Macht zeigte, auch einmal sich feindlich, verderblich erwies? Dass dieselbe Gott-

Σάτυροι und Τίτυροι nennt, sie also von einander zu unterscheiden scheint (X p. 466. 468. 470), so ist abgesehen davon, dass die eine dieser Stellen (p. 468) verderbt ist, zu beachten, dass er neben Σάτυροι und Τίτυροι, von denen mindestens ein Name doch auf die Böcke gehen muss, auch die Märss nennt, die doch auch nicht anders ausgesehen haben können, vielmehr ebenfalls die Böcke sind (s. weiter unten). Gerade so nennt er auch Bángas, Anvai, Oviai, Naides neben einander. Es liegt ihm also gar nichts an scharsen Unterscheidungen, er will nur die Figuren und Namen des dionysischen Kreises mit möglichster Vollständigkeit zusammenstellen. Zu der Bedeutung von Tirveos als Bock oder Bocksgott passt auch die Verwendung bei Theokritos (danach bei Vergilius) als Hirtenname: der Hirt heisst nach dem Hirtengott. Wäre τίτυρος = ίθύφαλλος (Bücheler), so hätte Theokrit den Hirten schwerlich so genannt. Uebrigens sind die Böcke keineswegs auf allen Vasen ithyphallisch. Dass schliesslich rirveos auch die Bezeichnung einer Art Affen sei, wie ein Scholiast zu Theokr. III 2 behauptet, ist eine lediglich durch salsche Interpretation von Theophr. Char. 5 entstandene Annahme.

<sup>1)</sup> U. v. Wilamowitz (Euripides Herakles I S. 83 Anm. 47) erklärt die Sagen von den Thaten des Argos (arkadischer Stier, Echidna und Satyros) für Nachbildungen der Thaten des Herakles. Stier und Echidna möchten gehen (vgl. Stier und Hydra); aber wenn der Satyros den Kentauren entsprechen sollte, so müsste es ein Silen gewesen sein. Ich glaube umgekehrt, dass diese Argosthaten sehr alte Sagen sind, die auf Herakles erst übertragen wurden.

heit in ihrem Machtgebiete bald freundlich, bald seindlich wirkt, ist ein der griechischen Religion durchaus geläusiger Gedanke. Ich brauche nur an Artemis zu erinnern, die zugleich Entbindungsgöttin, κουροτρόφος, und Todesgöttin ist. Dieser Bocksgott, der die Heerden bald weidet, bald plündert¹), ist aber im Grunde nichts anderes als Pan selbst. Vielleicht wird es auf diesem Hintergrunde verständlicher, wie durch salsche Interpretation des Beiwortes ἀργειφόντης sich die Sage von Hermes, dem Argostödter, bilden konnte.²)

Dass die peloponnesischen Böcke dem Athen des fünsten Jahrhunderts bekannt waren, zeigen die Vasenbilder. Ich kenne die folgenden:

- 1. rothfiguriger sog. Guttus aus Nola, einst in der Sammlung Durand Nr. 142.
  - zwei ithyphallische Satyrn mit Bocksköpfen laufen kriechend auf Händen und Knieen und scheinen wie Ziegen zu springen.<sup>3</sup>)
- 2. rothfiguriger Guttus der Sammlung Pourtalès Nr. 399.
  - A) Satyr mit Bockskopf und Bocksschwanz kriecht auf Händen und Knien.
  - B) une femme (?) dans la même attitude, ayant la tête et la queue d'une chèvre.
- 3. rothfiguriger Skyphos aus der Certosa im Museo Civico zu Bologna. Brizio Bull. d. Inst. 1872, 112, 86. Heydemann Mittheilungen a. d. Antikens. Ober- u. Mittelit. (3. Hallesches Winckelmannsprogr. 1879) S. 63, Nr. 150.4)
  - A) Satyr<sup>5</sup>) (Bockskopf, Bocksschwänzchen, Bocksbeine, Rücken behaart) hebt beide Hände und hielt durch diese Gebärde einen vor ihm stehenden Ziegenbock auf den Hinterfüssen.

<sup>1)</sup> Hierher gehört auch die bekannte hesiodische Charakteristik der Satyrn fr. 44 Rzach: γένος οὐτιδανῶν Σατύρων καὶ ἀμηχανοεργῶν.

<sup>2)</sup> Vgl. Pauly-Wissowa Realenc. II 792. 798.

<sup>3)</sup> Es ist mir unverständlich, wie E. de Chanot (Gaz. arch. III 1877 p. 129) diese Vase mit der folgenden für identisch erklären kann, obwohl er sie offenbar nur durch die Beschreibungen der citirten Cataloge kennt, Beschreibungen, deren Verschiedenheit ihm nicht entgangen ist.

<sup>4)</sup> Bei Zannoni leider nicht abgebildet.

<sup>5)</sup> Heydemann nennt ihn Pan; ich wähle der Deutlichkeit halber lieber die Bezeichnung Satyr.

- B) Satyr (mit Ausnahme von Armen und Händen ganz Bock) hüpft auf allen Vieren vorwärts; hinter ihm entfernt sich ein Ziegenbock.
- 4. rothfiguriger Krater älteren schönen Stils in Dresden. Abg. Noël des Vergers L'Étruris pl. X. Jahrb. d. Inst. VII 1892 Anz. S. 166.
  - Aufsteigende Kora (s. o.). Dabei Hermes sowie zwei tanzende und ein über den Grottenrand blickender!) Satyr; diese entlehnen die Hörner, das kurze Schwänzchen und die gespaltenen Huse vom Bocke.
- 5. rothfiguriger Skyphos im Dresdener Museum Nr. 37 (Hettner). jederseits ein tanzender Satyr (Hörner, Unterschenkel, Hufe und Schwänzchen vom Bock, Pferdechren).<sup>2</sup>)
- 6. rothfiguriger Skyphos aus Vico Equense in der Sammlung Bourguignon zu Neapel. Abg. Ann. d. Inst. 1884 tav. M. Robert, Arch. Marchen S. 194 f.
  - A) aussteigende weibliche Figur (von Robert als Quellnymphe gedeutet) zwischen zwei ithyphallischen Satyrn (Bocksköpse und -schwänze,<sup>3</sup>) aber menschliche Füsse), von denen der eine erstaunt im Tanz innehält, während der andere noch tanzt.
  - B) Mänade von zwei Silenen umtanzt.
- 7. rothfiguriger Krater des älteren schönen Stils aus Altamura, im British Museum F 113. Abg. Journ. Hell. Stud. XI 1890 pl. 11. 12.

<sup>1)</sup> Hierzu lässt sich auch der Pan des natürlich späteren Oxybaphon Berlin 2646 vergleichen, der in ähnlicher Weise über den Grottenrand blickt (Mon. d. Inst. XII 4. Robert Arch. Märch. Taf. IV). Er hat hier Bockshörner und -Ohren sowie veritable Bocksbeine; wie es scheint, auch einen Bocksseine sich ur z.

<sup>2)</sup> Von dieser Vase liegt mir durch Paul Herrmanns Freundschaft eine Pause und genaue Beschreibung vor; während auf der einen Seite das Schwänzchen des Satyrs durchaus denen der Satyrn auf der Pandoravase und dem Skyphos Bourguignon entspricht, hat der Satyr der anderen Seite (sonst vollkommen gleich) einen längeren, deutlichen Pferdeschwanz. Beide sind nicht ithyphallisch.

<sup>3)</sup> Ich glaubte zuerst hier ganz kurze Pferdeschwänze erkennen zu müssen; aber die Schwänze sind auf beiden Vasen zu auffällig von denen der Silene auf der andern Seite unterschieden, als dass dies nicht beabsichtigt sein sollte. Obwohl also die Form nicht eigentlich die von Ziegenschwänzen ist, werden doch wohl solche gemeint sein.

## Ohere Reihe:

- A) Schmückung der Pandora.
- B) Tanz von sechs Mädchen zu der Musik eines Flötenbläsers, dabei ein bärtiger bekränzter Mann im Mantel, der die rechte Hand auf einen Stab stützt.

## Untere Reihe:

- A) ein jugendlicher Flötenbläser wird von vier ithyphallischen Satyrn (Hörner, Ohren,¹) Schwänze³) und Huse vom Bock; die Gesichter dem Bockstypus angenähert; Phallos und Schwanz sind an einem Schurz besetigt) umtanzt.
- B) zwei Silene reiten vergnügt auf den Schultern zweier anderen, die sie im Ballspiel besiegt haben, angestaunt von einer Mänade, sowie einem als Kampfrichter mit Mantel und Stab versehenen fünften Silen, der den Ball hält, und einem Silenknaben, der einen Reifen hat.
- 8. rothfiguriges Oxybaphon des Museums zu Gotha, abg. Mon. d. Inst. IV 34. Élite céram. III 90 (vgl. oben S. 293 Anm. 2). Der leierspielende Hermes wird umtanzt von drei Satyrn (Hörner, Ohren, Schwänzchen, Huse vom Bock; die Schenkel zottig, aber mit menschlichen Formen; Gesichter dem Bockstypus angenähert).
- 9. (wohl sicher rothfiguriger) Krater aus Chiusi, erwähnt Arch.
  Zeit, XIII 1855 S. 6\*.

Hermes, in Umgebung bocksfüssiger Pane'.

10. schwarzfigurige Schale aus Tanagra, in der Sammlung Kyros Simos zu Theben, abg. von Koerte bei Bethe a. a. O. S. 339. Ein im Lauf zurückblickender Satyr (Bockshörner, aber Pferdeschwanz, anscheinend bartloses Gesicht — vielleicht ist es nur slüchtige Darstellung eines beabsichtigten bockähnlichen Gesichts) trägt eine Spitzamphora.

Es liegt mir fern, diese Vasen sämmtlich als Darstellungen des Satyrdramas anzusehen; was sie beweisen, ist nur, dass die peloponnesischen Böcke und ihre Tänze dem athenischen Handwerker des fünsten Jahrhunderts vollkommen geläufig waren. Wie

Ĺ

<sup>1)</sup> Koerte a. a. O. S. 342 ist zweiselhast, ob hier Ziegenohren oder Pserdeohren gemeint sind; im Hinblick auf Hörner und Gesichtstypus möchte ich doch das erstere annehmen.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 298 Anm. 3.

ist diese Thatsache zu erklären? Freilich ist Sekyon nicht gar weit von Athen, und man möchte meinen, es könne die altpeloponnesische Sitte der Bockstänze den Athenern nicht unbekannt geblieben sein. Aber diese anscheinend so einfache Erklärung kann nicht Stich halten, wenn man einmal bedenkt, dass die attischen Vasenmaler nie und nimmer fremde Sitten zu schildern unternehmen, im Gegentheil auch das Fremde nach der Weise attischen Lebens darstellen. Da geht Herakles wie ein trotziger attischer Schulknabe zur Musikstunde; da sind die Helden des troischen Krieges im Schiffslager wie attische Bürger gekleidet, wenn sie ihren Stimmstein zu Athenas Füssen niederlegen. Und dann wäre es doch auffallend, dass die Sitte der Bockstänze, die wenigstens in Sekyon bis ins siebente Jahrhundert zurückreicht, auf attischen Vasen ihren Ausdruck erst im fünsten Jahrhundert gefunden hat, und dass sie nach dieser Zeit auf Nimmerwiedersehen von den Vasen und damit auch unserer Kenntniss entschwindet. hierfür meines Erachtens nur eine Erklärung: im fünften Jahrhundert sah man auch in Athen Bockstänze. Diese Tänze der Τίτυροι oder Σάτυροι können füglich nichts anderes gewesen sein, als die τραγικοί χοροί, aus denen sich nach Aristoteles die Tragodie entwickelt hat, das Satyrdrama. Ein äusserer Anlass muss es gewesen sein, der die bei den Nachbarn schon lange üblichen Bockstänze mit einem Schlage auch in Athen populärmachte; das war die Neuordnung der Dionysien durch Peisistratos. Mag Dionysos früher in den Demen Attikas seine Epiphanie unter Assistenz seiner Halbgäule, der Silene, geseiert haben,') fortage tanzten die Böcke an den Dionysien zu Ehren des Gottes. Die Verbindung der Böcke mit Dionysos war bereits in Attika bekann (s. S. 294 A. 3); die der Bocksdämonen mit dem Gotte war in Sekyon durch Kleisthenes hergestellt; indem Peisistratos diese Einrichtungs nach Athen übertrug, gab er damit den Anstoss zu einer folgenschweren Entwickelung.

Ausser diesen Folgerungen jedoch, von denen eine an des andern hängt, besitzen wir auch zwei sichere Beweise, dass im fünften Jahrhundert der Chor des Satyrdramas im Costum vos Böcken auftrat; ich habe diese Beweise bis zuletzt aufgespart-

<sup>1)</sup> Vgl. die schwarzfigurige attische Vase in Bologna, welche Dammless (Rhein. Mus. XLIII 1888 S. 353) publicirt hat.

weil sie erst auf dem Hintergrunde der allgemeinen Erwägungen recht gewürdigt werden können. Zuerst das Zeugniss des Aischylos.1) In dem Satyrdrama Προμηθεύς πυρκαεύς wird der Chor als τράγος angeredet. Ich habe bereits oben zu zeigen versucht, wie unwahrscheinlich es ist, hier einen Chor von Halbgäulen an-So lange es kein litterarisches oder monumentales Zeugniss giebt, das der natürlichen Auffassung, es sei ein Bockschor gewesen, widerspricht, so lange sind wir verpflichtet, an dieser Auffassung festzuhalten. Ein litterarisches Zeugniss lässt sich dagegen nicht anführen; und auf die monumentalen Zeugnisse, die etwa in Betracht kommen können, werde ich gleich eingehen. Das Satyrspiel Prometheus gehört zur Persertetralogie von 472; damit haben wir ein festes Datum gewonnen. Damals war also der Satyrchor wirklich ein Chor von Zátveet oder Böcken. Den zweiten Beweis liefert die Pandoravase (oben Nr. 7); sie liefert zu dem litterarischen auch den monumentalen Beleg, gewissermassen die Illustration. Hier haben wir nicht Bocksdämonen, sondern deutlich als Böcke maskirte Menschen, einen Bockschor. So sah also der Bockschor des Satyrdramas aus; er trug Masken, die das Bocksgesicht nicht nur in Hörnern und Ohren, sondern auch in den Gesichtszügen nachabmten; Schwanz und Phallos waren an einem Lendenschurz besestigt; ja sogar die sehr wesentlichen, gespaltenen Huse hatte man nicht vergessen.2) Die Pandoravase ist einige Jahre junger als das Aischylosfragment; sie gehört, wie Körte a. a. O. S. 341 richtig gegen Bethe bemerkt, in die Mitte des Jahrhunderts. Bis in diese Zeit hinab hat sich also die Sitte der Bockstänze im Satyrdrama nachweislich erhalten.

Ehe ich weiter gehe, muss ich jetzt noch einen Einwand beseitigen, der, wenn er berechtigt wäre, die Ergebnisse der vorstehenden Untersuchung mindestens zu erschüttern geeignet wäre. Von den zahlreichen Darstellungen der Silene und ihres Treibens auf den rothfigurigen Vasen des strengen wie des älteren schönen

<sup>1)</sup> fr. 207 Nauck<sup>2</sup>.

<sup>2)</sup> Dass die Huse unbegem gewesen sein müssen, ist ja zweisellos; bei der Einsührung des Silenchors hat man sie ja auch sortgelassen. Aber wenn man in Betracht zieht, was alles mit den doch gewiss nicht sehr viel bequemeren Kothurnen ausgesührt wurde (vgl. Bethe a. a. O. S. 320 ff.), so wird man nicht zweiseln, dass die Huse wirklich ebenfalls ein Theil des Costüms waren.

Stils wird Niemand behaupten wollen, dass sie in directem Zusammenhang mit der Bühne ständen. Sie hilden ja nur die Fortsetzung dessen, was nicht minder geschwätzig und unermüdlich schon die schwarzfigurigen Vasen berichten; lustige Schwänke, wie sie das Volk sich erzählte, oder auch einmal in einer glücklichen Stunde die heitere Phantasie eines ehrsamen Handwerkskünstlers erland: das ist es, was wir auf diesen Vasen finden. Nur zwei Vasen sind es, die mit einigem Anschein von Wahrheit auf scenische Darstellung bezogen werden können: die Silenschale des Brygoe') und der Silenpsykter des Duris. 1 Ich will nicht einwenden, dass diese Vasenbilder jedenfalls älter sind als das Aischylosfragment, und dadurch den Kern der Frage umgehen. Ich meine vielmehr, dass eine aufmerksame Betrachtung beider Vasen lehrt; dass sie unmöglich auf ein Satyrdrama zurückgehen können.

Auf der Brygosschale finden wir keine Hindeutung auf Thestercostom; im Gegentheil, es ist deutlich, dass der Vasenmaler wirkliche Silene meint, nicht verkleidete Schauspieler; denn die Silene sind nackt, und der lange Pferdeschweif sowie der erigirte Phalles sind ihnen angewachsen. Dass die Darstellung mit dramatischer Lebendigkeit auf den Beschauer wirkt, ist kein Beweis für den Einfluss einer dramatischen Aufführung, sondern lässt nur die Eigenart des Brygos, seine hohe Begabung für Composition lebhaft bewegter Scenen, an dem letzten, vollendetsten seiner erhaltenen Werke in besonders hellem Lichte erscheinen. Die zeitlich am nächsten stehende Iliupersisschale zeigt genau dieselbe dramatische Kraft der Darstellung, und doch wird hier Niemand an ein dramatisches Vorbild denken wollen. Aber nehmen wir einmal an,

<sup>1)</sup> Mon. d. Inst. IX 46. Wiener Vorlegeblätter VIII 6. British Museum E 65.

<sup>2)</sup> Wiener Vorlegeblätter VI 4. British Museum E 768.

<sup>3)</sup> Man hat die Darstellung der einen Seite (Iris von Silenen verfelgt) auf das Satyrdrama Iris des Achaios zurückführen wollen (zuerst Jahn Teiephes u. Troilos 91, dem Matz Ann. d. Inst. 1872 p. 300, Helbig Bull. d. Inst. 1872 p. 41, Robert Bild und Lied S. 28 Anm. 29, zweiselnd auch M. Mayer Roschers Lexikon II Sp. 345 und Cecil Smith Catalogue of Vases III zu E 65, gesolgt sind). Aber einmal ist die Brygosvase ebensowohl wie die gleich zu erwähnenden anderen Irisvasen doch wohl älter als das Stück des Achaios; und dann wissen wir von dem Inhalt dieses Stückes weiter nichts, als dass Dionysos darin krank (doch wohl trunken) oder rasend erschien (Philod. z. averg. p. 30 Gomperz), was zu der würdevollen Erscheinung des Dionysos auf der Brygosschale gar nicht passt. Dass der Inachos des Sophokles, an den men

es habe ein Satyrspiel gegeben, in dem Iris von dem Chor verfolgt wurde, so häufen sich alsbald die Schwierigkeiten. Denn auf der andern Seite der Brygosschale sehen wir Hera von den Silenen belästigt. Nun ist es doch kaum denkbar, dass diese beiden Scenen in einem und demselben Stücke vorgekommen sein sollten. stehen also vor der Alternative, entweder zu glauben, es habe zwei verschiedene Satyrdramen mit demselben Motiv gegeben, von denen das eine das Motiv auf Iris, das andere es auf Hera anwandte; oder anzunehmen, dass nur eine dieser Scenen im Drama vorgebildet war, während Brygos die andere frei binzu erfand. Beide Annahmen sind gleich unwahrscheinlich und erledigen sich durch eine richtige Interpretation der Vase. Man hat bisher stets die zwei Seiten der Vase gesondert betrachtet. Wenn wir aber die erhaltenen Werke des Brygos überschauen, so müssen wir in ihnen stets das Bestreben erkennen, einen Zusammenhang zwischen den beiden äusserlich durch die Henkel getrennten Seiten der Schale herzustellen. Bei der Parisvase des Louvre (Wiener Vorlegebl. VIII 3) ist dieser Zusammenhang nur ein gegenständlicher;¹) auch auf der obscönen Schale in Florenz erinnere ich mich nicht, eine äusserliche Verbindung der beiden gegenständlich verbundenen Seiten bemerkt zu Bereits die Frankfurter Schale (Wiener Vorlegebl. VIII 2) zeigt jedoch den Versuch einer Verknüpfung, obwohl die beiden Scenen in keinem gegenständlichen Zusammenhang stehen;2) die Verknüpfung ist noch sehr äusserlich, der Vasenmaler setzte den Kasten, aus dem die Erichthoniosschlange kam, einfach auf die Triptolemosseite und liess die Schlange sich unter dem Henkel berüber vinden. Von verseinertem Geschmack zeugt die Würzburger Schale (Wiener Vorlegebl. VIII 5). Ringsum ist ein durchaus gleichartiger Komos dargestellt; die Einschnitte der Henkel sind zwar durch darunter gesetzte Palmettenranken maskirt, aber der Maler hat dafür gesorgt, dass die Darstellung nicht in zwei Scenen auseinanderfällt: unter der einen Ranke überschneiden sich die Füsse zweier Figuren, und zum Ueberfluss blickt die eine dieser Figuren noch nach den Komasten der anderen Seite zurück; so markirt in

auch gedacht hat, hier nicht in Betracht kommen kann, hat M. Mayer a. a. O. Sp. 346 f. wahrscheinlich gemacht; vermuthlich spielt Iris in diesem Stücke überhaupt gar keine Rolle.

<sup>1)</sup> Vgl. Robert Bild und Lied S. 89 ff.

<sup>2)</sup> Zur Deutung vgl. Robert a. a. O. S. 88.

Wahrheit nur die andere Ranke zugleich Anfang und Ende der Darstellung. Einen weiteren Schritt thut die Iliupersisschale (Wiener Vorlegebl. VIII 4); hier ist überhaupt nur noch eine Palmettenranke vorhanden, unter dem Henkel, welcher die Künstlerinschrift trägt; hier ist also Anfang und Ende der ringsum laufenden Darstellung noch deutlicher bezeichnet, während unter dem zweiten Henkel das Fortlausen der Handlung durch den sterbenden Gegner des Odysseus<sup>1</sup>) angedeutet ist. Bei der Silenschale endlich fehlt jede Trennung; es ist dem Gefühl des Beschauers überlassen, sie unter dem Henkel zu empfinden, durch welchen getrennt sich Herakles und Dromis den Rücken kehren; auf der andern Seite haben wir wieder das Ueberschneiden der Beine. Ich halte es für methodisch richtig, diese beiden ausserlich verbundenen Schalenseiten, welche auch gegenständlich eng zusammengehören, nicht von einander zu trennen, sobald sie eine einheitliche Interpretation zulassen. Nun scheint mir vor allem klar, dass die Silene sich nicht aus eigenem Antrieb an Iris und Hera vergreifen wollen; dann müsste doch in erster Linie der anwesende Dionysos ihrem zuchtlosen Treiben Einhalt gebieten. Ihr Beginnen scheint aber vielmehr seine Billigung zu finden; wenigstens steht er mit ruhiger Aufmerksamkeit da, auf sein Scepter gestützt, und schlägt sogar ein Bein über das andere. Es kann kein Zweifel sein: die Silene handeln in seinem Auftrage. In irgend einer der vor dem Drama vorhandenen Litteraturgattungen, vielleicht auch nur im Volksmunde, mag der übermüthige Schwank erzählt worden sein: Dionysos, der Allbezwinger, duldet in seinem Reiche keinen Widerstand; selbst die Götterkönigin Hera, seine alte Widersacherin, und ihre Dienerin Iris liess er durch seine lustigen Gesellen, die Silene, gefangen nehmen, so dass sie sich mit ihm vertragen musste.

Die Charakteristik aller Figuren dieses anekdotenhaften Vorganges ist vortrefflich von Brygos durchgeführt. Ob das Erscheinen des Herakles als des olympischen Polizeisoldaten (er trägt unter seinem Löwenfell Kleidung und Bewaffnung der skythischen Polizisten)<sup>2</sup>) dem Brygos selbst oder schon der ihm vorliegenden Erzählung zuzuschreiben ist, lasse ich dahingestellt. Man muss sich hüten, wegen der Schärfe der Charakteristik eine dramatische Vor-

<sup>1)</sup> Robert a. a. O. S. 70f.

<sup>2)</sup> Vgl. diese Zeitschr. XXVI 1891 S. 66 ff.

lage anzunehmen, schon desswegen, weil bei einer solchen mindestens drei Schauspieler nothwendig gewesen wären, was bei einer dramatischen Vorlage der Brygosschale aus chronologischen Gründen nicht möglich wäre. Dass eine Reihe ähnlicher Geschichten im Schwange war, beweisen andere attische Vasen, welche Iris in der Gewalt der Silene<sup>1</sup>) oder der ihnen verwandten Kentauren<sup>2</sup>) zeigen. Die Popularität der Motive wird schliesslich durch die Verwendung in den Vögeln des Aristophanes bestätigt. Aus allem Gesagten geht endlich hervor, dass ich auch für den Altar und den in seiner Nähe befindlichen rechteckigen Gegenstand keine Beziehung auf Altar und Thymele des Dionysostheaters zugeben kann.<sup>2</sup>) Der Altar ist natürlich ein Altar des Dionysos, wie schon seine Umkränzung mit Epheu andeutet; es ist nur in der Ordnung, dass der Gott an der Stätte, wo er gebietet, die Gesangenen empsangen will. Der Kasten mag ein  $\beta \tilde{\eta} \mu \alpha$  sein, auf welches Iris getreten war oder treten wollte, um die in ihrer Hand befindliche Botschaft zu verkünden, als auf ihres Herrn Besehl die Silene auf sie eindrangen.

<sup>1) 1.</sup> rothfiguriger Skyphos älteren schönen Stils in Berlin Nr. 2591 (Gerhard Antike Bildw. 48, Welcker Alte Denkm. III Taf. 16, 2): A. kris (geflügelt, in der R. das Kerykeion, in der L. einen Gegenstand, den Furtwängler für den Schwanz eines Opferthieres, andere für ein Trinkhorn erklären; vielleicht nach Analogie der Brygosschale eine flüchtig gezeichnete Schriftrolle) wird von zwei Silenen angefallen; B. Dionysos (ruhig stehend, auf Thyrsos gestützt) zwischen einem tanzenden und einem mit Kantharos und Schlauch forteilenden Silen. 2. rothfiguriger Skyphos älteren schönen Stils in der Sammlung Luynes (Luynes Descr. pl. 30.31. Welcker a. a. O. Taf. 16, 1): A. Iris (geflügelt, ohne Attribute) schreitet angstvoll umblickend und mit beiden Händen die Rockzipfel fassend zwischen zwei ihr zudringlich nahenden Silenen; B. Mänade mit Thyrsos von zwei Silenen umtanzt. Besonders das erstgenannte, sachlich der Brygosvase ebenso sehr verwandte wie stilistisch ihr fernstehende Vasenbild zeigt deutlich, dass das gemeinsame Vorbild in litterarischer (also nicht Bühnen-) Tradition zu suchen ist.

<sup>2)</sup> Rothfiguriges Vasenfragment streng schönen Stils, abg. Journ. Hell. Stud. 1 pl. 3. Roschers Lexikon II Sp. 345 f. Wohin das Aufspüren dramatischer Einflüsse führen kann, zeigt der Umstand, dass M. Mayer (Roschers Lex. II Sp. 347) auch hier an Einfluss des Achaios (seines Peirithoos) denkt. Seit II. ¥ 200 ff. waren ähnliche Scenen der Volksphantasie gewiss geläufig.

<sup>3)</sup> Auffallend ist, dass auch auf einer anderen Vase des Brygos, der Triptolemosschale, an gleicher Stelle ein vollkommen gleicher Gegenstand erscheint, dort von Robert mit Wahrscheinlichkeit auf die Lade des Erichthonios gedeutet.

Eher als bei der Brygosvase könnte man bei dem Psykter des Duris wenigstens in einem Punkte an eine Einwirkung der Bühne denken.¹) Inmitten einer Schaar von zehn nackten Silenen erscheint dort ein elfter im Costüm eines Heroldes (Chlamys, Gamaschen, Petasos im Nacken, in L. Kerykeion). Aber der Sinn dieser Darstellung ist undeutlich, und die Tracht ist keine dem Theater speciell eigenthümliche. Ferner können die wundersamen Exercitien, welche die Silene des Duris vollbringen, unmöglich von dem Chor eines Satyrdramas ausgeführt worden sein. Auch trifft wiederum zu, was oben von den Silenen des Brygos gesagt wurde: es sind wirkliche Silene, nicht verkleidete Menschen gemeint, denn ihre Schwänze sind angewachsen.

Wir müssen also ungeachtet der zahlreichen Silendarstellungen auf den gleichzeitigen attischen Vasen an der Thatsache sesthalten, dass der Chor des Satyrdramas bis zur Mitte des fünsten Jahrhunderts aus Böcken bestand. Erst jetzt wenden wir uns zu dem letzten monumentalen Zeugniss, das wir über das Satyrdrama besitzen, dem rothfigurigen Krater des Museo Nazionale zu Neapel Nr. 3240, abg. Mon. d. Inst. III 31. Wiener Vorlegebl. E. 7. 8. Hier kann bei dem Bilde der Hauptseite<sup>2</sup>) kein Zweisel bestehen, dass es dem Beschauer Einblick gewährt in den Ankleideraum für den Chor und die Schauspieler eines Satyrdramas. Uns interessiren hier nur die Choreuten; es sind mit Einschluss des mit ganz behaartem Körper und als Greis dargestellten Papposilen zwölf an der Zahl. Die Masken, welche sie theils in der Hand halten, theils bereits aufgesetzt haben, zeigen nicht die gehörnten Bocksgesichter wie sie auf der Pandoravase erscheinen, es sind vielmehr deutliche Silensmasken. Ebenso haben die Choreuten die Pferdeschwänze der Silene und ermangeln der Bockshufe. Dagegen tragen sie gleich denen der Pandoravase den Lendenschurz, an dem Phallos und Schwanz befestigt sind; aber während dieser Schurz dort aus gewebtem Stoffe besteht, ist dies hier nur bei Eunikos (l. oben) der Fall; bei den übrigen besteht er aus (Bocks-) Fell. Der Chorsührer ist durch Chiton und Mantel ausgezeichnet.

Die Vase ist etwa um das Jahr 400 bemalt worden.3) Damals

<sup>1)</sup> Vgl. Robert Bild und Lied S. 28 Anm. 29.

<sup>2)</sup> Die Rückseite enthält eine nicht theatralische Silendarstellung.

<sup>3)</sup> Furtwängler Roschers Lex. 1 Sp. 2191. Koerte bei Bethe a.a. O. S. 342.

hat mithin der Chor des Satyrdramas aus Silenen bestanden, die nur durch den Bocksschurz daran erinnerten, dass sie eigentlich Böcke vorstellten.1) Die Frage muss aufgeworfen werden, wann sich dieser Umschwung vollzogen hat und wie er zu erklären ist. Hier helfen uns die oben zusammengestellten Vasenbilder weiter, ohne dass wir darum einen directen Zusammenhang derselben mit der Bühne anzunehmen brauchten. Wir ersehen aus ihnen, wie sich allmählich in der Phantasie des Volkes in die von aussen ber importirte Vorstellung von den Böcken wieder Züge von den altattischen Spiessgesellen des Dionysos, den Silenen, einschleichen; es kehren die Ohren (Nr. 5) und Schwänze (Nr. 5? 10) der Pferdesilene wieder, und selbst wo unzweiselhast Bocksschwänze gemeint sind, werden sie oft wie ganz kurze Pferdeschwänze gemalt (vgl. S. 298 Anm. 3); 2) die Huse werden bisweilen fortgelassen (Nr. 6. 10). Vor allem aber zeigt die wiederholte Gegenüberstellung von Satyrn und Silenen (Nr. 6. 7), dass man beide als gleichartig empfand; so ist es begreiflich, dass schliesslich die fremden Satyrn von den heimischen Silenen auch aus der officiellen Feier verdrängt wurden und als Erinnerung an jene nur den Schurz annahmen. Aber auch dies geschah nicht unvermittelt; wir kennen ein Uebergangsstadium, in dem die Silene noch als verkleidete Böcke austraten, indem sie sich ein Bocksfell um die Schultern warfen. Der später

<sup>1)</sup> Dass dieser Bocksschurz auch später beibehalten wurde, zeigt eine im vierten Jahrhundert gearbeitete vortreffliche Chalcedongemme des Berliner Museums (Furtwängler Gemmencatalog Nr. 350): ein mit diesem Schurze versehener Choreut des Satyrspiels ist im Begriff, sich die Silensmaske aufzusetzen. Für die Fortdauer der Sitte auch in hellenistischer Zeit beweist das bereits von Koerte citirte pompeianische Mosaik (Schreiber Kulturhistorischer Bilderatlas Taf. V 1).

<sup>2)</sup> Mit Absicht habe ich in der Liste die schwarzfigurige Vase an das Ende gestellt, was ich erst jetzt rechtfertigen kann. Es ist die einzige in der Liste ausser dem Dresdener Skyphos, welche den Satyrn den langen Pferdeschwanz giebt. Nun gehört sie zu den späten Ausläusern des schwarzfigurigen Stils, die sich aus technischen Gründen nur sehr unsicher datiren lassen; Ansang und Ende des sünsten Jahrhunderts bilden, wie Koerte S. 341 richtig hervorhebt, die Grenzen der Möglichkeit. Wenn er die Vase dann doch mit allem Vorbebalt in den Ansang dieses Zeitraums setzt, wegen des archaischen Eindrucks der Figur, so ist er der nachlässigen Pinselei gegenüber wohl zu seinfühlig. Im Zusammenhang der übrigen Satyrdarstellungen wird man eher geneigt sein, das Bild nicht vor der Mitte des Jahrhunderts entstanden zu denken.

ubliche Bocksschurz ist nur ein Ueberbleibsel davon. Dieses Uebergangsstadium ist uns in dem Kyklops des Euripides erhalten. Dort klagt Vers 76 ff. der Chor

έγω δ' δ σός πρόπολος θητεύω Κύκλωπι τῷ μονοδέρκτα, δοῦλος ἀλαίνων σὺν τᾶδε τράγου χλαίνα μελέα.

,So wenig', sagt hierzu U. v. Wilamowitz,1), war dem Dichter die Bedeutung der conventionellen Tracht gegenwärtig, dass er sie als etwas Besonderes motivirte'. Ich möchte dem Euripides eine solche Gedankenlosigkeit nicht zutrauen; für die sonst nackt gedachten Silene war die Tracht des Bocksfelles in der That etwas Besonderes, zumal wenn sie noch nicht lange eingeführt war. Und ich kann es weder als eine Gedankenlosigkeit noch als eine Ungeschicklichkeit des Dichters ansehen, möchte es ihm vielmehr zum hohen Lobe anrechnen, dass er es verstand, diese den Silenen so fremdartige Tracht im Zusammenhang des Stückes so ansprechend Der Kyklops ist in unserer Ueberlieferung nicht zu motiviren. datirt; ist die vorgetragene Auffassung aber richtig, so wird man darin eine neue Bestätigung der von Kaibel<sup>2</sup>) von ganz anderer Seite und mit guten, auch von Bethe (a. a. O. S. 202 Anm. 22) keineswegs hinreichend widerlegten Gründen aufgestellten Ansicht sinden müssen, dass der Kyklops eines der ältesten Stücke des Euripides ist, jedenfalls älter als die Hekabe (also schwerlich später als 430), wahrscheinlich sogar älter als die Alkestis (438).

Wann zu dem Chor der Silene der eine Silen hinzutrat, lässt sich nicht mit Sicherheit bestimmen. Fast möchte man glauben, es sei eine Erfindung des Euripides gewesen, der bei seinem auch in der Motivirung der Tracht sich aussprechenden Bestreben, den Chor in Zusammenhang mit der Handlung des Stückes zu bringen, einen Mittelsmann zwischen Chor und Schauspielern brauchte; auch diesen führt er nicht unmotivirt ein: es ist der Vater der Anderen. Die Eründung dieses Mittelsmannes ist nicht zu weit hergeholt; wie den Panen ein Einzelpan, der Pan, gegenüber stand, so mochte auch den Silenen der Einzelsilen gegenüber treten. Das Volk von Athen kannte seit Alters den Gott Pan; da oben an der Akropolis

<sup>1)</sup> Euripides Herakles I S. 82 Anm. 46.

<sup>2)</sup> Vgl. diese Zeitschr. XXX 1895 S. 82 ff.

bei den Langen Felsen hauste er in seiner Grotte und blies den Nymphen auf seiner Syrinx liebliche Weisen vor. Er hatte ein Bocksgesicht und Bocksbeine - gerade wie die Satyroi, die im Theater zu Ehren des Dionysos tanzten. Diese Analogie hatte zwei folgenschwere Wirkungen. Der Volksmund mochte leicht dazu kommen, auch die Theaterböcke Pane zu nennen, und so vollzieht sich im Laufe des sünsten Jahrhunderts auf attischem Boden der Process der Vervielfältigung der Pane. "Der Pan' kauert alt, grämlich und hässlich in seiner Höhle; 1), die Pane' sind muntere, jugendliche Gesellen, wie sie die bildende Kunst gegen Ende des Jahrhunderts zu gestalten unternimmt,2) und wie sie auch auf den Vasen dieser Zeit vorkommen, bald selbstständig,3) bald schon im Gefolge des Dionysos.4) Mythologisch hat schon Aischylos in dem leider chronologisch unbestimmbaren Satyrspiel Glaukos Pontios die Mehrheit der Pane zu begründen gesucht; 5) im vierten Jahrhundert ist sie schon ganz geläusig,6) und die hellenistische Zeit hat daraus ein ganzes Völkchen von Panen mit Weibern und Kindern gemacht. Die andere Folge war, dass Pan wenigstens vorübergehend auch den Bocksschurz des Theatercostums annahm. So trägt er ihn auf den Vasen Berlin 2646 und Ermitage 2007. Und Anfang des vierten Jahrhunderts erscheint Pan sogar auf den

<sup>1)</sup> Auf der mehrfach erwähnten Vase Berlin 2646 beugt er sich über die Grotte, in der die weibliche Figur aufsteigt, nicht als Gefolgsmann des Dionysos, wie die beiden Silene, sondern als Besitzer der Quellgrotte. Er ist von kleinerer Statur als die übrigen, hat Pferdeohren und struppiges Haar und Bart; vom Bocke entlehnt er Hörner, Schwänzchen und Beine.

<sup>2)</sup> Vgl. Furtwängler, Meisterw. d. gr. Plastik S. 422. 479 ff.

<sup>3)</sup> Rothfigurige attische Vase des jüngeren schönen Stils, abg. Millingen Anc. Unedited Monum. pl. A 1: Peleus entführt Thetis. Dabei u. A. Πάν, jugendlich, fast knabenhast gebildet, ohne Hörner, mit gesträubtem Stirnhaar, in der Stellung des ἀποσκοπεῖν.

<sup>4)</sup> Rothfigurige Deckelschale des jüngeren schönen Stils aus der Krim in St. Petersburg (Ermitage Nr. 2007), abg. Stephani Compte rendu pour 1861 pl. II. Vgl. Heydemann, Dionysos Geburt und Kindheit (10. Hall. Winckelmannsprogr. 1885) S. 38 f. Ein Silen übergiebt das Dionysoskind einer sitzenden Nymphe zur Pflege. Unter den dabei anwesenden Gruppen des Thiasos ist auch Pan, der tanzend eine nackte Mänade umarmt. Er ist jugendlich, hat wirres Haar, ferner Ohren und (kurzen) Schwanz vom Pferde, Hörner und Hufe vom Bock.

<sup>5)</sup> Schol. Rhes. 36. Schol. Theokr. IV 62.

<sup>6)</sup> Vgl. z. B. Stellen wie Plat. Leg. VII p. 815 C.

## 310 K. WERNICKE BOCKSCHÖRE UND SATYRDRAMA

Münzen von Pantikapaion¹) mit den Gesichtszügen eines bärtigen Silens, ohne Hörner. Die vorausgesetzte Anspielung auf den Namen der Stadt würde zur Deutung des Münzbildes auf Pan kaum genügen; desshalb hat Furtwängler diese von ihm selbst (rüher²) angenommene Deutung neuerdings²) wieder aufgegeben und deutet den Typus, dem äusseren Anschein entsprechend, auf Silen. Wenn wir jedoch denselben Münztypus auf Münzen von Abdera⁴) mit Hörnern versehen finden, so werden wir doch an der Deutung auf Pan festhalten müssen, und der Anklang an den Stadtnamen tritt ann allerdings als Bekräftigung hinzu. Gemeint ist also Pan, dargestellt in Anlehnung einerseits an locale Dämonen der Bühne.

Berlin.

KONRAD WERNICKE.

<sup>1)</sup> Mon. d. Inst. III 35, 16. Mionnet Descr. I 347, 7 pl. LXIX 3. Stephani Ant. du Bosph. Cimm. pl. 85, 1. 2. Brit. Mus. Cat. of Coins, Thrace p. 4 ff Head Hist. Num. p. 238 fig. 170. Beschr. der ant. Münzen des Berl. Mus Taf. I 11, 12 (Gold). II 15 (Silber). 16. 17 (Kupfer).

<sup>2)</sup> Ann. d. Inst. 1877 p. 199 f.

<sup>. 3)</sup> Satyr v. Pergamon S. 27 Anm. 1.

<sup>4)</sup> Imhoof-Blumer Monnaies grecques p. 39, 8 (mit Abbildung).

<sup>5)</sup> Vgl. U. v. Wilamowitz Göttinger Nachr., phil.-bist. Classe 1894 S. 195 Anm. 5.

## MISCELLEN.

## ZU CICERO DE LEG. II 12, 29.

Der Priesterordnung seiner Sacralverfassung legt Cicero (de leg. II 8, 20) eine Dreitheilung zu Grunde: entsprechend der im römischen Sacralrechte bestehenden Scheidung der Amtskreise von Pontifices, XV viri sacris faciundis und Augures setzt er drei Arten von sacerdotes publici an, unum quod praesit caerimoniis et sacris, alterum quod interpretetur fatidicorum et vatium ecfata incognita, endlich die interpretes Iovis optumi maximi, publici augures. Für die erste Gattung, die Träger des Cerimoniells und Opferdienstes, geben die im Texte vorhergehenden Worte eine Untertheilung: divisque + aliis sacerdotes, omnibus pontifices, singulis flamines sunto, virginesque Vestales in urbe custodiunto ignem foci publici sempiternum, es soll die Aussicht über den Dienst der Staatsgötter in ihrer Gesammtheit den Pontifices zustehen, den Opferdienst im Einzelnen sollen Flamines, für jeden Gott ein eigener, wahrnehmen, nur die Verehrung der Vesta und insbesondre die Bewachung des heiligen Feuers soll in andrer Weise, durch die vestalischen Jungfrauen, ausgeübt werden. Die Geschäftsvertheilung zwischen Pontifices und Flamines findet in den dem Gesetzestexte beigegebnen Motiven (12, 29) nur eine ganz knappe Begründung in dem Sinne, dass durch die Uebertragung der Gesammtaussicht an eine Mehrheit von Priestern, also ein Priestercollegium, ebenso die Angemessenheit der sacralrechtlichen Entscheidungen gesichert werde, wie durch die Vertheilung des Specialdienstes der verschiedenen Götter an Einzelpriester die sorgfältige Ausführung der Culthandlungen: plures autem deorum omnium, singuli singulorum sacerdotes et respondendi iuris et conficiendarum religionum facultatem adferunt; conficiendarum ist alte Conjectur für das in ABH überlieferte confitendarum, dessen Vertheidigung mir, auch wenn man es mit Gesner und Vahlen für gleichbedeutend mit profitendarum

ansehen wollte, unmöglich erscheint, da profiteri religiones auf keinen Fall die passende Bezeichnung für die Thätigkeit der Flamines sein kann, wie ius respondere für die der Pontifices. Etwas ausführlicher wird die Institution der Vestalinnen motivirt, und in den diesen gewidmeten Worten liegt eine bisher noch nicht erkannte Trübung der Ueberlieserung vor: quomque Vesta quasi socum urbis .... complexa sit, ei colendae virgines praesint, ut advigiletur facilius ad custodiam ignis et sentiant mulieres in illis (illis fehlt in den Hss., hinzugefügt von Vahlen) naturam feminarum omnem castitatem pati. Die Schlussworte sind ohne Weiteres verständlich, nicht so der erste Grund. Warum soll die Bewachung des Feuers leichter sein, wenn sie in der Hand von Jungstrauen liegt? "Weil diese nicht durch häusliche Geschäste, wie Verheirathete, von ihrer Obliegenheit abgezogen werden', sagt man. Aber dieser Gedanke ist doch, abgeschen von seiner Plattheit, so weit hergeholt, dass man ihn nicht ohne Weiteres Cicero unterschieben darf. Man vergegenwärtige sich, was zu motiviren war-In doppelter Hinsicht bilden die Vestalinnen eine Ausnahme von der Grundregel der ciceronischen Priesterversassung: einerseits sind sie, obwohl dem Dienste einer Einzelgottheit geweiht, eine Mehrheit, andererseits bilden sie das einzige Beispiel eines weiblichen Priesterthums. Der zweite Punkt wird motivirt durch den Hinweis ut sentiant mulieres in illis naturam feminarum omnem castitatem pati, ihre Jungfräulichkeit soll den Beweis dafür liefern, dass die geschlechtliche Reinheit für die Frauennatur durchaus nichts Unmögliches ist (omnem gehört gewiss nicht zu castitatem, sondern zu naturam); der andre Satz aber ut advigiletur facilius ad custodiam ignis begründet nicht die Jungfräulichkeit der Priesterinnen, sondern ihre Mehrzahl: während für den Opferdienst des Juppiter, Mars, Quirinus u. s. w. je ein Flamen genügt, verlangt die unausgesetzte Bewachung des Feuers eine Mehrheit sich ablösender Dienerinnen. Ich glaube, die Emendation kann mit voller Sicherheit gegeben werden: vor VIRGINES ist VI ausgesallen und der Text lautete: quomque Vesta quasi focum urbis . . . complexa sit, ei colendae VI virgines praesint u. s. w.

Halle a. S.

GEORG WISSOWA.

#### ZU DEN HISTORIEN DES SALLUST.

1. Silius Italicus und Sallust. Dem Tode Sullas ist in Italien der Tumult des Lepidus gefolgt. Als Lepidus hier sich nicht mehr halten kann, geht er nach Sardinien, wo er indessen an dem Propraetor Triarius einen überlegenen Gegner findet. Dieser Zug des Lepidus nach Sardinien bot dem Sallust die Gelegenheit zu einem seiner geographisch-historischen Excurse; Natur und Geschichte Sardiniens war im Eingange des zweiten Buches der Historien behandelt. Den Inhalt der sallustischen Ausführungen hat Müllenhoff uns vergegenwärtigt und in seiner deutschen Alterthumskunde I S. 457 ff. ihre Spuren bei den Benutzern Sallusts ermittelt; Müllenhoffs Arbeit hat Maurenbrecher S. 59ff. verwerthet. Auch den Excurs über Sardinien bei Silius Italicus 12, 355-375 hat Müllenhoff S. 457 auf Sallust zurückgeführt, und Maurenbrecher ist ihm mit Recht gefolgt. Er hätte sich indessen nicht so ängstlich auf die von Müllenhoff citirten Verse 355 - 375 zu beschränken brauchen; hätte er seine Aufmerksamkeit schon dem Verse 354 und noch dem Verse 376 zuwenden wollen, so würde er auch hier Benutzung des Sallust haben feststellen können.

Silius hat die Beschreibung Sardiniens 12, 355—375 seiner Schilderung des Kampfes des Torquatus gegen den Karthager Hostus eingefügt.

12,350 isque ubi Torquatum raptim properata serentem signa videt pugnaeque avidas accedere dextras, fraude loci nota, latebrosa per avia saltus evolat et, provisa sugae compendia captans, 354 virgulta tegitur valle ac frondentibus umbris. 376 hoc habitu terrae nemorosa per invia crebro Torquatum eludens Hostus, Sidonia pugnae tela expectabat sociosque laboris Hiberos.

Man braucht nicht erst den singulären Gebrauch von virgultus (nach den scholia Danielis sür virgultosus) zu betonen, um durch die blosse Vergleichung des Fragmentes nachzuweisen, dass die Worte Sallusts, die Maurenbrecher S. 50 als Fragment I 120 giebt, von Silius sür Vers 354 und 376 benutzt sind: consedit in valle virgulta nemerosaque.

De Brosses, dem Maurenbrecher sich anschliesst, hat (Salluste I p. 514) diese vallis nach Spanien, auf den Schauplatz des serto-

rischen Krieges verlegt; er verweist auf eine Schrift, in der Sallust unzweiselhaft zu Grunde liegt, auf Plutarchs Sertorius 13: αἰσθόμενος δὲ ὁ Σερτώριος καὶ προλοχίσας τὴν ὁδὸν ἐπανερχομένω τῷ Ακυίνω τρισχιλίους ἄνδρας ἔκ τινος συσκίου χαράδρας ἐπανίστησιν. Die scholia Danielis zu Verg. Aen. 3, 516 haben das Fragment ohne Buchzahl gegeben, die eine Entscheidung erleichtert hätte. Unmöglich ist die Beziehung auf den sertorischen Krieg nicht, denn Silius Italicus braucht seine Lectüre des Sallust doch nicht auf den sardinischen Krieg des Lepidus eingeschränkt zu haben; aber ein zwingender Anlass zu einer Loslösung des Fragmentes aus dem Zusammenhange, in dem es bei Silius erscheint, liegt auch nicht vor. Von Triarius erfahren wir: sollertissime tutando provinciam effecit, ut Lepidi consilia vana forent (Iulius Exuperantius rec. Bursian p. 4, 3). Zu den Massnahmen des Triarius mochte sehr wohl auch ein Hinterhalt gehören.

2. Die Rede des Licinius Macer und der Principat. Den Historiker Licinius Macer würdigt man als "Forscher" wohl am besten nach der Art, mit der er die Consuln alter Zeit, die Cognomina noch gar nicht kannte, mit Cognomina begabte. Der Politiker aber, der Demagoge, lebt für uns in jener Rede, die Sallust im dritten Buche der Historien ihm in den Mund legt. Es ist eine Rede aus Macers Tribunate vom Jahre 73, sie fordert die volle Wiederherstellung der von Sulla beseitigten oder untergrabenen tribunicischen Rechte. Wenn sein Geschichtswerk, wie es wahrscheinlich ist, mit dieser Wiederherstellung im ersten Consulate des Pompeius, mit der lex Pompeia tribunicia vom Jahre 70 seinen naturgemässen Abschluss fand, so hat er auch über sein Tribunat, seine Agitation und seine Reden noch berichtet. Hier fand Sallust zum mindesten die Anknupfung. Aus der Rede bei Sallust haben wir zu entnehmen, in welchem Geiste Licinius Macer die neuere Geschichte behandelt hatte. Auch die Angaben über die wiederholten Secessionen der plebs sind unbedenklich als das eigenste Eigenthum des Licinius Macer zu betrachten. Im Gegensatze zu der die Freiheit ausschliessenden Herrschaft des Catulus und der anderen Sullaner setzt Macer seine Hoffnung auf Pompeius. quidem, lässt ihn Sallust § 23 sagen, satis spectatum est Pompeium, tantae gloriae adulescentem, malle principem volentibus vobis esse quam illis dominationis socium auctoremque imprimis fore tribuniciae potestatis.

Dass diese Worte nicht im Jahre 73 gesprochen wurden, bedarf keines Beweises. Ich will nicht geltend machen, dass Pompeius damals bereits 33 Jahre zählte; gerade seine Bezeichnung als adulescens musste das Unverhältnissmässige seines Ruhmes auf das stärkste hervorheben. Aber schwerlich fasste man im Jahre 73 einen Principat des Pompeius ins Auge; noch war Sertorius am Leben. Zum mindesten bildet des erste Consulat des Pompeius die Voraussetzung dieser Worte. Ja, man kann weiter gehen: sie ruhen auf der späteren Stellung des Pompeius. Im Jahre 54 bezeichnet ihn Cicero ep. 1, 9, 11 als princeps vir in re publica.

Es handelt sich um eine Vorrangstellung, die Cicero ep. 1, 9, 21 summorum civium principatum nennt. Eine solche Stellung bestreitet er 1, 9, 12 auch nicht dem Caesar; und für die Jahre 63—60 nimmt er sie in aller Bescheidenheit auch für sich in Anspruch, wenn er die platonische Lehre, quales in re publica principes essent, talis reliquos solere esse cives, an der Wirkung exemplificirt, die sein Einfluss während seines Consulates bis zum Consulate Caesars (exclusive) geübt habe.

Es sind nicht die Worte des Licinius Macer, die denen Ciceros vorausgehen, es sind vielmehr Worte des Sallust, die ihnen fast um zwanzig Jahre folgen. In den Jahren unmittelhar vor 34 sind die fünf Bücher der Historien geschrieben, deren Vollendung Sallusts Tod verhindert hat; die Abfassung des dritten Buches mit der Rede des Licinius Macer wird etwa im Jahre 36 erfolgt sein. Es sind die Worte des Sallust selber, die wir angeführt haben; und wären es wirklich die des Licinius Macer, so hätte auf jeden Fall Sallust im Jahre 36 seine eigenen Gedanken mit ihnen verbunden. Von politischen Zielen, von der Rücksicht auf die Gegenwart ist sein Geschichtswerk bewegt, vom Catilina durch den Jugurtha bis auf die Historien. Schon die Wahl der Stoffe zeigt seine Tendenz. Es kommt ihm niemals darauf an, einfach zu sagen, wie es gewesen ist; er meint immer zugleich ein Zweites, er will in der Gegenwart Stimmung machen.

Mihi quidem satis spectatum est Pompeium, tantae gloriae adulescentem, malle principem volentibus vobis esse quam illis dominationis socium auctoremque imprimis fore tribuniciae potestatis.

An wen dachte unwillkürlich, wer im Jahre 36 reden hörte von einem tantae gloriae adulescens? An wen dachte, wer von ihm sprach? Caesar der Sohn') stand eben im Alter von 26 oder 27 Jahren. An ihn dachte Caesars Schützling, der nach der Ermordung des Dictators die caesarischen Ideen historiographisch commentirte. Welche dominatio bedrängt den Staat, wie vor 37 Jahren die des Catulus und der Sullaner? Die der Triumvirn. Wohl ist der junge Caesar selbst einer der Triumvirn. Aber in der Form der Ueberzeugung wird für ihn die Hoffnung ausgesprochen: mavult princeps volentibus nobis esse quam illis dominationis socius.

Und diese Hoffnung konnte eben damals ihre Begründung in dem Verhalten Caesars bei seiner Rückkehr nach dem Siege über Sextus Pompeius finden. Am 13. November 36 ist er ovirend in Rom eingezogen. Schon vor dem Einzuge hatte er vor Senat und Volk seine Handlungen gerechtsertigt, und welchen Eindruck das in der Verbindung mit dem Erlass von Steuern und Rückständen machte, erhellt sogar schon aus der Deutung jener missgünstigen Leute, die sein Verhalten auf den Wunsch zurückführten, die Verantwortung für alles Frühere auf Antonius und Lepidus abzuwälzen (Dio 49, 15, 3. 4; App. b. c. 5, 130). Wie musste es aber vollends wirken, als er nach der Ovatio πολλά της πολιτείας έφίει τοῖς έτησίοις ἄρχουσι διοικείν κατά τὰ πάτρια, als er την έντελη πολιτείαν έλεγεν αποδώσειν, εί παραγένοιτο έχ Παρθυαίων 'Aντώνιος (App. b. c. 5, 132). Ihn bei solcher Stimmung festzuhalten, verlieh man ihm die tribunicia potestas ,mit der ausgesprochenen Absicht, durch sie das Triumvirat zu ersetzen' (Mommsen Staatsrecht II 2º S. 872): ἐφ' οίς αὐτὸν εὐφημοῦντες είλοντο δήμαρχον ές άεὶ, διηνεχεί ἄρα άρχη προτρέποντες της πρυτέρας άποστῆναι (App. a. a. O.). Man kann kaum verkennen, wie die Worte des Sallust der damaligen Stimmung Ausdruck geben.

Und sie entsprechen auch den Intentionen des jungen Caesar. Zwar vergingen noch einige Jahre. Caesar hatte die Rückgabe der Gewalt davon abhängig gemacht, dass Antonius das Gleiche thue: πείθεσθαι γὰρ κἀκεῖνον ἐθέλειν ἀποθέσθαι τὴν ἀρχὴν, τῶν ἐμφυλίων καταπεπαυμένων (App. a. a. O.). Daran war freilich nicht zu denken. Aber nach der Beseitigung des Antonius hat

<sup>1)</sup> Ich unterlasse einen Hinweis auf den "schönen Jüngling Caeser der hieroglyphischen Inschrist von Philae in den Sitzungsberichten der Berliner Akademie 1896 S. 474, denn Herr Dr. Spiegelberg theilt mir mit, dass "der schöne Jüngling" aus den Ptolemaeertitulaturen Ptolemaeus XIII. Neos Dionysos und Ptolemaeus XVI. Caesarion übernommen sei.

Caesar thatsachlich jene Staatsverfassung begründet, in der er sich selber als princeps bezeichnet. Die Anrede als dominus hat er nicht geduldet (Suet. Aug. 53), und eben der Gegensatz des princeps und des dominus ist von dem Volke empfunden worden (Ovid. fasti 2, 142). Wenn der Principat des Augustus eine Abwendung von der thatsächlichen dominatio der Triumvirn bedeutet, so hat diese Abwendung bereits im Jahre 36 begonnen. Die Bedeutung der sallustischen Worte für uns liegt darin, dass sie uns die Idee des augustischen Principates in ihrem Keime erkennen lassen.

Strassburg i. Els.

K. J. NEUMANN.

#### ΕΝΙΑΥΤΟΣ.

Im XXXI. Bande dieser Zeitschrift S. 647 ist S. Türk nach Prellwitz und Bechtel auf die Bedeutung des Wortes ἐνιαυτός, Jahrestag' und seine Unterscheidung von ἔτος zurückgekommen. Es wird erlaubt sein. eine hierfür, wie mir scheint, besonders bezeichnende Stelle nachzutragen. In nicht näher kenntlichem Zusammenhange liest man in einer von E. Hule und E. Szanto in Mylasa gefundenen Inschrift, veröffentlicht in den Sitzungsberichten der Wiener Akademie phil.-hist. Cl. 132 II S. 12, 1: ... ἔ]ν τε τῶι καθ' ἔτος ἐνιαυτῶι πάλιν...¹) Leider stehen mir hier weder Prellwitz' Ausführungen noch andere einschlägige Werke zu Gebote, ich glaube aber aussprechen zu dürfen, dass aufmerksame Suche gerade den Inschriften noch manchen lehrreichen Beleg für den Gebrauch von ἐνιαυτός und ἔτος wird abgewinnen können.

Athen. ADOLF WILHELM.

#### EIN VERGESSENES THEOPHRASTFRAGMENT.

Gregorius Corinthius, der Scholiast zu des Rhetors Hermogenes Schrift περὶ μεθόθων δεινότητος, erwähnt bei der Besprechung der καθολικοὶ λόγοι (Walz VII 1154, 23) eine von Theophrast

<sup>1)</sup> Z. 14 zu Anfang, wo Szantos Abschrift χειφοκρίτης giebt, ist augenscheinlich nach LeBW. 419 ον]ειφοκρίτης zu lesen. Z. 6 zu Ende ist, wie mir Szanto freundlichst schreibt, μετουπυ für μετ' οὐ πο[λύ ein Druckfehler. Beiläufig sei bemerkt, dass in der von Euting Sitzungsberichte der Berliner Akademie 1887 S. 418 herausgegebenen Inschrift aus Palmyra (jetzt in Strassburg) Z. 3 καθ΄ έτος zu lesen und Z. 2 sicherlich καὶ τὸν προσό]ντα αὐτῶ κῆκον (vgl. z. B. CIA. II 1141 ὄρος) οἰκίας κα]ὶ κήπου τοῦ προσό[ντος nach meiner Herstellung) zu ergänzen ist. Es handelt sich um eine Stiftung. Die Zeilen der Inschrift sind länger gewesen als Euting annimmt.

gegebene Definition der Gnome: κατὰ γὰς τὸν Θεόφραστον γνώμη ἐστὶ καθόλου ἀπόφασις ἐν τοῖς πρακτέοις εἰσὶ δὲ τούτων αἱ μὲν παράδοξοι, αἱ δὲ ἔνδοξοι, αἱ δὲ ἀμφισβητούμεναι. καὶ αἱ μὲν παράδοξοι δέονται κατασκευῶν, οἵα ἐστὶν αὕτη ,χρὴ δ' οὕ ποθ', ὅστις ἀρτίφρων πέφυκ ἀνήρ, παϊδας περισσῶς ἐκδιδάσκεσθαι σοφούς. τὰς δὲ ἐνδόξους χρὴ λέγειν ἀνευ ἀποδείξεως, οἰον ,ἀνδρὶ ὑγιαίνειν ἄριστόν ἐστι'. τῶν δὲ μὴ παραδόξων μὲν ἀδήλων δὲ καὶ ἀμφιβόλων προστιθέναι δεὶ τὰς αἰτίας σὺν ἀποφθέγμασιν οἰον εἴ τις λέγει, ὅπερ Στησίχορος εἶπεν, ὅτι οὐ δεὶ ὑβριστὰς εἶναι, ὅπως μὴ οἱ τέττιγες αὐτοῖς χαμόθεν ἀντάσωσιν ἐὰν γὰρ ὧσιν οἱ ὑβρίζοντες δυνατώτεροι, δενδροτομήσουσι τὴν χώραν ᾶπασαν τοσοῦτον τες δυνατώτες τέττιγας ἔχειν ἔνθα καθεσθέντες ἄσουσι.

Spengel im Commentar zur Rhetorik des Aristoteles citirt p. 276 gelegentlich der Erläuterung der aristotelischen Definition der Gnome die Stelle aus Gregorius und bemerkt: nescio quo errore Theophrastum, non Aristotelem auctorem dicit. Einen Grund für seine Behauptung giebt Spengel nicht an. Doch ich sehe nicht, warum Theophrast jene Definition nicht gegeben haben sollte. -Erstlich steht fest, dass er ausser andern rhetorischen Schriften ein Buch περί γνώμης geschrieben hat (vgl. Usener Analecta Theophrastea p. 20). Ferner ist es unwahrscheinlich, dass der Scholiast irrthümlich die Namen Aristoteles und Theophrast vertauscht hat. Es ist psychologisch kaum erklärlich, dass er des Aristoteles Rhetorik ausgeschrieben und das Excerpt unter Theophrasts Namen habe gehen lassen. Schliesslich ist ja die von Gregorius angeführte Eintheilung 1) der Gnomen in verschiedene Arten gar nicht so, wie sie Aristoteles gegeben hat. Aristoteles theilt die Gnomen μετ' ἐπιλόγου und ἄνευ ἐπιλόγου rh. gr. II, 100,6 Sp. ἀποδείξεως μὲν οὖν δεόμεναί εἰσι, δσαι παράδοξόν τι λέγουσι η άμφισβητούμενον. ὅσαι δὲ μηδὲν παράδοξον, άνευ ἐπιλόγου. Theophrast theilt παράδοξοι ἀμφισβητούμεναι ἔνδοξοι. Den Ausdruck ἔνδοξος hat Aristoteles nicht, auch rechnet er die γνωμαι παράδοξοι und άμφισβητούμεναι zu einer Klasse.

<sup>1)</sup> Auch die Desinitionen der Gnome berühren sich äusserlich nur wenig, wenn auch der Inhalt schliesslich derselbe ist. Doch auch die Desinitionen der Progymnasmatiker berühren sich mit der aristotelischen. Ich lasse diese solgen rh. gr. I, 99, 16 Sp. γνώμη ἀπόφανσιε οὐ μέντοι περὶ τῶν καθ' ἕκαστον, οἰον ποῖός τις Ἰφικράτης, ἀλλὰ καθόλου, καὶ οὐ περὶ πάντων, οἰον, ὅτι τὸ εὐθὰ τῷ καμπύλῳ ἐναντίον, ἀλλὰ περὶ ὅσων αἱ πράξεις καὶ αἱρετὰ ἢ φευκτά ἐστι πρὸς τὸ πράττειν.

Nachher rh. gr. II, 100, 27 streift Aristoteles noch einmal, nachdem er bereits über die Arten der Gnomen gesprochen hat, kurz die Worte ἀμφισβητούμεναι und παράδοξοι: solche Gnomen dürfen nie ανευ ξπιλόγου sein. Dann erwähnt er eine Nebenart II, 101, 1 μη παράδοξον, ἄδηλον δέ, solche Gnomen bedürften einer ganz kurzen Begründung. -

Hätte der Scholiast den Aristoteles vor sich gehabt, er hätte sich sicher an dessen klar hervorgehobene Eintheilung gehalten und nicht eine beiläufige Nebenbemerkung aufgenommen. Wenn man beider Worte vergleicht, so zeigt sich deutlich, dass die Stelle aus Theophrast eine genauere Aussührung der aristotelischen ent-Doch darüber nachher noch ein Wort.

#### Aristoteles

περί δὲ τῶν μὴ παραδόξων άδήλων δέ, προστιθέντα τὸ διότι στρογγυλώτατα. άρμόττει δ έν τοις τοιούτοις καί Λα-

## Theophrast

των δε μη παραδόξων μεν άδήλων χαὶ ἀμφιβόλων δè προστιθέναι δεί τας αίτίας σύν αποφθέγμασι οίον εί τις κωνικά άποφθέγματα καὶ τὰ λέγει, όπες Στησίχοςος είπεν, αίνιγματώδη, οίον εί τις λέγει δτι ού δει ύβριστάς είναι, δπως δπες Στησίχορος εν Λοχροίς μή οί τέττιγες αὐτοίς χαμόθεν οὐ δεὶ ὑβριστὰς εἶναι, ὅπως ἀντάσωσιν. ἐὰν γὰρ ώσιν οί μη οί τέττιγες χαμόθεν ἄδωσι. ύβρίζοντες δυνατώτεροι, δενδροτομήσουσι την χώραν απασαν τοσούτον, ώστε μηδέ τούς τέττιγας έχειν, ένθα καθεσ-θέντες ἄσουσι.

Die Aussührung und Begründung des Beispiels ist schwerlich des Scholiasten eigenes Werk. Aristoteles hat sie nicht. Auch im Ausdruck ist einiges selbständig geändert. — Theophrast hat eine Dreitheilung der Gnomen ἔνδοξοι παράδοξοι ἀμφισβητούμεναι vorgenommen, während Aristoteles offenkundig nur eine Zweitheilung hat. Wir kommen damit zu einer Eigenthümlichkeit Theophrasts, der öfter, wenn er dieselben Gegenstände wie der Meister behandelte, ihnen eine genauere Ausführung gegeben hat. Ueberzeugend hat dies Diels in seinem Aufsatz über das III. Buch der Rhetorik des Aristoteles dargelegt (Abhdl. der Berl. Akademie 1886 p. 28/29). Schrt ein dem vorliegenden Fall ähnliches Beispiel an. Bei der Figur der Antithese unterscheidet Aristoteles zwei Arten, wogegen Theophrast die eine Art in einen Doppelfall auseinandergelegt hat.

Ich glaube somit, dass nichts dagegen, alles dafür spricht, jene Stelle aus Gregorius unter die Fragmente des Theophrast aufzunehmen.

Berlin.

GEORG ROSENTHAL.

#### **ӨНРА** — КЛЕО**ӨНРА**.

Polygnot malte in der Lesche der Knidier zu Delphi die beiden Töchter des Pandareos, Kamiro und Klytie, die Eponymen von Kamiros auf Rhodos und Kos, der Insel des Merops, dessen Tochter nach anderer Ueberlieferung Klytie heisst. C. Robert im XVI. Halleschen Winckelmannprogramm (1892) S. 81 f. (vgl. S. 13 f.) nachgewiesen, und er hat auch gezeigt, dass in der Parallelüberlieferung beim Odysseescholiasten (zu v 66) von den dort genannten drei Pandareostöchtern sicher die eine, Merope, der Klytie des Polygnot entspricht und demnach nach Kos gehört. Die zweite, Aëdon, ist auszuscheiden, da sie aus anderer Quelle stammt (7 518); für die dritte, Kleothera, wünscht Robert eine Beziehung auf Kamiros, ohne im Augenblick eine Anknüpfung an rhodische Culte oder Sagen nachweisen zu können. vielleicht Stephanos von Byzanz aus, s. v. Θήρα — . . . ἔστι καὶ 'Ρόδου πόλις ταπεινή. Diesen Ort hat Selivanov in seiner Topographie von Rhodos S. 33 f. und auf der Karte bei dem heutigen Dorfe Mallona angesetzt, soviel ich sehe — der Text ist ja leider russisch — ohne zwingende Gründe; er verweist auf Biliotti L'ile de Rhode S. 447, welcher ein vallon Thyra (porte) erwähnt. Das spätere rhodische Staatsrecht kannte nur eine μεγάλη πόλις, Rhodos, und die drei alten πόλεις Lindos Ialysos Kamiros. Indessen hatte Achaia, die hohe Burg des in der Küstenebene gelegenen lalysos, den Namen ,Stadt' bewahrt (I. G. Ins. 1677, 18), und im Gebiet von Kamiros finden wir unter den Demotika nebeneinander Πολίται, die Bewohner der damaligen Stadt, Παλαιοπολίται und Νεοπολίται — um von den Αστυπαλαιείς zu schweigen, deren Sinn ja bestritten ist. Wir kennen die Lage der παλαιά πόλις nicht, aber die Möglichkeit ist vorhanden, dass in ihr die Stadt der Kleothera - Kamiro zu suchen ist; eine Möglichkeit, die man ohne Schaden aussprechen kann, da der rhodische Boden noch nicht aufgehört hat durch Spendung neuer epigraphischer Schätze die vielerlei Fragen, die wir an ihn stellen, zu beantworten.

Berlin.

F. HILLER VON GAERTRINGEN.

## ZU PLINIUS NATURALIS HISTORIA.

# DIE AUSSCHREIBER DER ERSTEN BUECHER UND VERBESSERUNGEN ZU BUCH IL

Die Herstellung des ursprünglichen Textes der N. H. des Plinius leidet wohl mehr als die irgend eines anderen lateinischen Schriftstellertextes an der bruchstückartigen und lückenhaften Ueberlieferung beträchtlicher Theile. Erst verhältnissmässig junge und vielfach von den Abschreibern zurechtgestutzte Handschriften enthalten das ganze umfangreiche Werk. Besonders Buch 2, zum Theil auch die folgenden vier sind nur in wenigen guten alten Handschriften erhalten, und auch sie nur verstümmelt. Da ist es ein günstiges Verhängniss, dass gerade diese Bücher, die eine Uebersicht des Weltsystems und der Geographie enthalten, welche während der späteren Kaiserzeit und des Mittelalters im Abendlande als Grundstock des Wissenswürdigen auf diesen Gebieten galt, von früh her durch eine Reihe von Schriftstellern planmässig ausgeplündert, und dass zudem mehrere besondere Excerptensammlungen aus ihnen gemacht sind. Auch letztere sind zum Theil wiederholt abgeschrieben und in Handschriften erhalten, deren einige die vollständigeren Pliniushandschriften an Alter überragen.

Ueber den Werth dieser Quellen für die Pliniuskritik ist verschiedentlich gehandelt, doch weder im grösseren Zusammenhange noch überall in abschliessender Weise. Eine kurze Besprechung der Frage dürste daher am Platze sein; ist sie doch auch schon dadurch lehrreich, dass sie Beweise dafür bringt, wie schwierig bereits den Schriststellern des fünsten Jahrhunderts, noch mehr den späteren das Verständniss des Pliniustextes in manchen Beziehungen geworden war. Als ich in den Jahren 1866—73 meine Ausgabe der N. H. ausarbeitete, hatte ich noch keine klare Einsicht über diese Textesquellen gewonnen, deren manche auch erst später ausgedeckt wurden; ich versuche hier nachzuholen, was mir damals noch nicht möglich war zu leisten.

Ueber Solin, der gegen den Schluss des vierten Jahrhunderts lebte und die umfangreichsten Excerpte aus dem ganzen Werke des Plinius giebt, genügen nach Mommsens Musterausgabe vom Jahre 1864 wenige Worte. Dass ihm ein an manchen Stellen besserer Text des Plinius vorlag, als der uns sonst erhaltene, beweisen die von Mommsen praef. p. X gesammelten Belegstellen, dass er auch Corruptelen in ihm vorfand, die Beispiele auf p. IX. Eine nähere Verwandtschaft seines Textes mit einer einzelnen oder einer ganzen Klasse der Pliniushandschriften nachzuweisen ist mir nicht gelungen; er nimmt neben der besseren Ueberlieserung seinen selbstständigen Platz ein. Auffallend ist es, dass Solin fast ängstlich vermieden hat, Zahlenangaben aus dem Plinius herüberzunehmen. Zur Ergänzung und Berichtigung der von Mommsen S. 249 ff. zusammengestellten Concordanzen diene folgende Liste: Pl. 2, 153 -Sol. 86, 8; 3, 100 = 48, 13; 4, 66 = 83 (nicht 65), 12; 4, 104 =234, 21; 6, 187 = 148, 4; 6, 188 = 148, 6 u. 9; 7, 83 = 22, 17;7, 93 - 29, 17; 7, 130 - 33, 1; 7, 137 - 33, 2; 7, 155 -12, 22; 9, 49 = 90, 5; 31, 26 (nicht 2, 231) = 63, 8; zu streichen sind 8,212 = 166, 2; 31,77 = 57, 3 und 37,204 =215, 18.

Im Anfang des fünsten Jahrhunderts benutzte Martianus Capella in seinem sechsten Buch de geometria § 593-703 in weitem Umfang B. 2-6 der N. H., nicht bloss, wie ich glaube, eine epitome derselben (vgl. dagegen Eyssenhardt in seiner Ausgabe praef. p. XXXI), daneben besonders den Solin. Eyssenhardt giebt die benutzten Stellen unter dem Texte an, doch nicht immer genau. Zur Berichtigung und Ergänzung mögen solgende Angaben dienen: Capella § 593 = Pl. 2, 184 f. u. 177; 596 = 2, 247; 609 = 2, 247; 617 = 2, 166 f.; 625 = 3, 3; 635 = 3, 33 u. 31; 638 = 3, 38 u. 5; 640 = 3, 44; 661 = 4, 75 f.; 664 = 4, 89, 91 u. 90; 677 = 5, 65; 687 = 5, 147 (nicht 6, 4); 689 = 6, 5 f.; 697 = 6, 88; 699 = 6, 97; 700 = 6, 133, 126 u. 137.

• Auch über das Verhältniss des dem Capella vorliegenden Textes der N. H. zu dem unserer Handschriften lässt sich nichts Bestimmtes angeben, doch war er dem der älteren Classe näher verwandt als dem der jüngeren. Das beweisen die Lesarten Cirta § 669 — N. H. 5, 22; inter se § 673 — 5, 45; galatia § 689 — 6, 5. Durch ein Homoioteleuton ist § 678 — 5, 66 s. eine ganze Zeile

zwischen Cilicia und et Arabia ausgefallen, doch kann der Fehler auch erst von den Abschreibern Capellas verschuldet sein (vgl. § 701 = 6, 122). Dagegen hat er auch allerlei Verderbnisse mit den Handschriften der N. H. gemein, wie § 594 servius nobilis, wo die Pliniushandschriften 2, 180 saepius nobili, R nach Correctur sepius nobis bieten, und kurz darauf arabia, wo nur R² arbelam, die andern Handschriften arabiam haben. Jedenfalls steht der Pliniustext des Capella der Quelle der älteren Pliniushandschriften nahe.

Dreierlei bei Capella wiederholt vorkommende Fehler sind noch zu beachten. Nicht selten folgt er einer falschen Interpunktion; er setzte bei Pl. 3, 6 einen Punkt nach Tarraconensis und schrieb den Satz § 627 bis dahin, die folgenden Worte ad Pyrenaei inga stehen § 628 mit dem nächsten Satze verbunden. Er bezieht § 648 die bei Pl. 3, 92 vorkommenden Zahlen stets statt auf den vorhergehenden Satztheil fälschlich auf den folgenden, er setzt § 650 — Pl. 3, 97 einen Punkt nach oppidum Croto statt davor, § 651 — Pl. 4, 1 fälschlich einen nach omnis Graecia(e); vgl. auch § 662 mit Pl. 4, 76. An all diesen Stellen hat er den Plinius falsch verstanden. Dagegen ist § 648 mit ihm bei Pl. 3, 91 f. zu interpungiren Zanclaei Messeniorum. In Siculo freto sunt insulae u. s. w.

Ferner hat Capella mehrere Male die allergewöhnlichsten notae oder litterae singulares des Pliniustextes völlig missverstanden. Er giebt § 621 die lächerliche Nachricht: idem Cornelius post captos Indos per Germaniam navigavit; sie ist aus Pl. 2, 170 entlehnt, aber er hat die Note PCOS. = proconsuli durch post captos aufgelöst. Ebenso lächerlich ist das Versehen § 651: Tertius autem Europae sinus . . . Hellesponto terminatur ac sinus habet decem et novem provinciasque quam plures. nam ibi sunt Epirus u. s. w. Ausgeschrieben ist hier Pl. 4, 1: Tertius Europae sinus . . . complectitur praeter minores sinus  $|\overline{XIX}|\overline{XXV}$  passuum. In eo Epirus u. s. w. Capella hat die Zahl, welche 1925000 bedeutet und den Küstenumfang von den Acroceraunien bis zum Hellespont in passus angiebt, nicht verstanden. Er bezieht XIX zu sinus und löst die Note P. oder PAS. = passuum unglaublicher Weise durch provincias auf; da aber unmittelbar darauf nur 20 Ländernamen, die jenem Gebiet angehören, folgen, schreibt er statt XXV vielmehr das unbestimmte quam plures = quam plurimas.

Endlich ist ihm wie hier auch sonst das plinianische System der Zahlenschreibung unklar geblieben. Nur der letzte von ihm ausgeschriebene § 703 — Pl. 6, 206 — 209 giebt eine Reihe von Zahlen in Ziffern wieder, sonst setzt er dieselben stets in Worte um; denn dass auch seine Pliniushandschrift, wie die unsern, Ziffern enthielt, beweisen die obigen Stellen. Man wird also seine Zahlenangaben stets erst in Ziffern umschreiben müssen, um sie für die Kritik des Plinius zu verwerthen. Wenn er § 662 z. B. sexaginta ter triginta septem milia passusque quingentos schreibt, so hat er bei Pl. 4, 78 statt |XIII| |XXXVIII| D vielmehr |LXIII| - |XXXVIII| D gelesen, eine Verunstaltung des Textes, wie wir sie auch sonst oft in unserer Ueberlieferung des Plinius finden.

Nach England und in den Anfang des achten Jahrhunderts himüber führt uns Beda, der besonders in den drei Schriften de natura rerum (n. r.), de temporibus (d. t.) und de temporum ratione (t. r.) oft, einmal auch im Beginn seiner historia ecclesiastica den Plinius citirt und noch öfter ohne ihn zu nennen abschreibt.') Ich benutze die Ausgabe seiner Werke von Giles, vol. VI, London 1843, die den sicheren Eindruck macht, nicht aus Pliniushandschriften interpolirt zu sein, wenn ihr Text auch an manchen Stellen noch der Besserung bedarf.

Beda scheint nur die ersten sechs Bücher der N. H. zur Hand gehabt zu haben, die ganze aus 7, 154 ff. der N. H. angeführte Stelle in t. r. 37 ist aus dem hier ebenfalls genannten Augustin c. d. 15, 12 entlehnt, während ebd. 31 irrthümlich in septimo libro citirt wird, weil Beda VII stattt IIII verlesen hat; denn das Citat stammt aus der N. H. 4, 104. Bei weitem am meisten ist B. 2 der N. H. von ihm benutzt, dessen anderweitige Ueberlieferung am mangelhastesten ist. Welzhoser giebt S. 41 ein Verzeichniss der von Beda dem Plinius entlehnten Stellen; es ist noch durch solgende zu ergänzen: Pl. 2, 5 s. = Beda n. r. 5; 2, 111 = n. r. 32 (W. nennt sälschlich 29); 2, 123 = n. r. 11; 2, 150 s. = n. r. 31; 2, 162 = n. r. 45; 2, 173 = n. r. 42; 2, 177 = n. r. 6; 2, 181 = n. r. 23; 2, 184 = n. r. 6; 2, 187 = i. r. 31; endlich 4, 104 = t. r. 31 u. 34 und n. r. 9.

Von der in den jüngeren Pliniushandschriften vorhandenen

<sup>1)</sup> Vgl. K. Welzhofer, Bedas Citate aus Plinius, in den Abhandlungen aus dem Gebiet der kl. Alterthumsw. W. von Christ dargebracht, S. 25-41.

Versetzung grösserer Theile der ersten Bücher ist in Bedas Auszügen keine Spur zu finden; ihren Lesarten nach stimmen sie am nächsten zu gewissen Excerpthandschriften, von denen noch zu handeln sein wird, die der älteren Handschriftenclasse angehören, wie schon Welzhofer S. 34 ff. erkannte, der aus Beda manche Berichtigung des Plinius zog.

Der irische Mönch Dicuil, der sein Büchlein de mensura orbis terrae (nach Letronne zuletzt 1870 von G. Parthey herausgegeben) im Jahre 825 versasste (s. 9, 13, 28) ist wohl der geistloseste Expilator des Plinius, der noch weniger als Capella die richtigen Sinnabschnitte des Textes finden konnte; vgl. 8, 33 — Pl. 3, 80; 4, 3 (wo nicht mit Letronne und Parthey eine Lücke nach regi remuntiat, sondern nur eine unsinnige Interpunction Dicuils anzunehmen ist) — Pl. 6, 198.

Im ersten Theil seiner Schrift arbeitet er Angaben der Dimensuratio provinciarum mit entsprechenden des Plinius zusammen; jene stellt er voran (s. prol. 1), diese lässt er ihnen folgen, quod exemplaria codicum naturalis historiae Plinii Secundi, quae scrutatus fui, nimis a scriptoribus ultimorum temporum dissipata praevidi (ebd. 2). Dass er ausserdem in ihnen Zahlencorruptelen zu bemerken glaubte, sagt er § 4: at ubi in libris Plinii Secundi corruptos absque dubio numeros fieri cognovero, loca eorum vacua interim fore faciam, ut, si non invenero certa exemplaria, quicumque reppererit, emendet. nam ubi dubitavero, utrum certi nec ne sint numeri, sicut certos crassabo,1) ut praedictos (so ist mit den älteren Ausgaben statt praedictus zu schreiben) quisquis veros viderit, veraciter corrigat. Die aus Plinius entnommenen Stellen werden jedesmal mit den Worten iuxta Plinium Secundum und der beigefügten Buchzahl eingeleitet. Letronne und Parthey beachteten das nicht genügend und haben diese Worte an den Schluss von 1, 8; 13; 16; 2, 2; 4, 1 gesetzt, während sie jedesmal an den Anfang der folgenden Paragraphen gehörten, was dann wieder mehrfach zu falschen Quellenangaben geführt hat.

Mit c. 5 ist der im Prolog angegebene Inhalt des Buches de mensura provinciarum orbis terrae eigentlich abgeschlossen; die folgenden vier Capitel bilden Anhänge: de quinque fluminibus, de

<sup>1)</sup> crassare, carassare, ohne Zweisel ein spätes, östers vorkommendes Lehnwort — χαράσσειν; vgl. Haupt in dies. Zeitsch. V, 1871, 47.

aliquibus insulis u. s. w. Der Anfang von c. 6 enthält eine Art von neuem Prolog mit folgenden, auf den ersten sich beziehenden Worten: iuxta Plinium Secundum numerorum loca, quae in prologo praedixi relinquere vacua, repertis illis supplevi. sed si quisquis meliora exemplaria invenerit, videat, si placuerit, ne impiger corrigere fuerit. Demnach behauptet Dicuil eine ganze Reihe von Pliniushandschriften vor Augen gehabt zu haben, aus denen er nach seiner Auswahl die Zahlenangaben entnommen habe. Ob er damit die Wahrheit sagt, lassen wir hier noch dahin gestellt.

Ganz bestimmte Anzeichen beweisen, dass seine Haupthandschrift am nächsten mit cod. D und R des Plinius verwandt war. In diesen ist durch eine Quaternionenversetzung in ihrem Archetypus eine Verwirrung angerichtet, es folgen aufeinander praef. 1—B. 2, 187; 4, 67—5, 34; 2, 187—4, 67; 5, 34 ff. Daher zählen in den Seitenüberschriften von DR, nicht in den Subscriptionen der Bücher:

B. 2, 
$$1-187+4,67$$
 — Schluss — lib. II,  
B. 5,  $1-34+2,187$ — Schluss — lib. III,  
B. 3 — lib. IV,  
B. 4,  $1-67+5,34$  — Schluss — lib. V.

Mit dieser falschen Zählung stimmt nun die Dicuils fast immer uberein (s. 1, 7 = Pl. 3, 37; 1, 8f. = 3, 38; 1, 10 = 3, 43; 1, 12 - 4, 32; 1, 13f. - 4, 46; 1, 16f. - 4, 81; 3, 1 - 5, 21;5, 1 = 2, 242; 5, 2 = 2, 245; 8, 3 ff. = 3, 86 ff.; 8, 13 = 3, 80;8, 14 = 3, 83 ff.; 8, 24 = 2, 217; 8, 25 = 2, 224). Nur zwei Stellen machen eine Ausnahme: 7, 7, wo Worte aus dem Anfang von Pl. 2, 187 fälschlich dem liber quartus, und 1, 6, wo Worte aus Pl. 4, 105 richtig dem liber quartus zugeschrieben werden. An ersterer Stelle, wo der Zusammenstoss von 2, 187 mit 4, 67 erfolgte, kann der Schreiber seiner Pliniushandschrift arglos aus seinem Archetypus die Seitenüberschrist lib. IV herübergenommen haben, und dasselbe kann auch noch im weiteren Verlauf dieses Theiles geschehen sein. Dass Dicuil selbst etwas Argwohn wegen dieser Buchzahlen fühlte, folgt wohl aus der Auslassung derselben 7, 19 bei einem Citat aus Pl. 4, 94, und Parthey hätte hier nicht mit Letronne ein quarto einschieben sollen. Auf andere Weise umgeht Dicuil die Bezeichnung des benutzten Buches 7, 19 und 7, 22, welche Stellen aus Pl. 4, 94 f. und 96 f. entlehnt sind. Aus diesem Thatbestande ergiebt sich die Erklärung der Worte Dicuils

im Prolog, seine exemplaria des Plinius seien nimis dissipata; das muss heissen ,in Unordnung gerathen'.

Für die Geschichte der Textüberlieferung des Plinius lernen wir aus alle dem, dass die obige Quaternionenversetzung schon vor 825 in einem Exemplar erfolgt sein muss, auf das nicht nur die Excerpte des Dicuil, sondern auch die Ueberlieferung der ganzen jüngeren Handschriftenclasse des Plinius DR und E zurückgeht (s. Rhein. Mus. XV, 368 ff.). Die nahe Verwandtschaft dieser, zumal die von DR, mit Dicuil wird auch durch eine genaue Vergleichung der einzelnen Lesarten bestätigt.

Ob aber Dicuil wirklich mehr als eine einzige Pliniushandschrist benutzt hat, ist mir trotz seiner oben angesührten Worte doch recht zweiselhast; jedensalls müssten sie ganz aussallend zusammengestimmt haben; denn ich sinde keine Stelle, in der eine Spur von einer Handschrist anderer Classe sich zeigte, auch nicht in ein paar Zahlenangaben, die noch eine besondere Betrachtung ersordern.

Dicuil hatte so wenig wie Capella eine klare Einsicht in das Ziffernsystem des Plinius. Schon Letronne gab dafür einen merkwürdigen Beweis. Nach Dicuil 5, 3 soll die Länge der Erdfläche milia passuum VI et DCXXX, die Breite III et CCCXLVIII betragen. Diese Zahlen erklären sich daraus, dass Dicuil bei Pl. 2, 242 als Längenmaass LXXXV · LXXVIII, als Breitenmaass 2, 245 LIIII · **LXII**, beide Mal wie in cod. D las; da er aber das richtige Verhältniss dieser Zahlengruppen zu einander nicht verstand, multiplicirte er LXXXV und LXXVIII, ebenso LIIII und LXII mit einander, wodurch er die obigen Zahlen erhielt. Diese hat er dann auch c. 5, 1 und 5, 2 bei Anführung der beiden Pliniusstellen eingesetzt und in Buchstaben folgendermaassen ausgedrückt: centum mil. sexagies et sexies et XXXta simpliciter [triginta, was als offenbare Wiederholung zu streichen ist] milia passuum und trigies atque ter et XLVIII simpliciter milia passuum. Ganz ebenso verfuhr Dicuil aber noch an zwei anderen Stellen. Er bestimmt 3, 3 die Länge Afrikas auf C trigies et quater et LXXVIII mil. passuum, was er auf dieselbe Weise aus Pl. 6, 208 herausgerechnet bat, wo D XXXVII · XCIIII bietet, und serner 4, 2 die Länge Oberagyptens mit Aethiopien auf C decies et quater et semel LXX passuum, was er aus Pl. 6, 196 entnommen hat, wo die Handschristen XXI · LXX haben. Da alle anderen Zahlenangaben Dicuils

aus Plinius offenbar aus einer D ähnlichen Handschrift desselben entlehnt sind, schwindet die Wahrscheinlichkeit, dass er irgend eine andere Handschrift als diese zu Rathe gezogen habe, wohl immer mehr.

Nach alle dem sinkt aber die Bedeutung Dicuils für die Pliniuskritik dazu herab, dass er nur ein älterer, mit Vorsicht zu gebrauchender Zeuge für die in D und daneben in R und E vorliegende Ueberlieferung ist.

Damit ist die Reihe der Schriststeller, welche besonders die ersten Bücher der N. H. in grösserem Umsange ausschrieben, abgeschlossen; denn die zerstreuten Citate bei Servius und Philargyrius zu behandeln unterlasse ich hier, da sie zum guten Theil auf eine pseudo-plinianische Schrist zurückzugehen scheinen. Für Isidor ist mir kein ausreichendes Material zur Hand.

Dagegen sind noch die Excerptenhandschriften zu bewerthen, von denen mir bei der Ausarbeitung des ersten Bandes meiner Pliniusausgabe nur zwei wesentlich verschiedene vorlagen, der cod. Paris. 4860 und der Frising. 164 - Monac. 6364. Zunächst handle ich von letzterem, zu dem sich inzwischen nicht weniger als zehn Brüder und Genossen gefunden haben. Ueber sie ist eine eingehende Untersuchung angestellt von R. Rück, Auszüge aus der Naturgesch. des C. Pl. Sec. im Programm des Ludwig-Gymnasiums München 1888, der jedoch die zehnte, im Programm von Krefeld 1887 durch J. Vogels veröffentlichte Handschrift, den Harleianus 647 aus dem neunten oder zehnten Jahrhundert mit seinen beiden Abschristen noch nicht berücksichtigt. Rück unterscheidet sieben kleinere Gruppen von Excerpten, deren fünf aus B. 2 der N. H. entlehnt sind (sie betreffen die §§ 12-44, 83 f., 59-70, 62-80, 76-79), zwei aus B. 18 (§§ 220-277 und 340-365, letztere in vollständiger Abschrift). Aber keine einzige der elf Handschriften enthält alle Gruppen zusammen, höchstens sechs finden sich vereinigt, bisweilen nur zwei, drei oder vier. Der Harleianus ist am nächsten mit dem Paris. 12117 (z bei Rück) verwandt. Das erste Excerpt findet sich in allen elf Handschriften, die folgenden in zehn, acht, fünf oder noch wenigern. Aber aus ihrem Wortlaut ergiebt sich, dass sie einen gemeinsamen Ursprung aus einem astronomisch-komputistischen Sammelwerk des achten Jahrhunderts haben, und dass sie aus einer einzigen Pliniushandschrift entnommen sind.

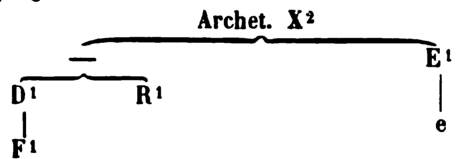
Indess geben diese Excerpte nicht überall eine genaue Abschrift des Pliniustextes, sondern sie haben ihn nach verschiedenen Richtungen verändert, bald um Zusammenhang zwischen den Bruchstücken herzustellen, bald um ungewöhnliche Ausdrücke durch bekanntere zu ersetzen, bald um durch das Excerpt hervorgerusene Unklarheiten zu beseitigen. Aus der Gleichartigkeit dieser Veränderungen sowie aus den Zeichnungen, welche in den meisten Handschriften beigefügt sind, ergiebt sich die Zusammengehörigkeit aller. Rück hat ihren Archetypus mit Sorgfalt und Geschick hergestellt, ich bezeichne ihn nach seinem Vorgange im Folgenden mit J; auch weist er überzeugend nach, dass er in nächster Verwandtschaft steht zu den Verbesserungen, die sich von zweiter Hand in DFR finden, und die ich aus einer Handschrift der älteren Classe ableitete. Auch mit Beda, E2 und A berühren sie sich. Durch diese Uebereinstimmung wird nicht allein die Bedeutung dieser zweiten Hände an den Stellen, wo sie mit J zusammentreffen, sondern auch an allen übrigen wesentlich verstärkt und gesichert.

Allein steht dagegen bis jetzt wenigstens noch das im cod. Paris. 4860, einst Colbertinus 240 enthaltene, grüssere Pliniusexcerpt, auf das ich bereits im Rhein. Mus. XV, 269 und in der praef. des ersten Bandes meiner Ausgabe aufmerksam machte. Eine genaue Abschrist desselben verdankte ich H. Jordan, ich habe sie nochmals nach der Handschrift nachverglichen. Der Miscellanband ist zwischen 937 und 954 für Erzbischof Friedrich von Mainz geschrieben; er enthält nach dem Catal. cod. manuscr. bibl. reg. Par.: 1. Eusebii chron., 2. Cassiodori chron., 3. Iordanis chron., 4. Brevis temporum expositio auctore Mellito, 5. Bedae chron., 6. Synopsis de sex aetatibus mundi, 7. Idem, 8. Chron. Wirziburgense, 9. die Pliniusexcerpte, 10. Isidori de nat. rer., 11. Bedae de nat. rer., 12. alia quae pertinent ad chronologiam. Den Pliniusexcerpten geht die Zusammenstellung von siebzig Kapitelüberschristen voran, die der Excerptor den einzelnen Excerpten vorgesetzt, aber nicht aus B. 1 des Plinius entlehnt hat. Die Auszüge selbst umfassen zum grossen Theil vollständig: 2, 12; 10; 13; 32-47; 56; 47f.; 56-58; 49-53; 82f.; 85; 90; 89; 94; 91; 96-101; 105-107; 109—111; 114; 116; 114 f.; 122—130; 135—137; 142—146; 149—151; 154 f.; 160—162; 186—190; 192—196; 212—219; 223; 232-236; 3,88; 2,242-247; 3,3f; 4,102-104; 6, 81—83; 82; 86—91; 2, 184—186; 220—223; 172. Die Stellen aus dem 4. B. betreffen Brittannien und Thule, die aus dem 6. Taprobane, das Land der Antichthones. Aus dieser Wahl darf man wohl schliessen, dass der Versasser dieses Auszuges ein Angelsachse oder Ire war. Der Text zeigt zwar mannigsache, besonders orthographische Verderbnisse, doch unterliegt es keinem Zweisel, dass er am nächsten mit dem des cod. A und der zweiten Hand von E² verwandt ist. Eine Schwesterhandschrist dieser Excerpte ist bisher nicht bekannt geworden. Der Paris. 7701, auf den ich im Rhein. Mus. XV, 269 ausmerksam machen zu dürsen glaubte, enthält ausser der praes. nur einen Theil der indices des 1. Buches.

Endlich füge ich noch hinzu, dass im Catalogue of the extraordinary collection of splendid manuscripts. formed by M. G. Libri, welche Büchersammlung vom 28. März 1859 ab in London verauctionirt wurde, p. 245 unter n. 1112 eine Handschrift des achten oder neunten Jahrhunderts verzeichnet ist, die an elster Stelle einen libellus plenii secundi de diversis in orbe signis enthielt. Wohin die Handschrift gekommen, weiss ich nicht.

Die hier aufgezählten Expilatoren und Excerptoren der N. H. vervollständigen nicht unwesentlich die Quellen, aus denen die Recension der ersten Bücher der N. H. zu bewerkstelligen ist. Diese ganze Arbeit hier durchzusühren ist nicht meine Absicht, ein neuer Herausgeber wird sich aber dieser Mühe nicht entziehen dürfen. Ich möchte nur, zum Theil auf diese Quellen Rücksicht nehmend, der Reihe nach einzelne Stellen behandeln, deren Verständniss ich wesentlich fördern zu können meine. Auch mit jener Beihülse ist meines Erachtens noch nicht alles zu erreichen, was am Texte des Plinius zu bessern ist. Scheint es doch, dass der Inhalt der N. H. wegen seiner Buntscheckigkeit und theilweise wegen seiner Entlegenheit von früh her für die Abschreiber schwer verständlich gewesen ist, zumal da sie ihm nicht überall ein gleiches Interesse entgegenbringen konnten. Den Beweis dafür geben nicht bloss die aufgezählten groben Missverständnisse der Abschreiber, sondern ebenso sehr die zahlreichen Textverbesserungen, welche die in der neueren Zeit aufgefundenen Uncialhandschriften, der Moneus, Sessorianus, Paris. 10318, Vindob. 233, die Excerpte und die genauer untersuchten zweiten Hände verschiedener Manuscripte geboten haben. Noch möchte ich darauf aufmerksam machen, dass besonders in den Excerpten manche kleine Auslassungen vorkommen, und zwar nicht selten an verderbten oder schwer verständlichen Stellen. Wie die Schreiber hier einzelne Worte entbehren zu können glaubten, wenn ohne sie noch ein ihnen genügender Sinn vorhanden zu sein schien, so dürften es wohl auch manchmal die Schreiber der Urhandschriften gelhan haben, aus denen die uns erhaltenen entstanden sind. Eine langjährige Beschästigung mit dem Schriftsteller hat mich zu der Ansicht gebracht, dass es an manchen Stellen eines kühneren, divinatorischen Eingreifens bedarf, um den richtigen Sinn zu gewinnen. Hoffentlich wird man bei einer Nachprüfung finden, dass ich nicht zu viel gewagt habe; sollte ich aber einmal Vermuthungen als die meinigen vorbringen, die bereits von anderen gemacht sind, so bitte ich das zu entschuldigen; denn bei dem stets wachsenden Umfang der Schriststellerei auch auf diesem Gebiete ist es mir, der ich an einem entlegenen Orte wohne, nicht möglich, mir von allem Einschlägigen, das erschienen ist, Kunde zu verschaffen.

Kurz muss ich noch die Verhältnisse der Handschriften zu einander angeben, denen wir die Ueberlieferung der praef. und zunächst des 2. Buches der N. H. verdanken. Es unterscheidet sich eine jüngere Handschriftenclasse



von einer älteren¹)

Archet. 
$$X^1$$

$$F^2 \qquad F^2 \qquad D^2$$

Wie sieh dazu die Expilatoren und Excerpte stellen, ist oben angegeben. Es enthalten

- A (Leid. Voss. fol. IV) aus dem 9. Jahrh. B. 2, 196 Schluss;
- D (Vat. 3861) aus dem 11. Jahrh. . B. 2, 187 Schluss;
- E (Paris. 6795) aus dem 10. oder
  - 11. Jahrh.<sup>2</sup>) . . . . . . praef. 1 B. 2 Schl.;
- F (Leid. Lipsii VII) aus dem 11. Jahrh. B. II, 1 Schluss;

<sup>1)</sup> S. Jenaer Littzt. 1874, 396.

<sup>2)</sup> Wo er unleserlich ist, trltt die Abschrift e (Paris. 6796 A) ein.

R (Riccard.) aus dem 11. Jahrh. . . { praef. 1-27, B. 2, 26-Schluss.

Es ergiebt sich daraus, auf wie mangelhafter Grundlage unser Text bis B. 2, 196 beruht. Gerade dieser Theil scheint mir daher an manchen Stellen der Besserung zu bedürfen.

Praef. § 7 hat L. Müller Lucikii sat. p. 78 (vgl. p. 245) das Citat folgendermaassen hergestellt:

nec doctissimis. nam Gaium

Persium haece legere nolo, Iunium Congum volo, während die Handschristen statt nam gaium vielmehr manium und weiterhin haec bieten. Aber auch der zweite Name ist zu ändern, und zwar in Congium. Eine Inschrist des Lagers von Lambaese aus dem 2. Jahrhundert n. Chr. CIL. VIII, 2564, 1, 81 nennt einen Soldaten Iunius Congius. Ohnehin ist congus gar kein lateinisches Wort.

- § 9 liest man: Cum apud Catonem . . . flagrantibus comitiis pecunias deponerent candidati, hoc se facere, quod tum pro innocentia rebus humanis summum esset, profitebantur. Die Worte pro innocentia haben schon die alten Herausgeber nicht befriedigt, die hier allerlei änderten. Urlichs Vind. Plin. 1 will innocentia pro schreiben, was mir ebenso wenig zu genügen scheint. Es wird wohl pro aus P. Ro, einer häufigen Abkürzung für populo Romano verlesen sein. Dann möge man noch in nach innocentia einschieben.
- § 14 spricht Plinius sich darüber aus, dass er in seinem Werke manche verlassene Pfade beschreiten werde, eine Encyklopädie alles Wissenswerthen zu geben, habe bisher nicht nur kein Römer versucht, sondern selbst noch kein Grieche. Magna pars studiorum amoenitates quaerimus, quae vero tractata ab aliis dicuntur inmensae subtilitatis, obscuris rerum in tenebris premuntur. Hier verstehe ich das Wort rerum nicht; Plinius kann doch nicht in einem Athem behaupten, es gebe Schriften inmensae subtilitatis, und, sie seien von einem natürlichen Dunkel umhüllt; auch scheint mir dann in unpassend gedacht und fehlen zu müssen. Daher möchte ich librorum statt rerum schreiben. Dann sagt Plinius, man rede wohl viel von tießsinnigen Schriften, aber Niemand lese sie, wie er sich § 17 rühmt, an 2000 volumina durchgearbeitet zu haben, quorum pauca admodum studiosi attingunt propter secretum materiae.
- B. II § 7 hat Welzhofer, Beitrag zur Handschriftenkunde der N. H., München 1878, S. 73, aus dem Chiffletianus Dalechamps de-

ciduis terrenorum (statt rerum) omnium seminibus geschrieben. Die Lesart wird durch meine Vergleichung von F<sup>2</sup> bestätigt.

- § 10 geben E und die Vulgata ignium summum, F dagegen gnium (nach Dalechamp ignitum) summo, was F<sup>2</sup> in ignem summum ändert. Mir scheint das die ansprechendste Lesart, während Welzhofer S. 74 ignis in summo vorschlägt.
- Innumeros quidem credere atque etiam ex vitiis hominum, ut Pudicitiam u. s. w. sei gedankenlos. Genannt werden lauter Tugenden, nur zuletzt nach Demokrit Poena und Beneficium. Statt etiam ex vitiis geben E<sup>2</sup> etiam ex virtutibus vitiisque, F<sup>2</sup> tam ex virtutibus quam ex vitiis. Mir scheint letztere Lesart dem Gedankenzusammenhang am besten zu entsprechen und der Ausfall durch ein Homoioteleuten entstanden zu sein.
- § 22 wird die Macht der Fortuna geschildert, Plinius schliesst die Tirade nach der Vulgata mit den Worten: adeoque obnoxiae sumus sortis, ut sors ipsa pro deo sit, qua deus probatur incertus. Mit Recht bemerkt Sillig, dass Sors als Gottheit nicht vorkomme und auch kaum als solche gedacht werden könne. Aber von den masssgebenden Handschristen hat E die Worte sors ipsa erst von zweiter Hand übergeschrieben, F bietet: ut pro se ipsa deo sit, aber von zweiter Hand prope statt pro se, und zwischen ipsa und deo ist sola pro eingeschoben. Damit ergiebt sich die verständliche Fassung: ut prope ipsa sola pro deo sit u. s. w., denn damals hatte in der That die Verehrung der Fortuna eine ausserordentlich weite Ausbreitung gefunden.
- § 24 werden die verschiedenen Vorhersagungen und Vorzeichen aufgezählt: oraculorum praescita, haruspicum praedicta atque etiam parva dictu in auguriis, sternumenta et offensiones pedum. Die Worte parva dictu genügen nicht recht, auch ist parvus mit dem zweiten Supinum wohl kaum sonst belegt. Dem Zusammenhang entspricht prave dicta, beim Opfer falsch gesprochene und Unglück bedeutende Worte.
- 6 38 beisst es nach der Vulgata von der Macht des Gestirns der Venus: in alteratro exortu (d. h. sowohl wenn sie als Morgenstern, wie wenn sie als Abendstern erscheint) genitali rore conspergens non terrae modo conceptus inplet, verum animantium quoque omnium stimulat. Da scheinen zwei nicht unwesentliche Satztheile zu sehlen, ein Object zu conspergens und eins zu sti-

mulat; denn dem Sinne nach passt es nicht gut, zu beiden Verben aus dem Zusammenhang conceptus zu ergänzen. In richtiger Weise füllt, meine ich, F die Lücken aus; er giebt von erster Hand alterutro quae exortu und ergänzt durch die zweite quae zu quaeque, sodann schiebt letztere naturam nach omnium ein. Die freilich auffällige Verbindung von quaeque und alterutro scheint mir dem sonstigen Gebrauche des Pronomens ganz analog zu sein; der Sinn der Stelle muss doch der sein, dass die Venus einmal als Morgenstern alle dann in Betracht kommenden Pflanzen mit Thau befruchtet und dann wieder als Abendstern die Triebkraft aller Lebewesen steigert. Der Paris. 4860 enthält diese Stelle, weicht aber in den entscheidenden Worten nicht von der Vulgata ab.

- § 42 schildert das wechselnde Aussehen des Mondes. Die Vulgata nennt ihn crescens semper aut senescens et modo curvate in cornua falcis, modo aequa portione divisa. Hier lässt Paris. 4860 das Wort falcis einsach aus, schreibt aber et vor dem ersten modo, während die Freisinger und Berner Excerpte und die von S. Emmeram, wie mir scheint, bessere Lesarten geben, indem sie et auslassen und mit F² facie statt falcis setzen. Bei einer falx wird man kaum von cornua reden können, der Ausdruck facies dagegen vom Gesicht des Mondes ist allbekannt. Ich verstehe nicht, wesshalb Rück a. a. O. S. 68 diese Lesart für eine augenscheinliche Interpolation des Archetypus J ansieht.
- § 46 heisst es, dass die Gestirne sich von der Erdfeuchtigkeit nähren, wosür es zum Beweise diene, dass der Mond, wenn er nur erst einen Halbkreis bilde, bisweilen sleckig sei, scilicet nondum suppetente ad hauriendum ultra iusta vi; die Flecken kämen von dem Schmutze, den der Mond noch mit der Feuchtigkeit aussauge. Das Wort iusta geben nur E² und Paris. 4860, dagegen R und F¹ das sinnlose iuxta. Auch iusta scheint mir ungenügend, es enthält neben suppetente eine Tautologie. Statt seiner giebt F² lucis, was mir durchaus richtig zu sein scheint.
- § 49 wird von der Grösse der Sonne im Verhältniss zum Mond und zur Erde gehandelt: tertia ex utroque (scil. defectu solis et lunae, wovon vorher gesprochen ist) vastitas solis aperitur. In allen Handschriften, auch im Paris. 4860 findet sich tertia, welcher Ausdruck recht ungeschickt ist; denn eine vastitas terrae et lunae ist vorher nicht behauptet. Beda citirt t. r. 27 die Stelle, schreibt aher certior statt tertia, und dadurch wird die Schwierigkeit gehoben.

- § 64 schiebt von allen Quellen nur Beda n. r. 14 nach in capricorno die Worte Lunae in tauro ein; dass diese Ueberlieferung richtig ist, beweist die Auszählung in § 65.
- § 65 muss wohl nach F<sup>2</sup> XVIIII statt XXVIII geschrieben werden, wie schon Barbarus wollte und Harduin aus Firmicus bestätigt.
- § 66 ist nach Beda n. r. 16 in zwischen duas und medio einzuschieben, ebenso § 71 nach J solis zwischen latere und radio.
- § 79 scheint mir Beda n. r. 15 entschieden das Richtige erhalten zu haben: utralibet alieni circuli meatus, circulus frigidior u. s. w., während alle Handschristen des Plinius circuli auslassen.
- § 82 wird erklärt, dass die Blitze von den drei oberen Planeten kommen, deren Feuer falle auf die Erde herab, maxime ex his medio loco siti. Die Auslassung eines Substantivs zum Particip siti und dessen Ergänzung aus dem weit vorhergehenden siderum ist ziemlich hart. Mir scheint lovis hinter ex his ausgefallen zu sein. Dass dieser Planetenname hier gestanden habe, wird auch wahrscheinlich durch den Schluss des Satzes: ideoque dictum lovem fulmina iaculari, der erst durch die Einfügung jenes Namens eine deutliche Beziehung erhält.
- § 93 geben die Handschristen: Cometes in uno totius orbis loco colitur in templo Romae. Die nackte Bezeichnung in templo scheint mir nicht zu genügen, die Worte können nicht als Apposition zu in loco gesasst werden, ebenso unbequem werden sie enger mit colitur verbunden, so dass die Verehrung in einem Tempel vor anderen Verehrungen hervorgehoben wäre. Mir scheint daher Caesaris hinter templo ausgesallen; im Tempel des divus lulius war der Komet dargestellt, von dem Plinius hier redet. Als templum Caesaris bezeichnet er diesen Tempel auch 35, 27 und 91.
- § 96 ist die Rede von einer Art von Kometen, quale Mutinensibus malis visum est. Der Ausdruck malis ist sehr gesucht und wenig bezeichnend; er scheint mir durch bellis ersetzt werden zu müssen.
- Dass § 98 statt L. vielmehr C. Porcio zu schreiben sei, sah schon Pighius ann. 3, 104. Der richtige Name kehrt § 147 wieder.
- § 101 wird von der Erscheinung gehandelt, die wir das S. Elmsfeuer nennen; ein einzelner Stern, der am Mast erscheine, sei ein Vorzeichen der Gefahr, zwei zugleich erscheinende dagegen seien heilbringend, quarum adventu fugari diram illam ac minacem

appellatamque Helenam ferunt, et ob id Polluci ac Castori id numen adsignant eosque in mari deos invocant. Nach F<sup>2</sup> schrieb ich mit älteren Ausgaben und Jan numen, während ER nomen bieten. Bei Quintil. 12, 10, 41 findet sich dieselbe Redeweise: Quid attinet... circuitu res ostendere et translationibus, ... cum sua cuique sint assignata nomina? Daher wird auch Plinius nomen assignare verbunden haben, da jedoch von zwei Namen die Rede ist, wird nicht id nomen, sondern is nomina zu schreiben sein; is bezieht sich dann auf das im selben Satze kurz vorhergehende (stellae) geminae.

§ 102 beginnt Plinius von der Lust, dem aer, zu handeln. Infra lunam haec sedes multoque inferior (ut animadverto propemodum constare) infinitum ex superiore natura aeris, infinitum et terreni halitus miscens utraque sorte confunditur. So ist die hergebrachte Lesart und Interpunction. Sie scheint mir an mehreren Unebenheiten zu leiden; es wird von der sedes ausgesagt, was doch nur vom aer ausgesagt werden kann, er sei aus himmlischen und irdischen Theilen gemischt, und als einer dieser beiden Theile wird infinitum aeris genannt, wo doch offenbar der himmlische Bestandtheil mit einem anderen Namen als das Ganze zu bezeichnen wäre. Beiden Schwierigkeiten entgeht man mit leichten Aenderungen, wenn man liest: Infra lunam huic (scil. aeri) sedes multoque inferior, ut animadverto propemodum constare. infinitum ex superiore natura aetheris, infinitum et terreni halitus miscens (Bcil. aer) utraque sorte confunditur. Freilich spielt der Aether in der sonstigen Weltconstruction des Plinius keine Rolle, den äussersten Kreis des mundus weist er dem Element des Feuers zu, aber an unserer Stelle kann jener nicht entbehrt werden.

Im weiteren Verlauf schildert Plinius § 103 die gegenseitige Einwirkung der Lust und der Erde auf einander. Regengüsse sallen nieder, Nebel steigen auf, Flüsse werden ausgetrocknet, Hagelschauer stürzen herab, vapor ex alto cadit rursumque in altum redit, venti ingruunt inanes iidemque cum rapina remeant. Im letzten Satztheil muss, wie in allen vorhergehenden, das Aussteigen der Winde in das Reich der Lust deutlich ausgedrückt sein, was bei obiger Lesart nicht der Fall ist, wohl aber, wenn in inane statt inanes gelesen wird. Die rapina der Winde sind die vorhergenannten imbres und grandines.

§ 104. Die Lust ist das Reich der Winde, denen Einige auch den Ursprung von Donner und Blitz zuschreiben, quin et idee

lapidibus pluere interim, quia vento sint rapti. Mir scheint interim nicht angemessen; denn Steine fallen doch nicht immer mit Donner und Blitz zur Erde; vgl. § 149 f. Es wird daber interdum zu schreiben sein.

- § 106. Von den Gestirnen wird das Wetter mächtig beeinflusst und nicht bloss von den Planeten, sondern auch von einigen
  Fixsternen. quotiens errantium accessu inpulsa aut coniectu radiorum
  exstimulata sunt. Unsere Pliniushandschriften geben alle coniectu,
  der Paris. 4860 coniecta; Beda n. r. 11 lässt den letzten Satztheil
  ganz aus und schreibt nur cum errantium fuerint accessu vel radiis
  impulsu, vielleicht weil ihm coniectu nicht richtig zu sein schien.
  Es wird statt dessen contactu zu schreiben sein, wie § 59 in derselben Verbindung.
- § 108 in einer Aufzählung der Einwirkungen des Wechsels der Jahreszeiten auf die Pflanzen stören die eingeschobenen Worte rumpuntur intentae spiritu membranae. § 113 kehren in einem andern Zusammenhang die Worte edito fragore, cum erumpat (scil. spiritus), ut in membrana spiritu intenta wieder. Man möchte sie daher wohl an ersterer Stelle als Glossem streichen. Behält man sie bei, so muss man dem Plinius eine vergeseliche Nachlässigkeit zuschreiben. Die Entscheidung wird dadurch erschwert, dass § 108 dieselbe Quelle benutzt scheint, wie bei Varro r. r. 1, 46, wo auch von der membrana nicht die Rede ist (vgl. Theophr. h. pl. 1, 10, 1), während sie bei Cic. de div. 2, 14, 33 in ähnlichem, auf einen Stoiker zurückgehenden Zusammenhange mit angeführt wird.
- § 114. Die Winde entspringen nach unseren Pliniushandschristen e sluminibus ac nivibus et e mari. Statt nivibus schreibt der Paris. 4860 nubibus, und dasselbe bietet Robertus Crikeladensis, ein mittelalterlicher Excerptor. Weder nivibus, noch nubibus scheint in diesen Zusammenhang zu passen, wie auch Seneca Quaest. nat. 5, 1 st., wo er von den Winden handelt, weder den Schnee noch die Wolken als Ursprung nennt, ausser letztere für den ecnephias wohl aber die Sümpse; es dürste also paludibus zu schreiben sein.
- § 120. Die älteren Handschristen des Plinius bieten alle: sunt enim quidam peculiares . . . venti, nur die ganz junge Pollinger etiam statt enim. Diese Lesart wird bestätigt durch Beda n. r. 27, so dass das im Zusammenhange völlig unpassende enim mit Sillig zu beseitigen ist.
  - § 140 ist die Rede vom Blitz und seine Beschwörung. König Hermes XXXII.

Numa habe sich darauf verstanden, Tullus Hostilius seinen Tod dabei gefunden, ictum fulmine. Lucosque et aras et sacra habemus interque Statores ac Tonantes et Feretrios Elicium quoque accepimus Iovem. Mir scheint in der ersten Hälfte dieses Satzes eine Bezeichnung der sacra als auf den Blitz bezügliche gar nicht entbehrt werden zu können. Geweihte Puteale für ein fulgur conditum sind uns mehrere erhalten, von einem dem Blitz geweihten Haine habe ich sonst keine Nachricht gefunden. Man möchte auf den Gedanken kommen, statt lucosque etwa eliciasque zu schreiben, aber das Adjectiv findet sich sonst nicht mit ara verbunden. Da scheint es gerathen, hinter sacra ein fulminum einzuschieben.

Die Bedeutung der Blitze ist sür den Menschen glücklich oder unglücklich je nach dem Himmelsstrich, in dem sie erscheinen. In sechzehn solcher Striche hatten die Etrusker den Himmel eingetheilt Am meisten Glück brachte nach § 144 ein Blitz dem Sulla, cum a prima caeli parte venerit. Dann heisst es cetera ipsius mundi portione minus prospera aut dira. Mir scheint hier ein pro nach cetera gar nicht entbehrt werden zu können; denn es muss gesagt werden, dass die verschiedenen Blitze nach Verhältniss des Himmelsstrichs mehr oder weniger Glück oder Unglück bringen.

- § 165 ist die Rede von der Oberstäche des Meeres: cum e sublimi in inferiora aquae ferantur et sit haec natura earum confessa, nec quisquam dubitet in litore ullo accessisse eas que longissime devexitas passa sit. Mir scheint ullo hier ein überstüssiger Zusatz, sür den ich ultro setzen möchte.
- § 170. Die Handschriften FR bieten Sueborum, nicht Suevorum, was in E stehen soll, und damit stimmt auch die Schreibung von 4,81 und 100.
- § 179 wird durch die Ueberlieserung bei Beda n. r. 6 in solgender Weise berichtigt: Neque. . mundus hoc polo excelsiore se attollit, ut undique cernantur haec sidera, während EFR aut statt ut und weiter cernerentur bieten. Auch sehlt bei Beda im nächsten Satze das in ER offenbar sälschlich aus dem obigen wiederholte haec.
- § 185 geben die Pliniushandschristen et ea loca appellari ascia, Beda t. r. 31 ex eo statt et ea, jenes wird zu schreiben sein. Auch der Ansang des nächsten Satzes wird nach Beda und F Bt tota Trogodytice herzustellen sein; R hat ex, E<sup>2</sup> at in.
  - § 193 sind in DR die Worte prostratis moenibus, alibi durch

ein Homoioteleuton ausgefallen, sie sind uns nur durch E und seine zahlreichen Abkömmlinge erhalten. Es ist die Rede von den wunderbaren Erscheinungen, welche die Erdbeben begleiten, aufgezählt werden sonst nur die grossartigen Veränderungen der Erdoberstäche, das Hervorbrechen von Erdmassen und Feuer, das Entstehen von Flüssen und heissen Quellen, die Umleitung von Wasserläusen. In dieser Reihe scheint mir das Umfallen und Versinken von Gebäuden nicht bedeutend genug; ich möchte montibus statt moenibus lesen; die Wirkungen an den Bergen dursten nicht unerwähnt bleiben.

- § 195. In dem Satze: maximi autem motus existunt matutini vespertinique, sed propinqua luce crebri, interdiu autem circa meridiem scheint mir das adversative sed zu stark, um den Gegensatz zwischen maximi und crebri hervorzuheben; denn in den Zeitbestimmungen liegt kein Gegensatz. Die Schwierigkeit schwindet, wenn wir sed in sub ändern. Uebrigens hat auch Paris. 4860 sed.
- § 199 ist der auch auf Inschriften (s. CIL. IX, 3019) vorkommende Name wie 17, 245 Vetti Marcelli nicht Vecti zu schreiben.
- § 201 ist die Rede von Landanschwemmungen: Nascuntur enim (terrae) nec fluminum tantum invectu, sicut . . . pars Aegypti a Nilo (congesta), in quam a Pharo insula noctis et diei cursum fuisse Homero credimus, nec recessu maris, sicut idem Circeis. Hier geben nur A und R² idem, E² eidem, sämmtliche andern guten Handschristen eodem. In die Construction passt nur eidem, doch redet Homer selbst nicht von der Anschwemmung bei Circei, sondern seine Erklärer, während er selbst nur von einer Insel der Circe spricht. Mir scheint das Wort in pridem verändert werden zu müssen.
- § 224 werden Flüsse aufgezählt, deren in einen See absliessendes Wasser von dem des Sees sichtlich zu unterscheiden ist, ut in Fucino lacu invectus amnis, in Lario Addua u. s. w., es werden noch verschiedene Namen hinzugesügt. Die Analogie sordert, dass auch der in den Fucinersee sallende Fluss mit Namen genannt sei. Nun heisst der beim alten Marruvium in den See sallende Fluss heutzutage Giovenco, er wird im Alterthum Iuvencus geheissen haben und dies bei Plinius statt invectus einzusetzen sein. Der Schreibsehler wird durch das am Schluss des vorhergehenden Satzes stehende invecta hervorgerusen sein. Jener Name scheint sur einen Fluss

#### 340 D. DETLEFSEN ZU PLINIUS NATURALIS HISTORIA

sonst zwar nicht vorzukommen, aber nach dem Stiere, dem Hunde, der Ziege und andern Thieren sind Flüsse oft benannt.

- § 230 ist nicht mit den Handschriften Astaces, sondern vielmehr Asiaces zu schreiben, wie 4, 82, Mela 2, 7.
- § 233 ist mit R<sup>2</sup> Syrium lapidem zu schreiben, während die meisten älteren Handschriften tyreum geben. Harduin hatte unter Vergleichung von 36,130 Scyrium geschrieben, aber an dieser Stelle steht ebenso wie 1,36,26 vielmehr Syrius lapis. Er hat seinen Namen von der Kykladeninsel Syros.
- § 236 wird unter den wunderbaren Bergen die Chimaera genannt; ignem eius accendi aqua, extingui vero terra aut faeno Cnidius Ctesias tradit. Dasselbe berichtet Antig. Caryst. c. 166 nach Ktesias, schreibt aber statt des Heus  $\varphi o \varrho v \tau \tilde{\psi}$ , man wird also wohl caeno statt faeno zu schreiben haben.

Glückstadt.

D. DETLEFSEN.

į

## DIE ALTE TEXNH PHTOPIKH UND IHRE GEGNER.

Die folgenden Untersuchungen sollen einen Beitrag zur Geschichte der Rhetorik und im Besonderen ihrer Lehrmethode vor dem Auftreten des Isokrates und Platons liefern und sodann deren Angriff beleuchten. Es sind alte Probleme, die aber wohl eine Zusammenfassung verdienen und in Einzelheiten vielleicht eine Lösung finden, auch wo diese durch moderne Arbeiten in weite Ferne gerückt schien. Philologische Interpretation der erhaltenen Quellen ist der Ausgangspunkt wie der Endpunkt dieser scheinbar historischen Arbeit.

## 1. Die Techne des Gorgias.

Die Ansichten der modernen Kritiker gehen darin auseinander, ob sie dem Gorgias eine Techne zuschreiben sollen oder nicht. Spengel¹) nimmt zwar theoretische Schriften περὶ καιροῦ und andere an, streicht aber mit Entschiedenheit die Techne, obwohl eine Techne durch den Peripatetiker Satyros (Γοργίαν . . ὑπερέχοντα ἐν ὑητορικῆ καὶ τέχνην ἀπολελοιπότα bei Laert. Diog. 8, 58) und Sopatros (Proleg. zu Hermog. Techne V 7 W.), τέχναι durch Dionysios von Halikarnass (aus dem zweiten Buche περὶ χαρακτήρων bei Max. Plan. V 548 Anm. Walz) bezeugt sind, wozu ein Zeugniss ersten Ranges hinzukommt, nämlich Platons. Aehnlich setzt Blass²) technische Schriften (τέχναι) περὶ καιροῦ und andere an, leugnet aber, dass Gorgias ,ein vollständiges schriftlich niedergelegtes Lehrgebäude' verfasst habe, und will das Zeugniss des Satyros corrigiren. Mir scheint Gorgias weder ein vollständiges Lehrgebäude noch einzelne theoretische Schriften verfasst zu

<sup>1)</sup> Συναγωγή τεχναϊν, Stuttg. 1828, 81-84.

<sup>2)</sup> Die att. Beredtsamkeit 12, Leipz. 1887, 57. — In R. Volkmanns Rhetorik der Griechen und Römer findet sich über die wesentlichen Begriffe und die Lehrmethode nichts.

haben, aber doch eine "vollständige Techne"; und das lässt sich mit voller Sicherheit beweisen.

Zunächst ist das Zeugniss Platons heranzuziehen, der im Phaidros 261 Bf. den Sokrates mit dem Schüler des Lysias sich so unterreden lässt:

ΦΑΙ. .. μάλιστα μέν πως περὶ τὰς δίχας λέγεταί τε καὶ γράφεται τέχνη, λέγεται δὲ καὶ περὶ δημηγορίας ἐπὶ πλέον δὲ οὐκ ἀκήκοα.

ΣΩ. ἀλλ' ή τὰς Νέστορος καὶ Ὀδυσσέως τέχνας μόνον περὶ λόγων ἀκήκοας, ἃς ἐν Ἰλίψ σχολάζοντε συνεγρα-ψάτην, τῶν δὲ Παλαμήδους ἀνήκοος γέγονας;

ΦΑΙ. καὶ ναὶ μὰ Δι' ἔγωγε τῶν Νέστορος (εc. τεχνῶν), εἰ μὴ Γοργίαν Νέστορά τινα κατασκευάζεις ἥ τινα Θρασίμαχόν τε καὶ Θεόδωρον 'Οδυσσέα.

ΣΩ. ἴσως. ἀλλὰ γὰρ τούτους ἐῶμεν.

Spengel meinte dies Zeugniss damit leicht aus der Welt schaffen zu können, dass ja nicht Sokrates von einer technischen Schrift des Gorgias als vorhanden spreche sondern Phaidros nur vermuthungsweise, und diese Vermuthung könne salsch sein; Platon rede aber absichtlich dunkel und abgerissen, weil eben eine Techne des Gorgias überhaupt nicht existirte. Daraushin hat Reinhardt in einer eingehenden Untersuchung¹) die Stelle auf kunstvolle Reden ähnlich denen des Isokrates statt auf τέχναι gedeutet, trotz Platons Zusatz περὶ λόγων. Und Blass, der diese Abhandlung nicht kennt, führt Platons Zeugniss für die Technai überhaupt nicht an, sondern verweist nur an einer anderen Stelle seines Werkes (S. 55) auf die Stelle als einen , noch so sehr ironischen Vergleich' des Gorgias mit Nestor, ,dem süssstimmigen Redner der Pylier, dem er ja auch in Anbetracht seines Alters zur Seite gestellt werden Aehnlich haben auch die Ausleger des Phaidros die Zusammenstellung des Odysseus und Nestor erklärt, indem sie das Vielgewandte und Ränkevolle auch dem Theodoros und Thrasymachos zuschreiben. Diese Erklärung ist besser als die Reinhardts, der mit dem Pergamener Telephos (Spengel 210ff.) dem Nestor das γένος συμβουλευτικόν, dem Odysseus das δικανικόν zuweisen möchte;2) und die gewöhnliche Erklärung genügt in der That,

<sup>1)</sup> Commentationes . . ed. a societ. phil. Bonn 1873, 12-19.

<sup>2)</sup> Dass Nestor bei Homer und Späteren Rathschläge ertheilt, beweist nichts; Gorgias ist von den andern nicht so zu scheiden. Vollends kann

enn man nachweisen will, warum nicht Odysseus mit Gorgias med Nestor mit Thrasymachos oder Theodoros verglichen ist. Aber nichts ist damit gewonnen, wenn man Platons wunderbaren, laumigen Einfall aufhellen will, warum er von geschriebenen Technai Mestors und des Odysseus spricht, und nichts, wenn man das Zeugniss für Gorgias' Techne beseitigen will. Denn technische Schriften der homerischen Helden kennt Phaidros nicht, wohl aber solche von Gorgias, Thrasymachos und Theodoros; und bei den beiden letzten bezweifelt Niemand die Existenz ihrer Technai. Also ist auch die des Gorgias durch einen Zeitgenossen ausdrücklich bezeugt, und dies Zeugniss wird nicht in Frage gestellt durch den vorläufig unaufgeklärten Witz des Sokrates. Erhärtet wird es aber dadurch, dass im Verlaufe des Platonischen Gespräches die Lehren der Technographen Thrasymachos, Theodoros, Euenos, Teisias, Gorgias, Polos und mehrerer Sophisten aussührlich besprochen werden. Jenes Abbrechen des Sokrates (ἴσως άλλὰ γὰρ τούτους ἐῶμεν) bezieht sich also nur auf jenen Scherz, nicht auf die wirklichen Technai, deren Inhalt gerade untersucht werden soll. Wenn es nun Phaidr. 267 Af. heisst Teiolar dè Γοργίαν τε ξάσομεν εύδειν, οι πρό των άληθων τα είκότα είδον ώς τιμητέα μᾶλλον τά τε αὖ σμιχοὰ μεγάλα χαὶ τὰ μεγάλα σμικρά φαίνεσθαι ποιούσι διά ξώμην λόγου καινά τε άρχαίως τά τ΄ ἐναντία καινῶς συντομίαν τε λόγων καὶ ἄπειρα μήκη περὶ πάντων ἀνηῦρον, so darf man wohl annehmen, dass hiermit der Inhalt eben jener Technai angegeben wird, zumal Platon fortthrt: ταῦτα δὲ ἀχούων ποτέ μου Πρόδιχος ἐγέλασε καὶ μόνος αύτὸς ηύρηκέναι ἔφη ὧν δεῖ λόγων τέχνην, δεῖν δὲ οὕτε μαχρών ούτε βραχέων άλλα μετρίων.

Weiter wird allerdings wenig bewiesen durch die gleiche aber memenlose Angabe eines Gorgianischen Schülers, des Isokrates im Panegyrikos (4, 8: . . οἱ λόγοι τοιαύτην ἔχουσι τὴν φύσιν, ωσθ' οἰόν τ' εἰναι περὶ τῶν αὐτῶν πολλαχῶς ἐξηγήσασθαι καὶ τά τε μεγάλα ταπεινὰ ποιῆσαι καὶ τοῖς μικροῖς μέγεθος περιθεῖναι καὶ τά τε παλαιὰ καινῶς διελθεῖν καὶ περὶ τῶν νεωστὶ γεγενημένων ἀρχαίως εἰπεῖν), da diese κεφαλαίωσις nus Platon entlehnt sein könnte. Wohl aber zeigen einige Parallel-

Platon nicht dem Palamedes ein drittes yévos zugelegt haben, da dies erst Aristoteles unterschied.

berichte des Aristoteles, dass in Gorgias' Schriften Aehnliches gestanden hat. Bei Cicero Brut. 47 sagt er: quod idem fecisse Gorgiam, quem singularum rerum laudes vituperationesque conscripsisse, quod iudicaret hoc oratoris esse maxume proprium, rem augere posse laudando vituperandoque rursus affligere; und Rhet. III 18. 1419 b 3 καὶ δεῖν ἔφη Γοργίας τἢν μὲν σπουδὴν διαφθείρειν τῶν ἐναντίων γέλωτι, τὸν δὲ γέλωτα σπουδῆ, ἐρθῶς λέγων. Diese Angaben kann Aristoteles nicht aus irgend welchen epideiktischen Reden des Gorgias, sondern wird sie aus der gleichen Quelle entnommen haben, die auch Platon im Auge batte und benutzte.

Dass Aristoteles auf eine technische Schrift sich bezog, wird schon dadurch empfohlen, dass Cicero aus seiner τεχνῶν συναγωνή schöpfte, aber weiterhin durch den ganzen Zusammenhang des Ciceronischen Citates. Hier wird ein Auszug aus der Geschichte nicht der Beredtsamkeit sondern der rhetorischen Technographie und Lehre gegeben im Anschlusse an die Namen Korax und Teisias, Protagoras eingeschoben, Gorgias, Antiphon (nebst Citat aus Thukydides), Lysias und Isokrates. Auch von den beiden letzten wird nicht als berühmten Rednern gehandelt, sondern untersucht, wie weit sie in ihrem Leben sich mit der Technik abgegeben haben; und das Thukydidescitat ist aller Wahrscheinlichkeit nach erst von Cicero hinzugefügt. Die Angabe über Gorgias muss also aus einer oder der technischen Schrift (conscripsisse) dieses Rhetors entlehnt sein.

Nun scheint noch nicht bemerkt zu sein, dass ein Rhetor des 6. Jahrh. n. Chr., Sopatros, ebenfalls wie Cicero einen Auszug aus dem verlorenen Werke des Aristoteles giebt, der nur dürstiger ist, vermittelt wohl durch den öster citirten Porphyrios (Komm. zu Hermog. Technik, Rhet. Gr. V 6 s. Walz). Er bespricht die τέχναι des Korax (und Teisias), Gorgias, Antiphon und Isokrates, hat also Lysias wie den nicht streng hierhergehörigen Protagoras sortgelassen. Aristoteles begann mit der politischen Geschichte Siciliens; Sopatros spricht von dem Tyrannen Phalaris, Cicero von der Aushebung der Tyrannis. Dann sahren beide beinahe wörtlich sort:

tum primum. artem et μετὰ δὲ ταῦτα Κόραξ praecepta Siculos Coracem et πρῶτον ὁπάντων συνεστήTisiam conscripsisse: nam antea σατο διδασκαλίαν περί neminem solitum via nec arte ρητορικῆς οί γὰρ πρὸ αὐsed accurate tamen et descripte τοῦ ἐπιτηδεύοντες τὴν τέχνην

[Schmitz,1) de scripto codd.] ple- ως έμπειρία τιν λαι έπιμελεία rosque dicere.

χρώμενοι έπετήδευον, καὶ οὖτος [Ι. οὖτοι] μέν οὐ μετὰ λόγου καὶ αἰτίας οὐδὲ τέχνης τινός. τούτου δέ ατλ.

Wird durch diese Uebereinstimmung die Quelle des Sopatros erwiesen, obwohl er sie nicht namhaft gemacht hat, so dürfen wir nun auf Aristoteles'  $\sigma v x \alpha y \omega y \dot{\eta}$  auch aus dem Folgenden zurückführen: ζηλος οὖν εἰς τούτους πολὺς τῆς τέχνης γέγονε καὶ Γοργίας ό Λεοντίνος κατά πρεσβείαν έλθων Αθήνησι την τέχνην την συγγραφείσαν παρ' αὐτοῦ (ες. Κόρακος) ἐκόμισεν καὶ αὐτὸς έτέραν προσέθηκε, καὶ μετ' αὐτὸν 'Αντιφών ὁ Έαμνούσιος ὁ Θουχυδίδου διδάσχαλος λέγεται τέχνην γράψαι [vgl. Cic. huic Antiphontem Rhamnusium similia quaedam habuisse conscripta]. Während also Cicero etwas über den Inhalt der Gorgianischen Techne angiebt, überliesert Sopatros bestimmter die Thatsache, dass er eine τέχνη geschrieben habe. Das Zeugniss Platons wird also durch Aristoteles bestätigt, und es ist zu bedauern, dass Blass die Angabe des Sopatros nicht einmal angeführt Die des Peripatetikers Satyros, der ebenfalls aus Aristoteles schöpste, wird damit gleichsalls gegen alle Zweisel geschützt. Ob die Schrift übrigens  $\tau \dot{\epsilon} \chi \nu \eta$  (Sat. Sop.) oder  $\tau \dot{\epsilon} \chi \nu \alpha \iota$  (Dion. und vielleicht auch Plat.) genannt war, ist nicht zu entscheiden.

Endlich kommt zu den Angaben des Aristoteles hinzu die wichtigste aus dem Schlusse der Soph. elenchi (32. 183 b 28): of μέν γὰρ τὰς ἀρχὰς εύρόντες παντελῶς ἐπὶ μιχρόν τι προήγαγον, οί δὲ νῦν εὐδοχιμοῦντες παραλαβόντες παρὰ πολλῶν ολον έχ διαδοχής χατά μέρος προαγαγόντων οξτως ηὐξήχασι. Τισίας μέν μετά τούς πρώτους, Θρασύμαχος δέ μετά Τισίαν, Θεόδωρος δὲ μετὰ τοῦτον, καὶ πολλοὶ πολλά συνενηνόχασι μέρη διόπερ οὐδὲν θαυμαστὸν ἔχειν τι πληθος την τέχνην. ταύτης δὲ τῆς πραγματείας (der Aristotelischen Lehre über Topik und Trugschlüsse) οὐ τὸ μὲν ἦν τὸ δ' οὐκ ἦν προεξειργασμένον, άλλ' οὐδὲν παντελῶς ὑπῆρχεν. καὶ γάρ τῶν περὶ τους έριστικους λόγους μισθαρνούντων δμοία τις ήν ή παίδευσις τη Γοργίου πραγματεία. Die enge Verwandtschaft beider Zweige hebt Aristoteles auch bei Cicero hervor, wo für die Eristiker

<sup>1)</sup> Die Emendation wird jetzt durch Sopatros bestätigt.

Protagoras allein angesührt ist, und schon vorher Platon, der im Phaidros 267 B nach Teisias und Gorgias den Prodikos ansührt, der allein λόγων τέχνην ersunden zu haben behauptete, und andere Philosophen, darunter Protagoras 267 Cf.

Daraus, dass Gorgias in der ausserst lückenhaften oder summarischen Aufzählung 183b (hinter Teisias) nicht genannt ist, folgt nicht mit Spengel, dass Aristoteles eine Techne unter seinem Namen nicht gekannt hätte, sondern er wird ihn unter den "vielen" einbegriffen haben, entweder weil er den theoretischen Fortschritt gegen Teisias nicht für bedeutend genug hielt (und dafür liesse sich das Urtheil des Dionysios ansühren, dass Gorgias zwar zuerst versucht hätte, περί (τοῦ) καιροῦ zu schreiben, aber οὐδὲν δ τι καὶ λόγου ἄξιον ἔγραψεν), oder lediglich desshalb, weil er sich den Gorgias noch aufsparte, um ihn als den bekanntesten typischen Vertreter zwar nicht der gesammten aber doch der älteren Rhetorik mit den Eristikern zusammenzustellen. Schlimmer für den Zusammenhang als das Fehlen des Gorgias unter den Technikern ist das der späteren, vollkommneren Technographen wie vielleicht des Isokrates, denen Thrasymachos und Theodoros und viele andere entgegengesetzt sind. Denn während Aristoteles zugiebt, dass in der Rhetorik allmählich ein grosses Material angewachsen sei, vermisst er für seine Arbeit in der Schule über die eristischen Schlüsse jede Vorarbeit, da er die vorhandenen λόγοι der Eristiker so wenig rechnen will wie die Lehre des Gorgias, vgl. 184a 8 xaì περὶ μέν τῶν ξητορικῶν ὑπῆρχε πολλὰ καὶ παλαιὰ (aber nach G.) τὰ λεγόμενα, περὶ δὲ τοῦ συλλογίζεσθαι παντελῶς οὐδὲν είχομεν πρότερον άλλο λέγειν άλλ' ή τριβή ζητοῦντες πολύν χρόνον ἐπονουμεν. Ueber diese Lehren berichtet er: λύγους γὰρ οί μεν δητορικούς οί δε ερωτητικούς εδίδοσαν εκμανθάνειν, είς ους πλειστάκις έμπιπτειν ψήθησαν έκάτεροι τους άλλήλων λόγους. Und genau entspricht dem Ciceros Auszug: scriptasque fuisse et paratas a Protagora rerum illustrium disputationes, quae nunc communes appellantur loci; quod idem fecisse Gorgiam . . . huic Antiphontem Rh. similia quaedam habuisse conscripta. Noch deutlicher wird der Charakter dieser Lehre oder dieser Lehrbucher durch Aristoteles' Kritik: διόπερ ταχεία μέν ἄτεχνος δ' ην ή διδασχαλία τοῖς μανθάνουσι παρ' αὐτῶν οὐ γὰρ τέχνην άλλα τα άπο της τέχνης διδόντες παιδεύειν υπελάμβανον. ωσπερ αν εί τις επιστήμην φάσχων παραδώσειν επί το μη-

δεν πονείν τους πόδας είτα σχυτοτομιχήν μεν μή διδάσχοι, μηδ' όθεν δυνήσεται πορίζεσθαι τὰ τοιαῦτα, δοίη δὲ πολλὰ γένη παντοδαπών υποδημάτων ο ότος γάρ βεβοή θηκε μέν πρός την χρείαν, τέχνην δ' οὐ παρέδωκεν. Wichtig ist, dass diese Polemik durchaus der Platons im Phaidros entspricht. stellt dieser nicht den Lehrer mit einem Schuster, der fertige Schuhe statt Unterweisung bietet, zusammen, sondern hat andere Vergleiche für den nicht ausgebildeten Jünger der Kunst: einer dünkt sich ein Arzt, weil er einige Recepte kennt, ein Tragödiendichter, weil er lange poetische Stücke über kleine, kurze über bedeutende Gegenstände und dazu allerlei Lieder zu dichten versteht, oder ein Musiker, weil er Saiten richtig spannen kann (268 A — 269 A); ihnen muss man antworten: τὰ πρὸ άρμονίας άναγκαζα μαθήματα ἐπίστασαι άλλ' οὐ τὰ ἑρμονικά, τὰ πρὸ τραγφδίας άλλ' ού τὰ τραγικά, τὰ πρὸ ἰατρικῆς άλλ' οὐ τὰ λατρικά (268 Ef.). So würden denn nach Platon über seinen Kampf είς τοὺς ταῦτα (sc. βραχυλογίας, εἰκονολογίας u. dgl.) γεγραφότας τε καὶ διδάσκοντας ώς δητορικήν τέχνην (269 Β) die alten, milde gestimmten Redner wie Adrastos 1) und Perikles urtheilen, man müsse jenen verzeihen, denn sie wüssten nicht, was sie wollten, wenn sie τὰ πρὸ τῆς τέχνης ἀναγκαῖα μαθήματ' ἔχοντες δητορικήν ψήθησαν ηδρηκέναι, und wenn sie durch solche Lehre andere völlig unterwiesen glaubten, die Hauptsache aber ihren Schülern selbst überliessen als etwas Unwesentliches und Leichtes (269 C). Wenn Aristoteles  $\tau \dot{\alpha} \ \dot{\alpha} \pi \dot{\delta}$  (statt  $\pi \varrho \dot{\delta}$ ) της τέχνης sagt, meint er doch dasselbe, er nimmt nur die wahre Techne als das πρότερον είς την φύσιν, Platon als das υστερον πρὸς ἡμᾶς.

Aristoteles nimmt Gorgias als Typus und nennt ihn ausser den Eristikern, Platon erinnert hier nur an dessen Lehre mit einem Worte, indem er 269 A den Fall setzt εἰ ἀκούσειαν ("Αδραστος ἢ καὶ Περικλῆς) ὧν νῦν δὴ ἡμεῖς διῆμεν τῶν παγκάλων τεχνημάτων, βραχυλογιῶν τε καὶ εἰκονολογιῶν καὶ ὅσα ἄλλα διελθόντες ὑπ' αὐγὰς ἔφαμεν εἶναι σκεπτέα. Aber Platon hat die ganze Reihe der vorher besprochenen Rhetoren (und Philo-

<sup>1)</sup> Man versteht ohne Grund darunter Antiphon, der selbst ein unvollkommener Techniker war; gemeint hat Platon wohl nur den alten Adrastos des epischen Kyklos, natürlich mit leisem Humor.

sophen) im Auge von Teisias bis auf Lysias, von dessen Methode ja der ganze Dialog ausgeht. Danach darf man Aristoteles' kurze Erklärung wohl in gleichem Sinne auffassen und durch Platon ergänzen.

Diese hier vorgetragene Ansicht steht im Gegensatze zu der Spengels, der einen schroffen Widerspruch zwischen Aristoteles und Platon ansetzt, ihn aber dadurch beseitigt, dass er die Techne des Gorgias bei Platon wegdisputirt, nachdem er ihre Existenz durch Aristoteles verneint1) gefunden hat. Allerdings scheint die Lehrmethode des Gorgias und der Eristiker, wie sie Aristoteles beschreibt, technische Unterweisungen und ein theoretisches Lehrbuch völlig auszuschliessen. Allein was von Gorgias gilt, würde auch von den übrigen in Platons Phaidros kritisirten Rhetoren gelten müssen. Denn deren Gleichbeit ist nicht schwer nachzuweisen und z. B. von Bake erkannt worden, der, um die angebliche Techne des Isokrates zu beseitigen, auch die älteren Technai angriff (Scholica Hypomnemata III 67 ff., Leiden 1844). Aber freilich hat Bake nur an dem wiederkehrenden Titel dieser Schristen Anstoss genommen, aber den Inhalt mehrerer richtig nach den alten Zeugnissen bestimmt, auch gelegentlich den der Gorgianischen Schrift (S. 75). Blass hat Bakes Ansicht mit der Spengels zu vereinigen gesucht, ohne alle ihm unbequemen Zeugnisse anzusühren und dem Leser eine genaue Nachprüfung zu ermöglichen.

, Nec puto aliud quidquam indicari τεχνῶν vocabulo praeter illos locos communes, quales Cicero Aristotelem secutus relictos iam esse narrat a Protagora, a Gorgia et ab Antiphonte: Brut. 12, 46 sq. urtheilt Bake scharfsinnig, wenn auch vielleicht etwas zu einseitig. Eine Sammlung von Reden oder Redestücken gaben Gorgias und die Eristiker auch nach den Soph. el. ihren Schülern zum wörtlichen Auswendiglernen. Man darf wohl für die ganze ältere Zeit dieselbe Methode des Unterrichtes als die einzige voraussetzen, und sie blieb ohne Zweifel auch später noch neben dem theoretischen Unterrichte bestehen. So übt sich Phaidros nach dem Eingange des Platonischen Dialoges den neuen ἐρωτικὸς λόγος des Lysias ein, und noch den Demosthenes lässt Ktesibios bei Plut. Dem. 5 παρὰ Καλλίου καί τινων ἄλλων τὰς Ἰσοκράτους τέχνας καὶ

<sup>1)</sup> Haec (Soph. el.) Gorgiam ex technicorum numero delendum esse dilucide ostendunt.

τας 'Αλκιδάμαντος κούφα λαβόντα καταμαθείν, was Bake 74 f. mit Recht auf exempla bezieht.1) Gegen diese Methode und ihre Ueberschätzung wendete sich Platon im Phaidros und auch, wovon noch die Rede sein wird, Isokrates und Alkidamas in ihren Sophistenreden. Nicht , Musterstücke' (Blass), an denen und nach denen sie eigene Reden auszudenken lernen sollten, erhielten die Schüler jener älteren Epoche, sondern fertige Reden oder Stücke von Reden zum unmittelbaren Gebrauche, um sie ganz oder theilweise für sich oder in andere Reden eingelegt als eigene Erzeugnisse vorzutragen. Das lehrt die Polemik des Alkidamas (über die Sophisten oder die Versasser geschriebener Reden § 14): περὶ πάντων μὲν γὰρ πραγμάτων γεγραμμένους ἐπίστασθαι λόγους ἕν τι τῶν ἀδυνάτων πέφυκεν' ἀνάγκη δ' ἐστίν, ὅταν τις τὰ μὲν αὐτοσχεδιάζη τὰ δὲ τυποῖ, τὸν λόγον ἀνόμοιον ὅντα ψόγον τῷ λέγοντι παρασκευάζειν καὶ τὰ μὲν ὑποκρίσει καὶ δαψφδία παραπλήσια δοκείν είναι, τὰ δὲ ταπεινά καὶ φαῦλα φαίνεσθαι παρά τὴν έχείνων ἀχρίβειαν und (§ 25) τοῖς δὲ μετὰ τῶν γραπτῶν λόγων άγωνιζομένοις, ᾶν ἄρα τι χωρίς της παρασχευης ένθύμημα δοθη, χαλεπόν έναρμόσαι και χρήσασθαι κατά τρόπον αί γὰρ ἀκρίβειαι τῆς τῶν ὀνομάτων ἐξεργασίας οὐ παραδέχονται τούς αύτοματισμούς, άλλ' άναγκαϊον η μηδέν χρησθαι τοῖς άπὸ τῆς τύχης ἐνθυμήμασι δοθεῖσιν ἢ χρώμενον διαλύειν καὶ συνεφείπειν τὴν τῶν ὀνομάτων οἰκοδομίαν κτλ. Und kurzer sagt Isokrates 13, 12: τὸ γὰρ ὑφ' ἐτέρου ξηθὲν τῷ λέγοντι μετ' ἐκεῖνον οὐχ δμοίως χρήσιμον κτλ. Hiernach versteht man, wie treffend Aristoteles solche Lehre mit der eines Schusters verglich, der an Stelle von Unterweisungen seinen Lehrlingen fertige Schuhe zum Gebrauche übergäbe.

Auf solche Redestücke weist auch Quintilians horum primi communes locos tractasse dicuntur Protagoras, Gorgias (3, 1, 12) und Ciceros Ausdruck scriptas fuisse et paratas a Protagora rerum illustrium disputationes, quae nunc communes appellantur loci. Denn communes loci sunt appellati, quod videntur multarum eidem esse causarum sed proprii singularum esse debebunt (Or. 126) und haec ergo argumenta, quae transferri in multas

<sup>1)</sup> Dies wird bestätigt durch Ps. Plut. vit. X orat. 844 C ως δε Κτησίβιός φησιν έν τῷ περὶ φιλοσοφίας . . διὰ . . Χαρικλέους τοῦ Καρυστίου τοὺς Αλκιδάμαντος (λόγους πορίσας ὁ Δημ.) διέλαβεν αὐτούς. Die Anekdote selbst ist freilich apokryph: Blass II<sup>2</sup> 348.

causas possunt, locos communes nominamus (de inv. 11 48, wo eine genauere Eintheilung folgt). Diese communes loci entsprechen den griechischen τόποι, vgl. Arist. Rhet. 1, 2. 1358 a 10 λέγω γὰρ διαλεκτικούς τε καὶ δητορικούς συλλογισμούς είναι περὶ ὧν τοὺς τόπους λέγομεν οὖτοι δ' εἰσὶν οἱ κοινῆ περὶ δικαίων καὶ φυσικών καὶ περὶ πολιτικών καὶ περὶ πολλών διαφερόντων είδει, οξον δ τοῦ μαλλον καὶ ήττον τόπος κτλ. und a 32 τόπους δὲ (λέγω) τοὺς χοινοὺς δμοίως πάντων. Hier ist die thatsächliche Grundlage in dem philosophischen Terminus etwas umgeändert und logisch bestimmt (etwa wie der Begriff der Techne bei Platon), aber das Wesentliche doch beibehalten. Diese .Gemeinplätze' mussten bei Protagoras mehr philosophischer Natur sein (nur in diesem Sinne wird der Ausdruck communes loci z. B. Cic. de or. III 106 gebraucht), waren aber bei Gorgias vielleicht mehr der Praxis angepasst. Diese τόποι sind es, die einen unvergleichlichen Eindruck auf die Zeitgenossen gemacht haben und überall unbefangen angebracht sind.1) Sie wurden natürlich in späterer Zeit gern aus den grossen epideiktischen Reden des Gorgias entlehnt, aber der Ausgangspunkt für dieses sich mit fremden Federn Schmücken war die Lehre mit den Lehrstücken der Techne. Nun beschäftigten sich die vor Isokrates aufgetretenen Verfasser der sogenannten Technai (nur, nach ihm) mit Anleitungen für δικανικοὶ λόγοι, dem δικάζεσθαι,2) wie jene selbst es nannten (Is. 13, 19 f.); jedoch können auch die von ihm 13, 12 f. bekämpsten zeitgenössischen Lehrer politischer (?) Beredtsamkeit in ihrer Lehrmethode nicht wesentlich abgewichen sein. Auch der Platonische Phaidros scheint schriftliche Anweisungen nur für die Gerichtspraxis zu kennen: άλλὰ μάλιστα μέν πως περὶ τὰς δίχας λέγεταί τε καὶ γράφεται τέχνη, λέγεται δὲ καὶ περὶ δημηγορίας ἐπὶ πλέον δὲ οὐκ ἀκήκοα (261 B). Für die älteren Techniker und Redelehrer, wie Gorgias, darf man daher wohl nur oder in erster

<sup>1)</sup> Vgl. Diels (und v. Wilamowitz) in Abh. d. Berl. Akad. 1886, über das dritte Buch der Aristotelischen Rhetorik' 35 f. Maass in dies. Ztschr. XXII, 575 u. ö.; D. Litt. Ztg. 1896, 106. Wendland in dies. Ztschr. XXV, 171 ff.

<sup>2)</sup> Is. meint, solchen hässlichen Namen hätten eher ihre Neider als die Lehrmeister selbst auswählen sollen. Das hat Dümmler Chronolog. Beiträge, Basel 1890, 44f. missverstanden und Folgerungen angeknüpft, die nicht bestehen können. Is. 12, 12 wird die Lesart πολιτικού (Γ mg.) statt ποιητικού durch Platon (δημηγορίας) bestätigt.

Linie annehmen, dass ihre Lehrstücke, soweit sie im Buchhandel erschienen waren, Gerichtsreden oder Ausschnitte daraus darstellten und für die Gerichtspraxis bestimmt waren.

Hierher gehört das einzige erhaltene Lehrbuch dieser Epoche und dieser Art, die drei Tetralogien Antiphons, die über fingirte Fälle je zweimal den Ankläger und zweimal den Angeklagten zu Worte kommen lassen. Da Aristoteles bei Cicero ausdrücklich die Schriften des Protagoras, Gorgias und Antiphon ähnlich nennt, so dürfen wir ungefähr nach diesen attischen Tetralogien ein Bild der sicilischen Techne entwersen. Ob Gorgias auch irgend welche Processe durchgesührt hat, ist sreilich nicht sicher; aber dass er auch in utramque partem disputirte, geht mit grosser Wahrscheinlichkeit daraus hervor, dass die oben angesührten τόποι stets paarweise austreten. Allerdings hat Blass 12 54 einen stärkeren Unterschied zwischen den Disputationen' des Protagoras und den "Gemeinplätzen" des Gorgias angenommen. Allein selbst Antiphons Verfahren ist dem des Protagoras verwandt, da beide Proömien und Epiloge für den Schulgebrauch verfassten und die Behandlung des Problems in Antiphons zweiter Tetralogie auch auf Protagoras zurückgeführt wurde.1) Und für die Verwaltung von Haus und Staat wollte er nach Plat. Prot. 318 E seine Schüler anleiten, möglichst gut πράττειν καὶ λέγειν, also den, der Belehrung suchte, ποιησαι δεινόν λέγειν (Plat. Prot. 312 D) oder vielleicht genauer ποιείν άντιλογικούς, άντειπείν δυνατούς (Soph. 232 B f.). Genauer aber als zu Antiphon stimmt das, was wir sonst von Protagoras erfahren, zu Gorgias. Von dem Abderiten berichtete nämlich ein Gewährsmann ersten Ranges, Eudoxos: τὸν ήσσω καὶ κρείσσω λόγον πεποιηκέναι καὶ τοὺς μαθητάς δεδιδαχέναι τὸν αὐτον καὶ ψέγειν καὶ ἐπαινεῖν (Steph. Byz. "Αβδηρα; vgl. Arist. Rhet. Il 1402 a 23): und etwas Anderes können gar nicht Ciceros Worte über Gorgias (quem singularum rerum laudes vituperationesque conscripsisse, quod iudicaret hoc oratoris esse maxume proprium, rem augere posse laudando vituperandoque rurs us afsligere) bedeuten. Der Charakter der sophistischen Disputation von entgegengesetztem Standpunkte aus ist dadurch auch für Gorgias erwiesen, und ebeuso die Geistesverwandtschaft mit Protagoras. Dessen άντιλογικά,

<sup>1)</sup> Von Plutarch Per. 36, der Protagoras und Perikles einen ganzen Tag lang über das Thema disputiren lässt. Vgl. v. Wilamowitz Comm. gramm. IV 16; Gött. 1889.

καταβάλλοντες (εc. λόγοι) und τέχνη ἐριστικῶν waren in der Anlage durchaus von diesem Schlage, nur stofflich und etwas im Zwecke verschieden. Aehnlich waren die Bestrebungen des Thrasymachos von Chalkedon nach Platons Angabe, der ihn mit Protagoras zusammenstellt: ὀργίσαι τε αὖ πολλοὺς ἄμα δεινὸς άνἢρ γέγονε καὶ πάλιν ώργισμένοις ἐπάδων κηλείν, ώς ἔφη, διαβάλλειν τε καὶ ἀπολύσασθαι διαβολάς δθενδή κράτιστος (Phaidr. 267 D). Damit lässt sich Gorgias Unterricht im Vergrössern des Kleinen und Verkleinern des Grossen zusammenstellen und vielleicht auch sein neu über Altes, alt über Neues reden, mehr aber seine Kunst, den Ernst des Gegners durch Lachen und das Lachen durch Ernst zu brechen.') Solch spielendes Behandeln der Stimmung schreibt Platon demselben Thrasymachos zu: τών γε μήν οίκτρογόων έπὶ γῆρας καὶ πενίαν έλκομένων λόγων κεκρατηκέναι τέχνη μοι φαίνεται τὸ τοῦ Χαλκηδονίου (sc. Θρασυμάχου) σθένος.2) Hierin lag nicht nur seine Stärke: es war seine Kunst; und diese war eng verwandt mit der des Gorgias und des Protagoras.

Endlich gehört hierher, was Platon Seph. 232 Bff. über den sophistischen Unterricht berichtet, wodurch die Schüler zum Widersprechen und Bezweiseln in all und jedem bestähigt werden sollen, über die Götter, Himmel und Erde, Sein und Werden, Gesetze und Versasungen, über alle Handwerke, den Ringkampf und sonstige Künste. Am Schlusse dieser Uebersicht wird Protagoras selbst genannt und auf seine ἀντιλογική τέχνη hingewiesen; und dass es sich nicht nur um mündlichen Unterricht (ἐν ταῖς ἰδίαις συνουσίαις) handelt, zeigen die Worte δεδημοσιωμένα που κατα-

<sup>1)</sup> S. 343 f. Vgl. Cic. de or. Il 72 in que saepe benevolentia ed edium, odium autem ad benevolentiam deducendum est; aut tamquem machinatione aliqua tum ad severitatem tum ad remissionem animi, tum ad tristitiam tum ad laetitiam est contorquendus (adversarius).

<sup>2)</sup> Statt τέχνη schreibt Schwartz De Thras. Chalc. Rostock 1892, 5 τέχνην. Das (τῶν — λόγων τ.) müsste dann auf den vorher genannten Protagoras gehen, doch widersprechen dieser Vermuthung die durch Aristoteles (Rhet. III 1. 1404 a 13) bezeugten Έλεοι des Thrasymachos und auch des folgende ὀργίσαι τε αὖ κτλ. Das Object (τὰ Πρωταγόρεια) fehlt, das Subject τὸ σθένος ist als solches nicht deutlich hervorgehoben (vgl. das ganz unklare τὰ ἐκείνφ ἐδωρήσατο 267 C); daher kommt es wohl, dass nach Quintilian die solches. Und Prot. neben Prodikos und Hippias tractasse affects.

βέβληται γεγραμμένα τῷ βουλομένω μαθεῖν, die an den Titel der "widerlegenden Reden" anklingen. Bestätigt wird diese Zutheilung an Protagoras auch durch Aristoteles, der Metaph. B 2 (998 a 3) berichtet, Prot. habe die Geometer durch den Hinweis darauf widerlegt, dass die sichtbaren Linien nicht ihren Regeln entsprächen, während er in Plat. Prot. 318E seine Lehre auf die Verwaltung von Haus und Staat und die dazu nöthige Beredtsamkeit beschränken will.1) Von einem Gesinnungsgenossen, wenn nicht von ihm selbst, wurde auch die Heilkunst angegriffen und die Existenz einer solchen Kunst auf Grund der erfolglosen Kuren und der vorkommenden Missgriffe geleugnet, die glücklichen Erfolge dagegen dem Zufalle statt der Kunst zugeschrieben. Wir ersahren dies aus einer jüngst meisterhast behandelten 2) Gegenschrist des Hippokrates (?) περὶ τέχνης (sc. ἰητρικῆς), in der die Existenz der Heilkunst und ihrer  $\epsilon i\delta \eta$  mit den eigenen Waffen des Protagoras (Kap. 2)3) vertheidigt wird, und die anhebt: εἰσίν τινες οῦ τέχνην πεποίηνται τὸ τὰς τέχνας αἰσχροεπεῖν, ὡς μὲν οἴονται ού τοῦτο διαποησσόμενοι, ο έγω λέγω, άλλα ζστορίης οἰκείης ἐπίδεξιν ποιεύμενοι (Kap. 1; vgl. 4 ff.).

Nicht ganz so schroff trat Gorgias gegen die sonstigen Künste auf, aber doch hochmüthig und von der Kraft seiner Kunst überzeugt; denn er behauptet hei Platon, seine Kunst sei von allen die beste (Phil. 58 A f. Gorg. 451 D) und könne sich alles unterwerfen (Phil.), der Redekünstler vermöge den Arzt, den Knabenerzieher und den Geldmann sich zum Sklaven zu machen (Gorg. 452), und er selbst habe schon Kranke überredet, wo es dem Arzte nicht gelungen sei, und so könne der Redner in Rivalität mit einem Arzte oder irgend einem Handwerker überzeugender reden als jene und sie bei der Menge ausstechen (456 B f.). Hiernach darf man wohl annehmen, dass auch Gorgias wie Protagoras

<sup>1)</sup> Logik, Astronomie, Geometrie und Musik wird hier ausgeschlossen, entweder nur mit Rücksicht auf den universaleren Hippias, oder weil Prot. hierin keine positiven, schöpferischen Lehren aufzuweisen hatte.

<sup>2)</sup> Gomperz, Die Apologie der Heilkunst, Sitz.-Ber. Wien. Ak. phil.hist. Cl. 120 (1889). Doch hält er Prot. für den Versasser.

<sup>3)</sup> Daher verkannte Gomperz die Autorschaft und Gegnerschaft; richtiger Schwartz Quaest. ion., Ind. lect. Rostock 1891, 13 f. und Natorp Philol. N. F. IV 262 ff. Aber Natorp verkennt seinerseits die Identität der Grundanschauung in Kap. 2 und in Protagoras Satze vom Menschen als Maassstabe aller Dinge.

Waffen für solche Kämpse geliesert hat, d. h. Reden, die im össentlichen Lehen bisweilen Anwendung sinden konnten.

Denn Gorgias beschränkte sich keineswegs auf die Gerichtsreden nach Plat. Gerg. 452 Ε: τὸ πείθειν ἔγωγ' οἰόν τ' εἶναι (λέγω) τοις λόγοις καὶ ἐν δικαστηρίφ δικαστάς καὶ ἐν βουλευτηρίφ βουλευτάς καὶ ἐν ἐκκλησία ἐκκλησιαστάς καὶ ἐν άλλφ ξυλλόγφ παντί, δστις αν πολιτικός ξύλλογος γίγνηται. Er lehrte also auch die δημηγορίαι des Phaidros. Aber wenn dieser solche nicht in den Büchern fand (S. 342. 350), und Isokrates die alten véxvas auf Gerichtsreden oder Stücke daraus beschränkt, so darf man nur schliessen, dass nur die grossen epideiktischen Staatsreden des Gorgias in den Buchhandel gekommen waren. Seine Techne war dagegen lediglich für die Gerichtspraxis Darin schloss er sich an Korax und Teisias an, geschrieben. deren Techne sicherlich nicht über dieses Ziel hinausging. Wie diese auf die folgenden Generationen gewirkt hatte, ersieht man ') aus zwei Thatsachen. Der fingirte Rechtsstreit zwischen Korax und seinem Schüler (Sext. Emp. adv. math. 2, 96 ff. u. öfter) kehrte bei Protagoras wieder als Process mit einem Schüler, den Aristoteles Euathlos, andere Pythodoros nannten (Laert. Diog. 7, 54). Zweitens: merkwürdig künstlich spitzten Korax und Teisias die Rechtsfälle zu, um die Situation durch noch künstlichere Verdrehungen der Parteien zu ihren Gunsten auszubeuten, wie Platon an einem berrlichen Beispiele zeigt (Phaedr. 273 Bf. Aristot. Rhet. II 24. 1402 a 17); das war ihr εἰκός. Ganz ebenso versährt aber noch Lysias in seinem ἐρωτικὸς λόγος, den Platon im Eingange des Phaidros nachgebildet oder eingelegt hat: alle Einfachheit und Naturwahrheit ist absichtlich verdreht und verdrängt. Ja, in der Rhetorik an Alexander S. 74, 8Sp. ist das alte Beispiel gebraucht. Gorgias musste also anfänglich wenigstens in demselben Fahrwasser sich befinden, wird er doch auch mit Teisias von Platon (Phaedr. 267 A) zusammengeworfen: wie die Aelteren fingirte Falle vorbrachten und künstlich zuspitzten, so darf man auch für Gorgies ein Gleiches annehmen, mag er sich auch schon etwas mehr in seiner Techne zu der einsacheren Art Antiphons hingeneigt haben. Wie weit Gorgias ohne Rücksicht auf die Wirklichkeit nur den Scharfsinn seiner Hörer und Leser zu wecken suchte, was ja 🗻

<sup>1)</sup> Verkannt ist das von Maass Deutsche Litt.-Ztg. 1896 Sp. 106.

auch für Protagoras feststeht, oder wie weit er mit der Zeit sich mehr den praktischen Verhältnissen anpasste und wie Antiphon¹) die Landesgesetze und das Gerichtsverfahren im Auge hatte, das können wir nicht wissen. Auch über den Umfang der einzelnen Redestücke und den Grad ihrer Ausführung lässt sich nichts Sicheres ermitteln; doch muss man die schöne, halb poetische Sprache des Gorgias auch für die Techne annehmen, da er gerade dadurch wirken wollte, obwohl er keine theoretischen Bemerkungen darüber gemacht zu haben scheint. Auch hier wird er nicht durch graue Theorie sondern durch das lebendige Beispiel auf seine Schüler und weite Kreise eingewirkt haben. Und ergänzend traten die ausgeseilten epideiktischen Reden, die selbst der Stegreifredner Alkidamas zu schreiben nicht unterlassen mochte (§ 31 f.), zu den Redestücken der Techne, sind aber von ihnen zu trennen, wie die Scheidung des Dionysios bei den Schriften des Gorgias (Rhet. Gr. V 548 W.) und des Thrasymachos (de Isaeo 20) heweist.

Eine Mittelstellung zwischen Techne und epideiktischen Reden kann man den παίγνια<sup>2</sup>) zuweisen, einem für Thrasymachos von Suidas bezeugten Buchtitel. Zu dieser Gattung gehörten die Enkomien auf mythische Gestalten, wie Gorgias' erhaltene Helene, die § 21 als παίγνιον bezeichnet ist, aber wohl auch die Lobreden auf Mäuse, Hunde, Schüsseln, Salz u. s. w., worin sich namentlich Polykrates auszeichnete. Diese lusus ingenii sind weder zur Unterhaltung bei Gelagen (vgl. παίζειν καὶ πίνειν, χλευάζειν u. s. w.) noch ,im Scherz' geschrieben oder als ,scherzhafte Lob- (und Tafel-) reden' zu verstehen,3) wenngleich Isokrates 10, 11 und Demetrios π. έρμ. 120 auch dem rhetorischen παίζειν das σπουδάζειν entgegenstellen, d. h. die ernste Arbeit der Gerichtsrede und der Demegorie. Wie ludere, ludus, lusus bezeichnen παίζειν und  $\pi \alpha i \gamma \nu i \sigma \nu$  die  $\pi \alpha i \delta \epsilon i \alpha$  der Musse (auch  $\sigma \chi o \lambda \eta'$ , schola enthält einen ähnlichen Doppelbegriff). So wird der Abschluss der durchaus ernsten Untersuchungen in Platons Phaidros mit den selten verstandenen Worten οὐχοῦν ἤδη πεπαίσθω μετρίως ἡμῖν τὰ περί λόγων 278 B verkündet, obwohl Aristoph. Thesm. 1227 ἀλλὰ πέ-

<sup>1)</sup> So darf man wohl auch nach Dittenberger und Szanto sagen; an der Echtheit der Tetralogien zu zweiseln, verbietet Aristoteles und Plat. Menex. 236 A.

<sup>2)</sup> Vgl. Maass in dies. Ztschr. XXII, 575 f.

<sup>3)</sup> Dieses behauptet Blass I<sup>2</sup> 62. 72. 249. II<sup>2</sup> 372, jenes Reitzenstein (Epigramm und Skolion, Giessen 1893, 87 f. Anm.).

παισται μετρίως ήμιν von den Scherzen des Lustspieles gesagt hatte (vgl. Plat. Buthyd. 278 D); ἔπαιζον σπουδη konnte nur Pedanterie sagen (Xen. Cyrop. 6, 1, 6). Der Begriff des παίζειν geht nach älterem Dichtergebrauche sogar über in den des Erdichtens oder Erfindens (Herod. 4, 77 [Variante πέπλασται]. Theokr. 15, 49), und in diesem Sinne nannte die Rhetorik ihre kunstvollen Erfindungen παίγνια; das bewusste, überlegene Spielen mit dem Mythos oder frei ausgesuchten Stoffen und grossen Gedanken liess dabei den Schwulst (Demetrios über Polykrates) oder das Pathos (μετ' εἰρωνείας Aristoteles Rhet. III 7. 1408 b 20 über Gorgias)¹) der Paignia und Enkomien (vgl. Plat. Theaet. 174 D) als berechtigte Absicht erscheinen. So verstehen wir die von Maass scharfsinnig und gelehrt erläuterten Paignia des Gorgias, Helene und Palamedes, und viele ähnliche Erzeugnisse derselben Epoche, wie auch den Erotikos des Lysias als lehrreiche Anwendungen der Kunst auf ein entlegenes Gebiet. Aber in der Techne selbst können sie nicht gestanden haben nach den eindeutigen Zeugnissen des Isokrates und Platons.

Zum Schlusse ist die Beantwortung der Frage nicht zu umgehen, ob denn Gorgias sich gar nicht theoretisch über die Beredtsamkeit im Allgemeinen oder einzelne Zweige und Regeln im Besonderen geäussert hat. Gerade solche theoretische Schriften über den καιρός und anderes glaubte Spengel allein mit Sicherheit ihm zuschreiben zu können. Allerdings sagt uns Dionysios von Halikarnass, dass Gorgias zuerst über den καιρός zu schreiben versucht habe; wenn er aber hinzufügt, was er biete, sei nicht der Rede werth, so kann seine Bemerkung auch quantitativ nur unbedeutend gewesen sein.

Eine solche Bemerkung könnte vielleicht gelegentlich in einer epideiktischen Rede, etwa in ihrem Prooimion, vorgekommen sein (vgl. z. B. den Preis des  $\lambda \acute{o}yog$  in Gorgias Helene § 8); aber näher liegt vielleicht noch, dass sie einer kurzen Einleitung (eines Abschnittes?) seiner Techne entstammte. Denn dieses Buch musste doch wohl soweit die Buchform wahren, dass es eine we-

<sup>1)</sup> Und über Platons Phaidros, der 278 B selbst den Weg für Aristoteles Urtheil nachgewiesen hat. Die Erklärung der Ironie als malzen hat Norden, de Minucii Felicis aetate, Greisw. 1897, 26 f. gefunden. Am Schlagendsten ist, dass der Vortrag der Grabrede im Menexenos 236 C als malzen bezeichnet wird.

nigstens kurze Einleitung des Ganzen enthielt und die einzelnen Abschnitte mindestens besondere Ueberschriften hatten. Daraus mögen wir uns die Inhaltsangaben bei Platon und Aristoteles entnommen denken. Auch Korax und Teisias werden eine allgemeine Bemerkung über das elnóg ihrer Technik¹) vorausgeschickt haben; und vielleicht sügten sie den ξποθέσεις der einzelnen Processe eine kurze Angabe hinzu, wie der Redner jeder Partei sich die Sache zurechtlegte und zur Erreichung höherer Wahrscheinlichkeit eine Variation fingirte (vgl. Plat. Phaedr. 273 B). Die späteren Technographen mussten naturgemäss, wenn sie ihre besonderen Abschnitte mit einigen allgemeinen Worten einleiteten, diesen immer mehr theoretische Gestaltung geben. So werden sich am leichtesten die grammatischen, lexikalischen und systematischen Bemerkungen, die, von Protagoras an, Sophisten wie Rhetoren gaben, unterbringen Auch Gorgias' Schüler Polos scheint nur eine Techne im alten Sinne des Wortes hinterlassen zu haben, und doch wird uns, offenbar daraus, eine allgemeine Aeusserung über die Rhetorik mitgetheilt (Plat. Gorg. 448 C. 462 B. Aristot. Met. I 1. 981 a 4) und im Besonderen: τὰ δὲ Πώλου πῶς φράσομεν αὖ μουσεῖα²) λόγων; δς διπλασιολογίαν καὶ γνωμολογίαν καὶ εἰκονολογίαν όνομάτων τε Λιχυμνιείων ἃ έχείνω έδωρήσατο πρός εὐεπείας (Phaedr. 267C). Das waren also die Gesichtspunkte, unter denen Polos, Likymnios u. a. Redestücke zusammenstellten; und hierbei sind einige orientirende Bemerkungen mit Wahrscheinlichkeit an-Bezeugt wird uns von Thrasymachos, dass er in den Mitleid erregenden Redestücken über die ὑπόκρισις gehandelt hat: έγκεχειρήκασι δὲ ἐπ' ὀλίγον περὶ αὐτῆς εἰπεῖν τινες, οἶον Θρασύμαχος ἐν τοῖς Ἐλέοις (Arist. Rhet. III 1. 1404 a 12), vgl.

<sup>1)</sup> Die neuerdings aufgestellte Behauptung, dass wir diese, nur überarbeitet, in der Pseudaristotelischen Rhetorik ad Alexandrum besässen (Masss D. Litt.-Ztg. 1896 Sp. 105 f.), verträgt sich nicht mit meinen hier entwickelten Anschauungen.

<sup>2)</sup> Wohl sarkastisch aufzufassen, wenn man an Aristoph. Frösche 93 χελιδόνων μουσεία, λωβηταὶ τέχνης denkt. Der Komiker bringt 100 ff. eine Auslese besonderer Wendungen (ὁήματα γενναία, παρακεκινδυνευμένα) aus Euripides; ihm waren die rhetorischen Gesichtspunkte nicht fremd. Aehnlich, aber als Sammlung (kyklischer?) Melodien, ist die Musenwiese zu verstehen, von der Aischylos Vers 1300 pflückt. Vgl. Vahlen, d. Rhet. Alk. 494 f. Auch das Museion des Alkidamas kann ein promptuarium rhetoricum (Sauppe, Vahlen) gewesen sein, wenn es eine Jugendarbeit war.

Blass I² 249. Ebenso wird man vielleicht annehmen dürsen, dass Gorgias den καιρός in einer kurzen Bemerkung der Techne erwähnt hat, ich weiss nicht, ob etwa in der Abtheilung περὶ τοῦ τὰ ἀρχαῖα καινῶς καὶ τὰ καινὰ ἀρχαίως λέγειν. Denn dass dies eng zusammenhängt, lehrt z. B. Isokrates 13, 13: τοὺς μὲν γὰρ λόγους οὐχ οἶόν τε καλῶς ἔχειν, ἢν μὴ τῶν καιρῶν καὶ τοῦ πρεπόντως καὶ τοῦ καινῶς ἔχειν μετάσχωσιν. Danach kann die Existenz der von Spengel und Blass angenommenen theoretischen Schrift(en) des Gorgias, die zu der einzigen Angabe des Dionysios nur schlecht stimmen würde, wohl nicht mehr als gesichert gelten.

Lang und ausführlich darf man sich übrigens die Bemerkungen bei Gorgias und den älteren Technographen auf keinen Fall denken, hat Gorgias doch nicht einmal das theoretisch behandelt, was ihm besonders am Herzen lag, die Redefiguren. Die späteren Rhetoren mögen in ihrem Unterrichte von dieser Gewohnheit allerdings abgewichen sein und immer mehr die theoretischen Bemerkungen betont, die Redestücke dagegen zu eingelegten Beispielen herabgedrückt haben. So kann man sich wenigstens denken, wie ein allmählicher Uebergang bis zu den systematischen Lehrbüchern von Theodektes, Aristoteles und Anaximenes stattgefunden hat. einen vollständigen Bruch mit der Tradition hat auch Platon nicht gewollt und der vermittelnde Isokrates schwerlich gewagt, positiv bezeugt vielmehr Aristoteles am Schlusse der Soph. el. das allmähliche Anwachsen der rhetorischen Technik bis auf seine Zeit im Gegensatze zu einer Theorie der sophistischen Schlüsse, statt deren er nur rohes, empirisches Material vorfand, das etwa der Techne des Gorgias entsprach.

Aber verwundert höre ich längst schon die Leser dieses Aufsatzes fragen: wie war es denn nur möglich, dass Gorgias und Andere eine Sammlung von Reden, die sie zum Auswendiglernen ihren Schülern gaben, mit dem Titel τέχνη oder τέχναι ξητοφικαί bezeichneten? Meine Antwort ist: darüber hat sich schon Platon gewundert und lustig gemacht, und um die Nichtigkeit dieser Bezeichnung zu erweisen, hat er den Phaidros oder wenigstens den zweiten Theil des Dialoges geschrieben. Wie von Nestor und Odysseus, von Adrastos und Perikles, so kannte man auch von Gorgias, Thrasymachos und Theodoros nur Reden, keine theoretischen Schriften: hiessen diese τέχναι, so hatten auch jene darauf

Anspruch. So erklärt sich die vorher (S. 342 f.) unaufgeklärt gebliebene witzige Frage des Sokrates an Phaidros, ob er schon die Lehrschriften Nestors und des Odysseus gelesen haben. In der That, warum sollten ihre Reden nicht mit gleichem Rechte dasur gelten? Für den Lernbegierigen enthielten sie genug Material und konnten so wohl als τέχναι oder μουσεῖα λόγων (oben S. 357 Anm. 2) bezeichnet werden. Für den Sokratiker aber umfasste der Begriff der Kunst auch zugleich den des Wissens, und so begrün--dete Platon im Phaidros eine neue Auffassung, einen tieferen Inhalt der Kunst des Redens als einer Wissenschaft, und ihm sind die Männer der Wissenschaft wie der Praxis gefolgt. An sich aber ist sein Satz ungerecht, dass jene alten Techniker nicht die Kunst, sondern nur τὰ πρὸ τῆς τέχνης gelehrt hätten, sobald man nämlich die Ausübung der Kunst auf künstlerischen Takt statt auf Wissen zurückführt und das Wesen der Kunst wie ihrer Aneignung in der Nachahmung sieht: dann kann man eine Sammlung von Musterstücken mit vollem Rechte als Lehrbuch der Kunst, τέχνη, bezeichnen.

## 2. Der Kampf gegen die Techne.

Gegen die alte Techne traten etwa in dem Jahrzehnt 395—386 drei Männer gemeinsam auf, der Philosoph Platon und die Rhetoren. Alkidamas und Isokrates.

Dass Alkidamas seine Streitschrift (κατηγορία) περὶ τῶν τοὺς γραπτοὺς λόγους γραφόντων ἢ περὶ σοφιστῶν vor 386/5 veröffentlicht hat, geht daraus hervor, dass Isokrates seine Polemik auf sich bezog und im Anfange des Panegyrikos (4, 11) darauf antwortete (Reinhardt, De Isocratis aemulis, Diss. Bonn 1873, 15 ff.). Der Panegyrikos ist nämlich vor 385 oder spätestens in diesem Jahre begonnen, da in § 141 das sechste Jahr des 391 entstandenen Krieges des Euagoras von Kypros erwähnt wird (Engel, De tempore etc. Progr. Stargard 1881; Blass Il² 252 ff.). Daraus aber, dass der empfindliche Isokrates einige Sätze jener Streitschrift gegen die Logographen (§ 6. 13) auf sich bezog, folgt keineswegs, dass Alkidamas ihn allein oder auch nur vorzugsweise im Auge hatte,¹)

<sup>1)</sup> Vgl. dagegen Isokr. 13, 11: ὁρῶ γὰρ οὐ μένον περὶ τοὺς ἐξαμαρτάνοντας τὰς βλασφημίας γιγνομένας ἀλλὰ καὶ τοὺς ἄλλους ἄπαντας συνδιαβαλλομένους τοὺς περὶ τὴν αὐτὴν διατριβὴν ὄντας.

wie man seit Spengel allgemein annimmt. Vielmehr hat der selbst schreiblustige Polyhistor bei seinem Eintreten für das Reden aus dem Stegreife die Demegorien und Gerichtsreden') der Praxis gemeint. Wenn er also Isokrates mit den übrigen Rednern angriff, die nur wohlvorbereitet zu sprechen pslegten, so kann er wohl nur dessen Gerichtsreden aus seiner früheren Epoche getroffen haben: als Redelehrer trat Isokrates nicht mehr öffentlich auf, sondern schrieb nur noch Reden zum Lesen, wie es Alkidamas gelegentlich auch that (vgl. § 29ff.). Nur dadurch musste sich Isokrates<sup>2</sup>) unangenehm berührt fühlen, dass Jener im Allgemeinen die gesprochene Rede so viel höher stellte als die geschriebene, dass er dem Stegreifredner die Fähigkeit zusprach, auch eine Prunkrede leicht ausarbeiten zu können, nicht aber umgekehrt dem Prunkredner die Schlagfertigkeit. Dieser Vorwurf traf Männer wie Gorgias nicht, die beides konnten, wohl aber die eigentlichen Schriftsteller wie Isokrates und Polykrates. Und Isokrates glaubte, den Fehdehandschuh aufnehmen zu müssen (im Panegyrikos; auch 15, 49 und vielleicht 15, 46 sind eine Replik auf Alk. § 13); wahrscheinlich geschah das zuerst in der Sophistenrede (13, 9-11).3)

Aber abgesehen von diesem principiellen Streitpunkte umfasste der Kampf des Alkidamas gegen die Schriftreden eine Seite, worin er mit Isokrates völlig einig war, nämlich die Verwerfung der Redestücke der alten Techne und die mechanische Methode, nach der die Adepten der Redekunst diese Stücke auswendig lernen

<sup>1)</sup> Die Worte οἱ γὰρ εἰς τὰ δικαστήρια τοὺς λόγους γρόφοντες φεύγουσι τὰς ἀκριβείας καὶ μιμοῦνται τὰς τῶν αὐτοσχεδιαζόντων έρμηνείας καὶ τότε κάλλιστα γράφειν δοκοῦσιν, ὅταν ἥκιστα γεγραμμένοις ὁμοίους πορίσωνται λόγους (§ 13) mussten die Leser an die schlichten und gerade darum so wirkungsvollen Gerichtsreden des Lysias erinnern, gegen die seine gekünstelten Prunkreden so abstechen.

<sup>2)</sup> Vahlen, d. Rhetor Alk. 515 f. Vgl. Spengel Synagog. 173 f. Reinhardt S. 8.

<sup>3)</sup> Wenn ich Alkidamas Sophistenrede mit Recht älter setze, so bezieht sich Isokr. darauf, vgl. έγω δε προ πολλών μεν αν χρημάτων έτιμησάμην τηλικοῦτον δύνασθαι τὴν φιλοσοφίαν, ὅσον οὖτοι λέγουσιν τσως γὰρ οὖκ αν ἡ μεῖς (!) πλεῖστον ἀπελείφθημεν οὖδ' αν ελάχιστον μέρος ἀπελαύσαμεν αὐτῆς (§ 11) mit Alk. 1 f. τοῦ δύνασθαι λέγειν. ἀπελρως έχουσι... καὶ πολλοστὸν μέρος τῆς ἡητορικῆς κεκτημένοι δυνάμεως τῆς ὅλης τέχνης ἀμφισβητοῖσι... καὶ τοὺς ἐπ' αὐτὸ τοῦτο τὸν βίον καταναλίσκοντας ἀπολελεῖφθαι πολὺ καὶ ἡητορικῆς φιλοσοφίας ὑπειληφώς. Mit § 12 wendet sich Isokr. gegen andere, die gemeinsamen Gegner.

mussten, um sie ganz oder stückweise ungefähr im Wortlaute wieer zu verwenden (oben S. 349 f.). Die Uebereinstimmung hat Blass ■ 2348 f. Anm. mit Recht hervorgehoben, während Reinhardt Diss. 5.6 ff. fälschlich den Gegensatz Beider auch hier angenommen hatte. Sogar die Begründung stimmt bei beiden Rhetoren überein:  $\tau o \dot{v}_S$ εκέν γὰο λόγους sagt Isokrates in der Rede gegen die Sophisten \$ 13 über die gesprochenen Reden, οὐχ οἶόν τε καλῶς ἔχειν, ἦν ρεή τῶν καιρῶν καὶ τοῦ πρεπόντως καὶ τοῦ καινῶς ἔχειν ματάσχωσιν· τοίς δὲ γράμμασιν (d. h. den durch die Schrift Testgelegten Kunstwerken) οὐδενὸς τούτων προσεδέησεν. Und Alkidamas rühmt § 9: τίς γὰρ οὐχ οἶδεν, ὅτι λέγειν μὲν ἐχ τοῦ σε αραυτίκα και δημηγορούσι και δικαζομένοις και τάς ίδιας δμιλίας ποιούσιν άναγκαϊόν έστι, καὶ πολλάκις άπροσδοκήτως **αιροί πραγμάτων παραπίπτουσιν, ἐν οἶς οἱ μὲν σιωπῶντες** ₹έχαταφρόνητοι δόξουσιν είναι, τοὺς δὲ λέγοντας ώς ἰσόθεον 🖚 🔊 γνώμην ἔχοντας ὑπὸ τῶν ἄλλων τιμωμένους ὁρῶμεν, ferner 💲 10: ώστε τίς ᾶν φρονῶν ταύτην τὴν δύναμιν ζηλώσειεν, ἣ συν καιρών τοσούτον απολείπεται; und § 22 οί μέν γάρ σεολύ πρό των αγώνων τα συγγράμματα διαπονήσαντες ένίστε 👅 🐠 καιρῶν ἁμαρτάνουσι κτλ. Auf den καιρός zu achten atte ja schon beider Lehrer Gorgias gefordert, und insofern war per gemeinsamer Kampf gegen die Reden der Techne nicht eigentch ein Abfall von Gorgias, sondern eine Fortbildung seiner Lehre: Der immerhin wendeten sie sich doch Beide gegen dessen Methode, enn die obigen Erörterungen über Gorgias' Techne richtig sind, mag man auch im Uebrigen Alkidamas für den treueren Schüler des Gorgias erklären; denn so dachte er offenbar selbst, wenn er 💲 23 sagte: ἐν δὲ τοῖς αὐτοσχεδιασμοῖς ἐπὶ τῷ λέγοντι γίγνε**σαι ταμιεύεσθαι τοὺς λόγους, πρὸς τὰς δυνάμεις αὐτῶν (?)** ₹ποβλέποντι, καὶ τὰ μήκη συντέμνειν καὶ τὰ συντόμως ἐσκεμετένα διὰ μακροτέρων δηλοῦν (Vahlen, Der Rhetor Alkidamas 511 ff. Sitz.-Ber. der Wien. Akad. phil.-hist. Cl. 43, 1863). Segenwartigen Zweck kommt es aber nicht sowohl auf die Uebereinstimmungen des Alkidamas mit Gorgias gegen Isokrates als vielmehr auf die mit Isokrates und Platon, im Gegensatze zu Gorgias, an.

Am schlagendsten ist der Zusammenhaug mit Platon. vergleiche:

Phaidr. 276 A ος μετ' ἐπι- | Alk. § [22] 28 .. λόγος ὁ μὲν στημης γράφεται έν τη τοῦ άπ αὐτης της διανοίας έν τῷ

μανθάνοντος ψυχ $\tilde{\eta}$  [.. ἐπιστή-|παραυτίκα λεγόμενος ἔμψυγοιτο δικαίως.

οιόμενος έν γράμμασι καταλιπείν καὶ αὐ ὁ παραδεχόμενος ώς τι σαφές καὶ βέβαιον έκ γραμμάτων ἐσόμενον, πολλῆς αν εύηθείας γέμοι . . . δεινόν γάρ που . . τοῦτ' ἔχει γραφή, καὶ ώς άληθως δμοιον ζωγραφία. καὶ γὰρ τὰ ἐκείνης ἔχγονα ἔστηχε μὲν ὡς ζώντα.. ταὐτὸν δὲ καὶ οἱ λόγοι.. έν τι σημαίνει μόνον τα ύτὸν νοις παραδίδωσιν. άεί. 276 D άλλὰ τοὺς μὲν ἐν γράμμασι χήπους, ώς ἔοιχε, γράφειν ἐν παιδιᾶ χαὶ παρπαιδιᾶς χάριν σπερεί τε καὶ έργως ἐπιμελόμενος εὖ φρονείν γράψει κτλ.

μων δε λέγειν τε καὶ σιγᾶν χός έστι καὶ ζη . . δ δε γεπρός οῦς δεί]. τὸν τοῦ εί- γραμμένος εἰκόνι λόγου τὴν δότος λόγον λέγεις ζωντα φύσιν δμοίαν έχων κτλ. § 27 καὶ ἔμψυχον, οδ ὁ γεγραμ- ήγοῦμαι δ' οὐδὲ λόγους δίμένος εϊδωλον ἄν τι λέ- χαιον είναι χαλεισθαιτούς γεγραμμένους άλλ ωσπερ είδωλα καὶ σχήματα καὶ μι-Phaidr. 275 C οὐχοῦν ὁ τέχνην μήματα λόγων καὶ τὴν αὐτὴν κατ' αὐτῶν εἰκότως ἂν δόξαν έχοιμεν, ήνπες και κατά τῶν χαλκών ἀνδριάντων καὶ λιθίνων άγαλμ των καὶ γεγραμμένων ζώων . . . τὸν αὐτὸν τρόπον δ γεγραμμένος λόγος ένὶ σχήματι καὶ τάξει κεχρημένος . . . ἐπὶ δὲ τῶν καιρών ακίνητος ών ούδεμίαν ωφέλειαν τοίς κεκτημέ-

§ 35 εἰχότως ᾶν..τοῦ δὲ κριθείη παρά τοῖς εὐ φρονοῦσιν.

Hiermit¹) vergleiche man noch Isokrates 13, 12: θαυμάζω δ'

Ph. 269 Cf. δητορικήν φήθησαν ηύ | Alk. § 15 δεινόν δ' έστὶ... λόγων ρηκέναι . . . διδάσκουσί τε καὶ γρά- μεν τέχνας επαγγέλλεσθαι, τοῦ δὶ φουσι. D. τὸ μεν δύνασθαι.. έχειν λέγειν μηδε μικράν δύναμιν [του οσπερ τάλλα ... όσον δ' αὐτοῦ τέχνη, ούχ ή Αυσίας τε και Θρασύμαχος πορεύεται δοκεί μοι φαίνεσθαι ที่ แล้ง ออื่อร.

278Ε οὐκοῖν αὖ τὸν μὴ έχοντα τιμιώτερα ων συνέθηκεν η έγραψεν και κατά σχολην έπανορθώσαι και ανω κάτω στρέφων έν χρόνω [vgl. | . . πολλαχόθεν είς ταὐτὸν ένθυμή-Menex. 234 E. 236 B] πρὸς ἄλληλα κολ- ματα συναγείραι . . τὰ δε . . ἀνακαλών τε και άφαιρών, έν δίκη που θήραι και μεταγράψαι και τοις άπαι-

δύνασθαι λέγειν § 1] έχοντ' εν έαυτα φαίνεσθαι. 17 οὐ δύνανται τοῖι άλλοις δμοίαν ποιήσασθαι την όδουπορίαν, άλλ . . άναγκαῖον την πορεύεσθαι.

§ 4 έν πολλῷ δὲ χρόνφ γράψαι

<sup>1)</sup> Man vergleiche auch folgende Stellen:

οταν ίδω τούτους μαθητων άξιου μένους, οι πολιτικοῦ [S. 350,2] πράγματος τεταγμένην τέχνην παράδειγμα φέροντες λελήθασι σφας αὐτούς. τίς γὰρ οὐκ οἶδε πλην τούτων, ὅτι τὸ μέν τῶν γραμμάτων ἀχινήτως ἔχει χαὶ μένει χατὰ ταύτόν, ώστε τοῖς αὐτοῖς ἀεὶ περὶ τῶν αὐτῶν χρώμενοι διατελούμεν, τὸ δὲ τῶν λόγων πᾶν τοὐναντίον πέπονθεν. Abgeblasst kehrt derselbe Gedanke, auf die Briefe angewendet, in Isokr. Briefe an Dionysios (1, 2f.) wieder.

Viele Gelehrte setzen die Schrift des Isokrates vor Alkidamas und Platon: aber sollte wirklich seine dürftige Bemerkung das Original jener Ausführungen gewesen sein? Man kann es doch wohl nur für einen Auszug aus einer jener beiden oder beiden Stellen halten, und Isokrates sagt ja selbst deutlich, dass er nichts Neues lebren will, wenn er fragt ,wer wüsste denn nicht?'. Die beiden Andern bätten sich ihre mühevolle Beweisführung sparen können, wenn es bereits feststand, dass man über die rhetorische Techne so wie Isokrates urtheilen müsse. Denn dagegen allein kämpfen er und Platon,1) dagegen Alkidamas allgemeiner gegen Schriftreden überhaupt. Dem Philosophen sind jedoch die nothwendigen Folgerungen aus seiner Ansicht nicht entgangen, während Isokrates sie nicht gezogen hat. Dass dieser nun von Alkidamas abhängt, lässt sich mit Sicherheit schliessen. Wenn nämlich beide mit dem Kampfe gegen die fixirte Lehrschrift die Lehre des Gorgias vom xaloós in Verbindung brachten, so wird man das nur durch den Vorgang des Alkidamas erklären können: denn diesem entlehnte

ποιητήν ή λόγων συγγραφέα ή δεύτοις δάδιον πέφυκεν. 8.. μετὰ χρόνου και σχολής έν τῷ γράφειν νομογράφον προσερείς; διαφέρων έσται λογοποιός.

Auf Aehnlichkeften beider Schriften ist vor mir aufmerksam geworden Zycha, Bemerkungen zu . . . d. VIII (l. XIII.) und X. Rede des Isokr., Progr. Wien 1880 (mir bekannt aus Susemihls Referat, Philol. Anz. 11, 293), dem ich die letzte Parallele (zu § 4) verdanke. Zycha hat die Reihenfolge Is. 13, Phaidros, Alkid. aufgestellt, während ich eine leise Correctur des Alk. durch Platon in beiden Parallelstellen dieser Anm. sehen möchte.

<sup>1)</sup> Das ist vielfach verkannt, so von Lehrs: ,Jene Platonische Herabsetzung der Schriststellerei ist den modernen Gelehrten besremdlich erschienen, für welche es ja nichts Höheres giebt im Himmel und auf Erden, als ein Buch zu schreiben. Dem Platon stand noch ein Mensch höher als ein Buch, und unter allen Menschen am höchsten sein grosser, sein unerreichbarer Lehrer Sokrates, der kein Buch geschrieben, der nicht nöthig hatte ein Buch zu schreiben' u. s. w. (Platos Phaedrus und Gastmahl, Leipzig 1869, XII f.).

Isokrates den Ausdruck ἀχινήτως und bezeichnete seinem Wind (§ 27) folgend die Redestücke der Techne nicht mehr mit der gewöhnlichen Ausdrucke λόγοι (γεγραμμένοι) sondern mit der ungeschickten Ersatze γράμματα, den man selten verstanden un neuerdings mehrfach missverstanden hat.¹) Nimmt man dazu, der Isokrates in der Sophistenrede auch gegen Alkidamas zu polemisire Anlass gefunden hat, so lässt sich die Prioritätsfrage zu Ungunste des Isokrates lösen.

Unsicherer ist das Verhältniss Platons zu Alkidamas. Dass nich Platon die Bilder und den sprachlichen Ausdruck jenem entleht habe, indem er nur das Adonisgärtchen hinzufügte und die Be deutung des Vergleiches mit todten Gemälden dahin vertiefte, das sie auf die weiteren Fragen nach den letzten Gründen nicht aus worten können, wird man von vornherein anzunehmen geneig Wenig hilft, dass Platon auch im Protagoras von de Rhetoren mit ihren langen Reden und den Dichtern Aehnliche ausgesagt (329 A, wo auch βιβλία angeführt werden, 326 B 347 E f.) und in einem anderen Bilde jene verglichen hat mit der Metall, das angeschlagen lange nachklingt. Andrerseits war Alki damas' Streitschrift nach dem Phaidros überflüssig, da hierin auch sei wesentlichster Gesichtspunkt genügenden Ausdruck gefunden hatte aber nicht der Phaidros nach dem einseitigen Vorgehen des Redner Dazu kommt, dass Platon den Preis des gesprochenen, lebendige Wortes gleichsam anhangsweise einslicht, ohne ihn mit seine Hauptthema, der philosophischen Vertiefung der Rhetorik, enge zu verknüpfen, aber auch ohne die Bedenken des Alkidamas (§ 28 zu theilen. Auch dunkle, ohne die Parallelen (z. B. § 15. 22) fas unverständliche Wendungen Platons weisen auf ältere Behandlun der Fragen hin; vgl. auch S. 362 f. Anm. Man wird daher m der Vorsicht, die in diesen schwierigen Fragen geboten ist, di Rede des Alkidamas nur zweifelnd vor den Phaidros, sicher da gegen vor Isokrates Sophistenrede setzen dürfen, rund um 390.

Aus der weiteren Erörterung scheidet Alkidamas aus, weil e

<sup>1)</sup> So Holzner 44 f. Anm., die γράμματα ergäben stets dieselben Wörte Zum Zwecke kühner Folgerungen nimmt Siebeck 244 ein Taschenspielerkung stück des Is. an, er verstehe zuerst Schreibkunst, dann Schriftstellerei. Vg dagegen Phaedr. 275 C, wo für γράμματα auch der Ausdruck λόγοι γεγεμμένοι eintritt. Andrerseits wird Is. 13, 10 πραγμάτων mit Γ zu lesen sein was allein auf die hier bekämpste Lehre des Alkidamas passt.

sich fast ganz auf negative Kritik beschränkt hat. Seine Lehre τοις μεν γαρ ενθυμήμασι και τη τάξει μετα προνοίας ήγούμεθα δείν χρησθαι τούς φήτορας, περί δὲ τὴν τῶν ὀνομάτων δήλωσιν αὐτοσχεδιάζειν (§ 33) zeigt, dass sein Gesichtskreis noch sehr beschränkt war, vermuthlich ungefähr der des Gorgias. Ueber ihn ging er nur in der Pädagogik hinaus mit seiner Panacee, dem αὐτοσχεδιάζειν. Dieser Standpunkt musste dem Philosophen so kindlich erscheinen, dass wir eine genauere Berücksichtigung des Alkidamas bei Platon (vgl. Menex. 235 D) nicht erwarten können.

Isokrates und Platon zeigen dagegen noch weitere Uebereinstimmungen, sachlich wie im Wortlaute, und zwar nicht nur in der negativen Kritik, sondern auch in dem Positiven. Die Stellen sind vielfach zusammengestellt und in entgegengesetztem Sinne ausgelegt worden. In allerneuester Zeit ist die von den Holländern (Geel, Bake) begründete Auffassung, dass der Phaidros gegen Isokrates gerichtet sei, zu unerwarteter Geltung (Bergk, Siebeck, Natorp, Holzner) gekommen. Man hat die an hervorragender Stelle, nämlich am Schlusse des Dialoges befindliche ausserordentliche Lobpreisung des namentlich genannten und dem Lysias entgegengestellten Isokrates mehr oder weniger beseitigt: entweder verkehrte man sie in ihr Gegentheil, indem man sie für Ironie ausgab,1) wogegen sich schon Spengel sehr entschieden ausgesprochen hat,2) oder man schwächte sie auf ein Minimum ab,2) um dies dann ganz ausser Ansatz zu lassen.4) So gelangt man dahin, an mehreren Stellen, wo Platon den Lysias namentlich bekämpst

<sup>1)</sup> Geel Rh. Mus. 1838, 9 ff. und Mnemos. IV 227.

<sup>2)</sup> Isokr. und Platon 769.

<sup>3)</sup> Siebeck Fleck. Jahrb. 1885, 241, denn er hält ja immerhin noch etwas auf ihn'. Uebrigens nennt selbst Usener, gegen den Siebeck sich wendet, Rh. Mus. 35, 139 die Anerkennung ,verclausulirt, soweit sie der Philosophie gilt'.

<sup>4)</sup> Siebeck 241: Platon zeige, ,theils dass die' von Is. ,vorgetragenen Ansichten den Kern der Sache nicht treffen, theils dass ihr Verfasser keine Veranlassung habe, sich in der vorliegenden Weise über Sophisten und Redeschreiber zu erheben, sintemal er im Lichte der rechten Würdigung dieser Dinge gar nichts vor ihnen voraus habe'. Sogar Blass urtheilt II<sup>2</sup> 31, so ist zwar eine feindliche Tendenz völlig abzuweisen, indess soviel wahrscheinlich genug, dass Platon damit jenen zu noch Besserem zu bekehren suchte... Was aber dieser auch an ihm noch vermisst, lässt er den Sokrates hier vortragen: der theoretischen Ausbildung des Redners gehöre' u. s. w. Nein, das vermisst Platon an den gemeinsamen Gegnern.

er

und noch h vig allog hinzusetzt, ' und aus dem Freunde einen Gegr Phaidros eigentlich gerichtet sei

Allein Platon kämpft ge treter, Lysias, Thrasymach Schlusse des Dialoges de rufen. Bemerkt man al-Polemik gegen Platon gegenüber dem Pho gegen Isokrates w dass beide Mann das zu denker Bestand hattscharfeinnig Und wir einstimm Tender Erst v EU e ber bei

Mad des dritte Erie entornun, obgerstanden; wenn lsosagen an demselben die Rade auf die régri Platon behielt das alte a cinen alten Schlauch zu alte Wort mit der Sache. einem der beiden Autoren Auffaneung, Piston spräche mehr Reduct mit einer deutlich gegen restricted die Priorität der Sophistenrede Marie Bullingedanken bereits voraus. Allein an Allein an ohes Zweifel im tiefsten Ernste behauptet, Districtions einer vollendeten Kunst bestimmt fehlten. Und an der früheren Stelle spricht vollendeten Redner im idealen Sinne, Bedeten Agonisten oder dem anerkannten, konnte Jemand werden auch ohne tiefere Bearlagung (der sicht έπιστημη sondern άληθης δόξα innesolcher sich nicht nur ,das mechanische Handghetorik. ) zu verschaften wusste, sondern auch Finish, so musste er ein vollendeter Redner im idealen werden — aber damit wurde die Rhetorschule, die raicht geadelt und nicht zum Range einer wissen-Lehre, der Techne in Platons Auffassung, erhoben 2000 καὶ ταῦτα δὴ διδάσκοντες ἄλλους ήγοῦνται σφίσιν de didax3at). Ironie liegt also auch in dieser sicht, und ebenso keine Spitze gegen lsokrates: ge-

p kach die Porm des Schlusses ό μή, πειθόμενος πρατεί int eine Conm den praktischen Erfolg oder vielmehr den damit rechnenden gees Versteed.

<sup>21</sup> Helmer 20 L. 3) So erkiart drigrif, unp Holzner gegen Susemini, Klett u. a. Dagegen B. 276 A und der sonstige Sprachgebrauch Piatons, vgl. Zehler Arch. 6 Cont. d. Philos. 9, 525. Platon hat das selbst wohl hier noch im Dunket wellen, soust hatte er die έπιστήμη in erster Linie genaunt, nicht als as (me on labore).

τέλεον γενέσθαι, είχός, ἴσως δὲ καὶ ἀναγκαῖον, ἔχειν ὧσπερ τάλλα· εὶ μέν σοι ὑπάρχει φύσει ξητορικῷ είναι, ἔσει ξήτως ελλόγιμος προσλαβών ξπιστήμην τε καλ μελέτην, ότου δ' ᾶν ἐλλείπης τούτων, ταύτη άτελης ἔσει. όσον δὲ αὐτοῦ (sc. τοῦ πορίσασθαι oder τούτου τοῦ ξήτορος?) τέχνη, οὐχ ἢ Δυσίας τε καί Θρασύμαχος πορεύεται, δοχεί μοι φαίνεσθαι ή μέθοδος.

272 Α ταῦτα δ' ἤδη πάντα έχοντι, προσλαβόντι καιρούς . . έχαστων τε, δσ' ᾶν είδη μέν μαθητήν πρός τῷ τήν μάθη λόγων . . . καλῶς τε καὶ τελέως ἐστὶν ἡ τέχνη άπειργασμένη, πρότερον δ' ού· άλλ' ὅ τι ἂν αὐτῶν τις έλλείπη λέγων η διδάσκων η γράφων, φη δε τέχνη λέγειν, δ μη πειθόμενος (ες. άχουστης) πρατεί.

ω Φαίδεε, ώστε αγωνιστην τοῖς εύφυέσιν έγγίγνονται χαὶ τοῖς περὶ τὰς ἐμπειρίας γεγυμνασμένοις ή δὲ παίδευσις τούς μέν τοιούτους τεχνικωτέρους καὶ πρὸς τὸ ζητεῖν εύπορωτέρους ἐποίησεν . . τοὺς δὲ καταδεεστέραν τὴν φύσιν ἔχοντας ἀγωνιστὰς μεν άγαθους ή λόγων ποιητάς ούχ ἂν άποτελέσειεν, αὐτοὺς δ' αν αύτων προαγάγοι καὶ πολλά φρονιμωτέρως πρὸς διαχείσθαι ποιήσειεν ... § 16 λαβείν την έπιστήμην . . ἔτι δὲ τῶν καιρῶν μὴ διαμαρτείν . . § 17 καὶ δείν τὸν φύσιν έχειν, οίαν χρή, τα μέν εἴδη τὰ τῶν λόγων μαθείν περί δὲ τὰς χρήσεις αὐιῶν γυμνασθηναι . . § 18 χαὶ τούτων μὲν ἁπάντων συμπεσόντων τελείως έξουσιν οί φιλοσοφούντες καθ' ο δ' αν έλλειφθη τι τών ελοημένων, ἀνάγχη ταύτη χείρον διακείσθαι τούς πλησιάζοντας.

Platon setzt an der ersten Stelle bei dem gewandten Redner (der Praxis) ein Dreifaches voraus, trennt aber davon die eigentliche Kunstlehre, nach welcher Phaidros gerade den Sokrates gefragt hatte (269 C αλλά δη την τοῦ τῷ ὄντι ξητοριχοῦ τε καὶ πιθανοῦ τέχνην πῶς καὶ πόθεν ἄν τις δύναιτο πορίσασθαι;): die umfassendere Antwort darauf erfolgt nach längerer Erörterung an der zweiten Stelle (272 A f.). Ungefähr sagt das Isokrates auch, nur mit ein wenig andern Worten. So betont er mehr die naturliche Anlage (φύσις), weil er den praktischen Redner erziehen will, für den die Rednergabe ja in der That sehr wesentlich ist. Die Bedeutung der Uebung (μελέτη Pl., ἐμπειρία, γυμνάζεσθαι

Is.) giebt Platon zu¹) wie die der καιροί. Auch das dritte I forderniss findet sich gleichmässig bei beiden, die ἐπιστήμη, ( wohl sie schwerlich ganz dasselbe darunter verstanden; wenn I krates von παίδευσις spricht, man möchte sagen an demseih Punkte das Satzgefüges, wo bei Platon die Rede auf die réz kommt, so erklärt sich das sehr einfach: Platon behielt das a Wort bei und suchte neuen Wein in einen alten Schlauch giessen, Isokrates verwarf hier das alte Wort mit der Sacl In alle dem liegt an sich nichts, was einem der beiden Auter die Priorität sicherte. Auch die Aussaung, Platon spräche mel fach von einem vollendeten Redner mit einer deutlich geg Isokrates gerichteten Ironie,2) setzt die Priorität der Sophistenre und Platons polemische Hintergedanken bereits voraus. Allein der zweiten Stelle wird ohne Zweisel im tiessten Ernste behaupt dass man jetzt die Erfordernisse einer vollendeten Kunst bestim habe, die vorher noch fehlten. Und an der früheren Stelle sprie Platon gar nicht von dem vollendeten Redner im idealen Sin sondern von dem vollendeten Agonisten oder dem anerkannte berühmten Redner; das konnte Jemand werden auch ohne tiek wissenschaftliche Einsicht vermöge besonderer Beanlagung (d θεία φύσις, der nicht ἐπιστήμη sondern ἀληθής δόξα ins wohnt); wenn ein solcher sich nicht nur ,das mechanische Han werkszeug der Rhetorik'3) zu verschaffen wusste, sondern an wirkliche Einsicht, so musste er ein vollendeter Redner im ideal Sinne Platons werden — aber damit wurde die Rhetorschule, d er durchgemacht, nicht geadelt und nicht zum Range einer wisse schaftlichen Lehre, der Techne in Platons Auffassung, erhob (vgl. 269 C καὶ ταῦτα δη διδάσκοντες ἄλλους ήγοῦνται σφίσ τελέως φητορικήν δεδιδάχθαι). Ironie liegt also auch in dies Aeusserung nicht, und ebenso keine Spitze gegen Isokrates: g

<sup>1)</sup> Auch die Form des Schlusses ὁ μὴ πειθόμενος κρατεῖ ist eine Cocession an den praktischen Erfolg oder vielmehr den damit rechnenden g meinen Verstand.

<sup>2)</sup> Holzner 20 f.

<sup>3)</sup> So erklärt ἐπιστήμην Holzner gegen Susemihl, Klett u. a. Dageg spricht z. B. 276 A und der sonstige Sprachgebrauch Platons, vgl. Zeller Arc f. Gesch. d. Philos. 9, 525. Platon hat das selbst wohl hier noch im Duak lassen wollen, sonst hätte er die ἐπιστήμη in erster Linie genannt, nicht a accedens (προσλαβόντι).

meinsam setzen Beide statt der alten Unterweisungen der Techniker eine dreisache Bedingung für den vollendeten Redner, nur dass bei Platon allmählich die wissenschaftliche Einsicht ganz in den Vordergrund tritt.

Die einzige Stelle der Sophistenrede, die im Phaidros berücksichtigt zu sein scheinen könnte, ist die Erklärung § 16: φημί γὰρ ἐγὼ τῶν μὲν ἰδεῶν, ἐξ ὧν τοὺς λόγους ἄπαντας καὶ λέγομεν καὶ συντίθεμεν, λαβεῖν τὴν ἐπιστήμην οὐκ είναι των πάνυ χαλεπων, ήν τις αύτὸν παραδώ μη τοις έφδίως ύπισχνουμένοις άλλὰ τοῖς εἰδόσι τι περὶ αὐτῶν. Wenn nun Platon 269 C sagt τὸ δὲ ἕκαστα τούτων πιθανῶς λέγειν τε παλ τὸ όλον συνίστασθαι (οὐδὲν ἔργον) αὐτοὺς δεῖν παρ' ξαυτών τους μαθητάς σφων πορίζεσθαι έν τοῖς λέγοις, so sagt er οὐδὲν ἔργον aus der Ansicht der von ihm bekämpften Redelehrer heraus, während er selbst dies für etwas besonders Schwieriges hält. Und doch ist das Zusammengehen des Isokrates mit jenen nur scheinbar, weil er den Mund in der zu (oder gleich nach) der Eröffnung seiner Schule herausgegebenen Rede etwas voll nimmt: mit nichten will er den Redeschülern das Wichtigste überlassen sondern es ihnen in seiner Schule aus seiner vollen Einsicht heraus beibringen; wenn sie ihn nur aufsuchen wollen, so wird es ihnen nicht gar so schwer werden, das zu lernen, was andere Lehrer trotz ihrer Versprechen ihre Schüler selber sich verschaffen lassen. Auch hier war er mit den Forderungen Platons einverstanden.

Ebensowenig beweist der selbstbewusste Ton φημὶ γὰς ἐγώ für die Priorität der Sophistenrede, wie man neuerdings gemeint hat.¹) Hiermit nimmt Isokrates seine Ankündigung auf: εἰ δὲ δεῖ μὴ μόνον κατηγοςεῖν τῶν ἄλλων ἀλλὰ καὶ τὴν ἐμαυτοῦ δηλῶσαι διάνοιαν, ἡγοῦμαι πάντας ἄν μοι τοὺς εὖ φρονοῦντας συνειπεῖν κτλ. (§ 14), auch diese zeugt von Selbstbewusstsein. Und doch könnte er so sprechen, auch wenn er sich bewusst wäre, mit dem einen befreundeten Platon in der Hauptsache einig zu sein, da er ja nicht ihm sondern den gemeinsamen Gegnern, seinen Rivalen, seine Ansicht entgegenstellt. Seine Selbstständigkeit konnte er sich in untergeordneten Dingen wahren, auch wenn Platon vorangegangen war, indem er die (in Athen?) lebenden

<sup>1)</sup> Natorp Philol. N. F. 2, 620 Anm. 76. Hermes XXXII.

Redelehrer (§ 12f.) von den Versassern der alten τέχναι (§ 19f.) schied, gegen Alkidamas und "Eristiker" (9ff. 1ff.) zu Felde zog, der φύσις eine grössere Bedeutung als Platon einräumte, die Lehrbarkeit der Tugend bestritt u. dgl. Und dass er nicht ganz neue und unerhörte Dinge vorbringen wollte, verkändet er, ja selbst mit seinem Apell an alle Wohlmeinenden.

Somit haben sich uns viele gemeinsame Lehren und Wendungen beider befreundeten Männer ergeben, dagegen trotz der Abweichungen im Einzelnen keine Beweise für die Priorität der Sophistenrede oder für eine gegen diese gerichtete Polemik, auch keine versteckte, im Phaidros.

Um hier noch einen Augenblick zu verweilen: was war es, was dieses gemeinsame Vorgeben veranlasste, was in Platon eine gewisse Begeisterung für den uns so seicht erscheinenden Rhetorentsachte zu der Zeit, als dieser seine Schule eröffnen wollte oder soeben eröffnet hatte? Eine Antwort hat L. Spengel zu geben versucht: 1) im Gegensatze zu dem sophistischen Charakter der Rhetorik bis auf seine Zeit, sowohl ihren paradoxen Spielereien wie besonders der in der Praxis allein gepslegten gerichtlichen Beredtsamkeit, habe Isokrates der Rhetorik ein höheres und ehrenvolleres Gebiet zugewiesen, die berathende Rede, die das gemeinsame Wohl Aller bezweckte. Man darf nun diese Ausführungen dahin ergänzen, dass er auch in der Lehrmethode gegen die allmeine Praxis auftrat und in den Anforderungen, die er an sich und seine Schüler stellte, sich dem Standpunkte Platons näherte oder wenigstens eine Zeit lang ihm sich stark zu nähern schien. Er war der, ,der die Theorie zumeist gehoben und ihr eine gewisse. Vollendung gegeben hat',2) der Vorgänger des Aristoteles. Dieser selbst hat trotz der persönlichen Spannung ,das Verdienst des Isokrates als eines eleganten und sorgfältigen Redeversertigers nicht verkannt',3) wenn auch nicht') jenes von Spengel hervorgehobene Verdienst, da in der Theorie und Lehre Aristoteles ihn vollends überflügelt hatte. Und doch beweist Isokrates' Uebereinstimmung mit Platon')

<sup>1)</sup> Ueber das Studium der Rhetorik bei den Alten, Abh. der Münch. Akad. 1842, S. 17.

<sup>2)</sup> Spengel S. 8.

<sup>3)</sup> Spengel, Ueber die Rhetorik des Arist., Abh. Münch. Akad. 1851, 470 f.

<sup>4)</sup> Spengel, Is. und Platon 738f.

<sup>5)</sup> Dass bei ihm 279 B Is. Liebling des Sokrates heisst, würde für den

und dessen Lob am Schlusse des Phaidros, was der Philosoph von ihm erwartete: und dass Isokrates damals Lust und Muthfühlte, Platons Hoffnungen zu erfüllen, wird sich nicht leugnen lassen.1) Er suchte die verschiedenen Gesichtspunkte seiner Vorgänger zu vereinigen, durchzubilden und anzuordnen, das Wichtige vom Unwichtigen zu scheiden und zuerst ein umfassendes systematisches Lehrgebäude aufzurichten. Mochte später Aristoteles das nicht kennen (weil es nie veröffentlicht wurde) oder nicht anerkennen, so konnte Isokrates doch selbstbewusst seinen Rivalen entgegenhalten: φράζειν οὐδὲν μέρος ἔχοντες τοις μαθηταις  $\tau \tilde{\omega} r \epsilon l \rho \eta \mu \acute{\epsilon} r \omega r \acute{\epsilon} \mu o \tilde{v}$  (12, 16). Wenn man dies bedenkt, so versteht man, welche Hoffnungen und Erwartungen Platon auf ihn setzte, als Is. mit ihm zusammen den Kampf gegen die Techne ausnahm und ihre gemeinsamen Ansichten und Absichten durch die Gründung einer eigenen Schule zu verwirklichen sich anschickte. Man würde es vielleicht noch besser verstehen, wenn man Platonische Gedanken und Begriffe bei Isokrates wiederfände, wenn man nachweisen könnte, dass der ältere Praktiker von dem jüngeren Theoretiker, der unbedeutendere Rhetor von dem bedeutenden Philosophen gelernt hatte oder in personlichem Verkehre angeregt wäre.

Lässt sich nun die Priorität des Phaidros beweisen, nachdem sich herausgestellt hat, dass das Umgekehrte, die Priorität der Sophistenrede, weder bisher bewiesen ist noch überhaupt beweisbar scheint?

Mit sicherem philologischen Takte haben Spengel, Usener, Zeller u. A. die Abfassung des Phaidros nach der Sophistenrede für unmöglich erklärt, aber ein überzeugender Beweis gegen die zum entgegengesetzten Ziele führenden Argumente kann offenbar nicht darin liegen,<sup>2</sup>) da Spengel selbst später seine Ansicht geändert hat und hervorragende Gelehrte wie Siebeck und Natorp es für denkbar, ja wahrscheinlich halten, dass Platon durch die Sophistenrede des Isokrates nicht die Augen geöffnet seien. Freilich müssten wir dann sagen, was diese abschwächen: Platons helle Begeisterung für Isokrates wurde durch dessen Machwerk nicht abge-

unmittelbaren Zusammenhang dieser Männer nur dann beweisend sein, wenn der Phaidros vor Sokr. Tode geschrieben wäre; vgl. Usener Rh. Mus. 35, 139.

<sup>1)</sup> Trotz Spengel, Ueber das Studium der Rhetorik 17.

<sup>2)</sup> Trotz Zeller Archiv 9, 526.

kühlt, er sah auch weiter in ihm den Mann der Zukunft. Das hält auch Blass für möglich, der allein die Gegengründe zu entkrästen versucht hat.

Wenn aber Spengel erklärte ,Platon konnte nie und nimmer am Schlusse eine besondere Ausnahme von unserm Redner oder gar eine Hinneigung dessen zur Philosophie hoffen, wenn er den Phaedrus zu einer Zeit geschrieben oder ausgegeben hätte, wo der Charakter des Isokrates sich schon entschieden genug entwickelt und ausgeprägt hatte',1) so durfte Blass dies (er nennt allein Susemihl) nicht mit den Worten bezweifeln: "Wesshalb denn nicht? etwa weil Is. in dieser Rede deutlich zeigt, dass er [noch] kein Philosoph ist? Aber das, denke ich, hat er überall und stets gezeigt, und darnach hätte sich Pl. über ihn überhaupt nie so äussern können' u. s. w.2) Wer zugiebt, dass der Rhetor sich in seiner Sophistenrede deutlich als un philosophischen Kopf verräth, und dagegen Platons Zeugniss φύσει γὰρ ἔνεστί τις φιλοσοφία τῆ τοῦ ἀνδρὸς (sc. Ἰσοκράτους) διανοία (Phaedr. 279 B) halt, der muss doch ohne Zweifel das gerade Gegentheil von Blass schliessen und den von Spengel gesuchten terminus ante quem sur den Phaidros in der Sophistenrede sehen. Ein noch früherer Termin (,überall und stets') lässt sich nicht auffinden, weil diese Rede am Beginne der Lehrthätigkeit des Isokrates stand (ὅτ᾽ ἦρχόμην περὶ ταύτην εἶναι τὴν πραγματείαν 15, 193) und sein Programm zum ersten Male entwickelte, wie Blass selbst (S. 12) anerkennt und ausführt. Dass aber Platon in späterer Zeit3) seinen Irrthum einsah und Isokrates darum in mehreren jüngeren Dialogen bekämpste, ist ein Resultat der modernen Forschung, das allgemein anerkannt ist, auch von Blass (S. 34 ff.). Also ist es falsch, dass Platon den Rhetor nie durchschaut hätte oder sich nie günstig über ihn hätte äussern können; es bleibt vielmehr bei Spengels Satze: "der grösste

<sup>1)</sup> ls. und Platon 762.

<sup>2)</sup> Gr. Bereds. II<sup>2</sup> 30 Anm. Schon vorher Hermann Gesch. u. System d. Plat. Philos. 382. Dagegen Usener Rh. Mus. 35, 137, Nur wer den Wechsel des Verhältnisses zwischen Pl. und Is. grundsätzlich übersieht, wird in den Worten (278 Eff.) mit C. F. Hermann eine prophetia ex eventu finden können. Dies hat Blass übersehen.

<sup>3)</sup> Eine mehr zeitweilige Verstimmung gegen Is. (Pluntke, Pl.s Urtheil über Is., Progr. Nakel 1870, 13) ist eine ungenaue Formulirung, die falsch wird, wenn man den Gorgias früher gegen Is. gerichtet und Platons Urtheil später im Phaidros gemildert glaubt (Pluntke 8 ff.): S. 374.

Beweis der frühen Absassung jenes Dialoges (des Phaidros) liegt immer in dem Lobe des Isokrates, den man vergebens widerlegen . . wird'. Wenn Blass endlich (im Anschlusse an Bergk, Fünf Abh. S. 31) hinzusügt, um den liebenswürdigen Ton des Phaidros gegen lsokr. zu erklären, Platon hätte nicht den, den er für neue Ideen gewinnen wollte, von vornherein ,in Acht und Bann thun' dürsen, so ist das gewiss richtig. Aber dabei ist übersehen, dass 1. von der Lobpreisung im Phaidros bis zum in Acht und Bann Erklären noch ein weiter Weg ist — warum war Platon gleich so rückhaltslos anerkennend? — und 2. gerade das strittig ist, ob Platon nach dem Erscheinen der Sophistenrede noch Neigung gespürt haben kann, ihren Verfasser für seine neue Idee zu gewinnen, oder ob er das nicht damals bereits für aussichtslos gehalten hat.

Nun fragt es sich zunächst, ob Platon wirklich in Folge des Erscheinens jenes Programmes seinen Verfasser durchschauen konnte und musste, und wie weit sich das beweisen lässt. Sicher zeigte sich Isokrates trotz seines Kampfes gegen die Eristiker, Redelehrer und Technographen mit der Zeit ausser Stande, seine Lehre mittelst philosophischer Durchdringung auf eine andere Stufe, die der Platonischen Forderung, zu erheben. Das lehrt uns aber auch schon sein Programm.

Erstens lief sein Versprechen nur darauf hinaus, seine Schüler, falls sie begabt und fleissig wären, zu ανθηφότεφον καλ χαφιέστερον των άλλων λέγοντας zu bilden (13, 18). Ja, er erklärte: άλλ' οὖτος εἶναι δοκεῖ τεχνικώτατος, ὅστις ἂν ἀξίως μὲν λέγη των πραγμάτων, μηδέν δέ των αὐτων τοῖς ἄλλοις εύρίσκειν δύνηται (§ 12), dachte also nur an die ausserliche Redegewandtheit. Von der Vertiefung des Begriffes τέχνη, der Platons Phaidros gewidmet ist, findet sich hier keine Spur. Platons Antwort hätte also eine Kritik dieses neuesten Auswuchses der alten Bestrebungen sein müssen, nicht eine Verurtheilung des Lysias und seiner Lehre gegenüber dem neuen Gestirne. Vgl. unten S. 377.

Zweitens. War schon der Satz, dass es anerkanntermaassen viele Autodidakten gäbe unter Gelehrten und Staatsmännern (13, 14), vom Platonischen Standpunkte aus ansechtbar (Menon 80 Df.) und die Werthschätzung der natürlichen Beanlagung vor dem Unterrichte (§ 14, oben S. 367 f.) bedenklich, so wurde der ethischen Philosophie der Lebensnerv abgeschnitten durch die Erklärung:

καὶ μηδείς οἰέσθω με λέγειν, ώς ἔστι δικαιοσύνη διδακτόν. δλως μέν γάρ οὐδεμίαν ήγοῦμαι τοιαύτην τέχνην, ητις τοῖς κακῶς πεφυκόσι πρὸς άρετὴν σωφροσύνην ἂν καὶ δικαιοσύνην έμποιήσειεν ού μην άλλα συμπαρακελεύσασθαί γε καὶ συνασκήσαι μάλιστ' ᾶν οἶμαι τὴν τῶν λόγων τῶν πολιτικών ἐπιμέλειαν (§ 21). Platon dagegen setzt voraus, dass der Gegenstand der Rhetorik Recht und Unrecht sei (Phaedr. 261 C, Gorg. 454 B u. ö.), er hält es nicht einmal für nöthig, dies nachzuweisen; nur die Folgerungen zieht er, dass der Redner selbst Recht und Unrecht kennen (Phaedr. 262 C) und bei seinen Schülern voraussetzen oder lehren müsse (Gorg. 460 A). Wer das leugnete, mit dem hatte er nichts mehr zu schaffen. Darum sind die modernen Ansätze Gorgias: Isokr. 13: Phaidros (Siebeck, Natorp) ganz unmöglich, da in diesem Falle für Platon bewiesen sein würde, dass Isokrates nicht einmal in den Grundlagen zu belehren und zu gewinnen war; dieser müsste sich ja gerade dagegen mit Absicht gewendet haben. Aber auch wenn man den Gorgias später setzt,1) kann man sich Platons Hoffnungen nicht erklären, es sei denn, dass ihm die Absage des Rhetors noch nicht vorlag. Denn das, eine Art , Kriegserklärung ',2') bedeuten jene Worte des Isokrates, falls ihm die Sokratisch-Platonischen Grundanschauungen bekannt waren, sei es aus personlichem Umgange mit Platon, sei es auch nur aus dessen kleineren Dialogen.

Aus beiden Gründen ergiebt sich, dass Platons Phaidros ganz anders aussehen müsste, wenn ihm die Sophistenrede vorausgegangen wäre und Platons Aufmerksamkeit erregt hätte. Er hätte dann nicht mehr den Isokrates auf den Schild heben können, ohne sich selbst eine Blösse zu geben, ohne seine eigenen Ziele einem gefährlichen Missverständnisse auszusetzen. Er brauchte ihn dann noch nicht gleich in den Benn zu thun, aber er konnte sich mit einem Hinweise im Laufe des Gespräches begnügen, auch vielleicht eine ernste Mahnung hinzufügen. Denn der Ausweg ist dann ganz abgeschnitten, dass Platon zwar offen die Gegner des Isokrates bekämpfe, heimlich und versteckt aber ihm selbst einige gelinde Zurechtweisungen im Phaidros ertheilen wolle. Wer als Lehrer einer

<sup>1)</sup> Vgl. meine Einleitung zu Sauppes Ausgabe des Gorgias, Berl. 1897, XXXVI ff.

<sup>2)</sup> Zeller, Archiv f. Gesch. d. Philos. II 672, vgl. die Philos. der Griech. II 536, nach Usener Rh. Mus. 35, 137.

Kunst nicht Tugend lehren wollte, sondern ihre Lehrbarkeit überhaupt bestritt und die Existenz einer Tugendlehre (τέχνη) leugnete, von dem konnte Platon nun und nimmermehr verkünden: φύσει γὰρ ἔνεστί τις φιλοσοφία τῆ τοῦ ἀνδρθς ὑιανοία.

Annahme empsehlen könnte, dass Isokrates bereits sein Programm der Oessentlichkeit vorgelegt hatte: δοκεί μοι ἀμείνων ἡ κατὰ τοὺς περὶ Δυσίαν εἶναι λόγους τὰ τῆς φύσεως ἔτι τε ἤθει γεννικωτέρω κεκρασθαι. ὧστε οὐδὲν ᾶν γένοττο θαυμαστον προιούσης τῆς ἡλικίας, εἰ περὶ αὐτούς τε τοὺς λόγους, οἰς νῦν ἐπιχειρεῖ, πλέον ἡ παίδων διενέγκοι τῶν πώποτε άψαμένων λόγων. ἔτι τε εἰ αὐτῷ μὴ ἀποχρήσαι ταὐτα, ἐπὶ μείζω τις αὐτὸν ἄγοι ὁρμὴ θειοτέρα. φύσει γὰρ κτλ. (279 A). Das Urtheil des Sokrates stützt sich also auf die alteren Reden, die vor der durch Aristoteles (Cic. Brut. 48) bezeugten Hinwendung des Isokrates zur Lehrthätigkeit liegen. Von diesem Schritte hosst Platon so Grosses und lässt es den Sokrates prophezeien (μαντεύομαι 278 E), nachdem er aussührlich nachgewiesen hat, dass Lysias und allen bis dahin ausgetretenen Rhetoren dus Beste fehlte.

Der Wortlaut dieser Stelle sührt uns auf den Zeitpunkt, wo Isokrates im Begrisse stand, den höheren Berus zu ergreisen und seine göttlichere Natur zu offenbaren. Die soeben angestellten Erwägungen verbieten uns, die Sophistenrede, mit der er seine Schule eröffnete, oder die er wenigstens im Beginne seiner Lehrthätigkeit herausgab, als vor dem Phaidros veröffentlicht und dem Platon bekannt zu denken. Es bliebe also höchstens die Möglichkeit, beider Entstehen gleichzeitig zu setzen und ihre Uebereinstimmungen aus mündlichen Gesprächen beider Männer oder gleichen Vorlagen zu erklären. Aber auch diese Annahme lässt sich widerlegen.

Die Abhängigkeit der Sophistenrede vom Phaidros ist positiv nachzuweisen. Zwar meint Blass II<sup>2</sup> 29: "Es wird nun sicherlich nicht Isokrates diesen ersten Grundsatz seiner eigentlichen Kunst (§ 17 f. oben S. 367) aus Platon (Ph. 269 D) entlehnt, sondern umgekehrt dieser ihn aus jener Schrift entnommen und damit gebilligt haben". Andere sind ebenso fest überzeugt, dass das umgekehrte Verhältniss sicher sei, ohne dass aus der von Blass angezogenen Parallele eine Entscheidung zu gewinnen ist. Sie folgt aus anderen Stellen.

Uns hat sich bereits oben S. 363 f. ergeben, dass Isokrates in der Bevorzugung des gesprochenen Wortes vor der schriftlichen Lehrunterweisung sich an Alkidamas und vielleicht auch an Platon anschliesst, sogar im Wortlaute, die Sache aber als allgemein bekannt kurz abmacht. Hier ist ausgeschlossen, dass Isokrates der Pfadfinder, Alkidamas oder Platon sein Nachtreter gewesen sei. Die Entlehnung seitens des Isokrates ist um so gewisser, als diese Lehre wohl der Eigenart jener beiden Manner, aber nicht der des Redenschreibers, der von Natur auf die Schrift angewiesen war, entsprach. Hat man doch eben jenes Austreten des Alkidamas bisher fast allgemein als gegen den Redeschreiber Isokrates gerichtet angenommen. Und die Nachahmung der Musterreden, die Platon verwarf, hat Isokrates im Herzen doch gebilligt, wenn er auch nur von Nachahmung seiner Person spricht (τοιοῦτον αύτὸν παράδειγμα παρασχείν, ώστε τούς έκτυπωθέντας καὶ μιμήσαθαι δυναμένους εὐθὺς κτλ. 13,18, vgl. 15,205 f. 12,263). Er musste in den Kampf eingreifen und sich auf Seite der Neuerer stellen und that es halb wider Willen oder wider klare Einsicht: in seinem Kopfe waren die Kampsmittel gegen die alte Techne nicht erwachsen. Nur das musste dahingestellt bleiben, ob der Kampf von Alkidamas, den Isokrates kannte, oder von Platon ausging. Jedoch theilten Platon und Isokrates mit Alkidamas nur eine Lehre: wie steht es mit den übrigen?

Die gemeinsamen positiven Lehren der beiden enthalten einen unermesslichen Fortschritt in ihrer tiesen Aussaung der Redekunst und ihrer Erfordernisse. Auch Bergk¹) hat angenommen, dass dies das Verdienst des Isokrates sei, dessen Gedanken (und Sätze) Platon entlehnt habe, um sie "selbstständig' wiederzugeben. Allein aus Platons Gedankenrichtung und den Keimen der Sokratischen Philosophie lässt sich die neue Lehre ohne Zwang solgerichtig entwickeln, für Isokrates sehlt zu einer solchen inneren Entwickelung jeder Anhalt. Klar wird alles bei Platon formulirt, bei Isokrates ist alles verwässert, entweder unklar oder ganz äusserlich ausgefasst. Wie hätte Platon dazu kommen sollen, aus Unterhaltungen mit dem Rhetor Gedanken und Wortlaut zu übernehmen? Auch um älteres Gut handelt es in der Regel sich nicht, denn die meisten Termini sind zwar sokratisch-platonisch, aber der Gedanken-

<sup>1)</sup> Fünf Abhandlungen, 32 f.

gang und die Folgerungen sind neu, nicht sokratisch. Der Begriff τέχνη, der von Isokrates nicht vermieden wird, trotzdem er die alten τέχναι beseitigen will, ist bei Platon der Eckstein des Gebäudes geworden; einmal braucht Isokrates richtig den Pluralis τέχνας § 10, ein ander Mal scheint er ihn in gleichem Sinne, aber wahrscheinlich bei einer Polemik anzuwenden (§ 21, oben S. 374), ein drittes Mal entschlüpft ihm das Wort τεχνιχώτατος (§ 12) in dem alten, von Platon beseitigten Sinne (oben S. 373), und § 15 stellt er zusammen τεχνιχωτέρους καὶ πρὸς τὸ ζητεῖν (sc. ἑαυτοῖς) εὐπορωτέρους.

Von Platons  $\lambda \dot{\phi} \gamma \omega \nu \times \alpha \dot{\lambda} \psi \nu \chi \bar{\eta} c \gamma \dot{\epsilon} \nu \eta$  oder  $\epsilon \dot{i} \delta \eta$  (271 B. D) hat Isokrates wenigstens einen Theil, die είδη oder ίδέαι των λόγων (13, 16 f.): aber während diese Begriffe dort durchsichtig sind, weiss Niemand genau zu sagen, was sie hier bedeuten sollen, zumal Isokrates sie in verschiedenen Reden verschieden anwendet. Diese Unbestimmtheit und Unklarheit beweist schlagend, dass für die sehlenden Begriffe sich zur rechten Zeit Worte eingestellt haben. Ferner besitzt der Rhetor Wissen ( $\tilde{\epsilon}\pi\iota\sigma\tau\dot{\eta}\mu\eta$ , nicht  $\delta\dot{\delta}\xi\alpha$ , § 8, vgl. 16) und rechnet sich zu den Wissenden (τοῖς εἰδόσι τι § 16), ohne dass der Inhalt des Wissens klar wäre: auch diese Schlagworter sind nicht in seinem Kopfe als Aussluss einer neuen, durchdachten Lehre entstanden. Seinen Anspruch auf Wissen hat er später auch ausdrücklich aufgegeben (15, 184: er begnügte sich jetzt mit  $\delta \delta \xi \alpha$  statt  $\xi \pi \iota \sigma \tau \dot{\eta} \mu \eta$ ). Von der schlimmsten Anwendung eines fremden Terminus, dem der Philosophie, soll noch die Rede sein.

Alle diese Ausdrücke erklären sich sofort, wenn man die Abhängigkeit des Isokrates von Platons Gedanken und Darstellung annimmt, ja man darf sagen: auch die, welche jetzt den Phaidros später setzen, müssen zugeben, dass nicht ein Wort der Sophistenrede anders zu sein brauchte, falls der Phaidros voranging. Das hat schon die genauere Betrachtung aller der Stellen ergeben, in denen man neuerdings sichere Anhaltspunkte für die Priorität der Sophistenrede gefunden zu haben glaubte (oben S. 368 ff.). Dagegen ist es ganz unglaublich, dass Platon von Isokrates seine Gedanken entlehnt, dass er aus Freundschaft für Isokrates auch dessen Wortlaut beibehalten habe, dass er erst dessen Worten einen festen Sinn stillschweigend gegeben und für die Halbheit des Rhetors kein Auge gehabt oder keinen Ausdruck gefunden habe. Platon

wollte zu selbstständigem Denken erziehen, Isokrates zu äusserlicher Belehrung und Nachahmung des Lehrers seitens der Schüler: das Beste, was er selbst leisten kann, sucht ein guter Lehrer auch Schülern mitzugeben. Isokrates hat sein Lehen lang abgeschriehen, wenn er sich auch rühmt, die Form selbst erfunden zu haben: von seinen Gedanken behauptet er es selbst nirgends, er wiederholt sie später nur gern und oft. Gedanken von der Tiefe der Platonischen sich anzueignen, war er nur halb fähig, sie auszudenken und Platon zu vermitteln, nie. Dieser war der Vorgänger, Isokrates der Nachtreter.

Doch das wichtigste Argument bleibt noch zu besprechen. Man hat oftmals mit Verwunderung bemerkt, dass Isokrates sich selbst stets einen Philosophien, seine Lehre Philosophie nennt, aber man hat nicht bemerkt, wie es scheint, woher er das hat. Zum ersten Male trat er damit bei der Eröffnung seiner Schule in seinem Antrittsprogramme auf: ,wenn alles dies zusammentrifft, werden vollendet sein die Weisheitsliebenden' sagt er § 18, und § 21 spricht er von den Vorschristen seiner Philosophie (τοξς ὑπὸ τζς φιλοσοφίας ταύτης προσταττομένοις), die eher ἐπιείκειαν als Rederei (byrogelar) fordern wurde. Wie in aller Welt kommt er zu dieser Bezeichnung, die man für Anmaassung zu erklären meist geneigt ist? Aber Anmaassung erklärt nichts; ein neuer Redelehrer musste doch, sollte man meinen, sich deutlich als solchen in seinem Programme bezeichnen, nicht mit dem Kampfe gegen die , Eristiker' anheben, um schliesslich von seiner Philosophie zu sprechen und Philosophen in seine Schule zu laden.

Die Antwort giebt der Phaidros. Hier wird die Bezeichnung der Rhetorik als Kunst in der üblichen Bedeutung des Wortes zurückgewiesen und ihm ein neuer tieserer Sinn untergelegt. Aber nun war das alte Wort für die Praxis und gegenüber der grossen Menge missverständlich geworden, man brauchte einen unzweideutigen Namen, der die höhere Stuse dieser neuen Kunst offenbarte, und ihn lieserte das viel umfassendere Wort Philosophie. Dass Platon diesen Begriff im Phaidros geprägt hat, hat v. Wilamowitz nachzuweisen versucht: ,.. Phaidros gebraucht das Wort nicht, und schliesslich fragt er den Sokrates, wie denn jenes Höchste heissen solle, vor dem alle schriftstellerische Herrlichkeit des Rhetors, Dichters und Politikers verbleiche, und Sokrates: τὸ μὲν σοφόν, ὧ Φαίδρε, καλείν ἔμοιγε μέγα είναι δοκεί καὶ θεῷ μόνφ πρέπετν· τὸ

δὲ ἢ φιλόσοφον ἢ τοιοῦτόν τι μακλόν τε ἂν αὐτῷ άρμόττοι καὶ ξμμελέστερον (278 D). Wenn hier nicht die Einstthrung des Terminus als solcher klar ist, dann weiss ich nicht, wo das sein sollte. Auch dies geschieht als Programm der neuen Weltanschauung und Lebensordnung'.1) Aber auch wer nicht zugeben will, dass hier der Terminus überhaupt zum ersten Male geprägt ist,\*) muss doch einraumen, dass hier zuerst die weite Anwendung des neuen Wortes sich findet und als etwas Neues verkundet wird: hier zuerst spricht Platon seine Forderung aus, die er im Einzelnen vorher begründet hat, dass die Rhetorik sich der logisch-ethischen Wissenschaft unterordnen und ein Zweig der Philosophie werden müsse. Isokrates bet die Nutzanwendung gezogen. Das erscheint nun nicht mehr als Anmaassung, sondern als Eingehen auf diese Forderung, als ein Versuch, sie praktisch durchzusühren, die Rhetorik auf diese höhere Stufe zu heben und dies Bestreben durch Annahme der Platonischen Bezeichnung sichtbar an den Tag zu legen. Freilich hat Platon später, als er seinen Irrthum einsah, ohne einen Namen zu nennen, dem Isokrates vorgehalten, dass er das nicht erreicht habe, sondern die Mitte zwischen einem Staatsmanne (vgl. Is. 13,21 u. d.) und einem Philosophen halte (Euthyd. 305C). Aber im Phaidros erwartete er mehr von ihm: εἰ αὐτῷ μὴ ἀποχρήσαι ταύτα, (οὐδὲν θαυμαστόν, εί) ἐπὶ μείζω τις αὐτὸν ἄγοι ὁρμί, θειοτέρα φύσει γάρ, ω φίλε, ξνεστί τις φιλοσοφία τη vou ardoòs diarola. Diese Worte sind nicht der Widerhall der Sophistenrede, sondern die Rede ist des Isokrates Antwort auf jene Prophezeiung: er will nicht δητοφείαν sondern φιλοσοφίαν vortragen (§ 21), wenn auch nicht ganz im Platonischen Sinne ethische Philosophie: χαὶ μηδείς οἰέσθω με λέγειν, ὡς ἔστι διχαιοσύνη 'διδακτόν. Mit dieser Einschränkung war sofort die Frage entschieden: das Wort Philosophie blieb, aber nicht der Inhalt — der Phaidros war vergeblich für Isokrates geschrieben.

<sup>1)</sup> Aus Kydathen Philol. Unters. I 216.

<sup>2)</sup> Z. B. Maass in dies. Ztschr. XXII, 570, 1. Wäre es sicher, dass die Sophistenrede des Alk. (§ 4 S. 362, 1) auch dem Phaidros voranging, so wäre die Frage entschieden: Alk. spricht bereits von seiner Philosophie (15. 29), sogar in der Verbindung έητορικής και φιλοσοφίας (2), doch verursacht ihre Verbindung mit der Stegreifrede ihm noch Bedenken (29 ff.). Diese sind erst von Platon durch Vertiefung des Begriffes der τέχνη beseitigt, und daran, nicht an Alk., knüpste Isokr. an.

Geschrieben aber hatte Platon ursprünglich nicht nur jene Prophezeiung sondern den ganzen Dialog recht eigentlich für den von ihm überschätzten Rhetor. Denn nicht zufällig findet sie sich am Schlusse des Ganzen sondern wie eine Widmung, da eine solche ja nicht gut am Anfange eines Gespräches stehen konnte. Darum heisst es schliesslich (279 B) ausdrücklich: ταῦτα δὴ οὖν ἐγὼ μὲν παρὰ τῶνδε τῶν θεῶν ὡς ἐμοῖς παιδικοῖς Ἰσοκράτει ἐξαγγέλλω, σὸ δ' ἐκεῖνα ὡς σοῖς Δυσία. Lysias und seines Gleichen sind abgethan, die Grundzüge der neuen Lehre sind nachgewiesen: wenn irgend einer ihr nachkommen kann, heisst es nun, wird es Isokrates sein. Der Phaidros enthält das Programm einer wissenschaftlichen (d. h. philosophischen) Rhetorik, nicht für Platons Akademie') sondern für die Schule des Isokrates.

Ob damals, als Platon den Dialog herausgab, der Rhetor seine neue Schule schon in Athen eröffnet hatte oder gerade im Begriff dazu war, lässt die Form der Weissagung nicht erkennen; es macht auch keinen grossen Unterschied. Der Zeitpunkt selbst ist auch durch anderweitige Angaben nicht genau bestimmt. Die Epoche, in der Isokrates seine Gerichtsreden, die im Phaidros gerühmten  $\lambda \acute{o} \gamma o \iota$ , schrieb, ist wohl ausgeschlossen, da das hier erwähnte  $\breve{e} \nu \alpha \gamma \chi o \varsigma$  (257 C), das sich auf Vorgänge des Jahres 403 bezieht, gewiss der fingirten Zeit des Dialoges angehört.<sup>2</sup>) Die letzte Gerichtsrede scheint der 391/89 geschriebene Aiginetikos gewesen zu sein.<sup>3</sup>) Setzt man den Aufenthalt auf Chios (Ps. Plut. 837 B) und die dortigen ersten Lehrversuche später, so ist Isokrates frühestens 388 nach Athen zurückgekehrt,<sup>4</sup>) um dort seine Schule zu gründen. Schiebt man aber diesen Aufenthalt vor dem Aiginetikos ein,<sup>5</sup>) so kann die Schulgründung schon 390/89 erfolgt sein.

<sup>1) &</sup>quot;Gleichsam als das Antrittsprogramm für Platos Lehrthätigkeit in der Akademie" betrachtete den Ph. mit Socher und Stallbaum K. F. Hermann (Geschichte u. s. w. 514). Dagegen Bergk, Fünf Abh. 31, 1.

<sup>2)</sup> Anders Usener Rh. Mus. 35, 150. Dagegen Susemihl Fleck. Jahrb. 121, 707; 123, 657, Zeller II<sup>4</sup> 538 f. u. s. Die Nachwirkungen der alten Begebenheiten sind noch nach über 20 Jahren nachzuweisen: Isokr. 4, 188; Usener S. 143.

<sup>3)</sup> Blass II<sup>2</sup> 236.

<sup>4)</sup> Sauppe in Zimmermanns Zeitschr. f. d. Alterth. 1835, 407 f.

<sup>5)</sup> Usener und Bergk, vgl. Blass 17, 2.

Der Phaidros mag also, obwohl einer der frühesten¹) Dialoge Platons, vielleicht von den grösseren Dialogen der älteste, 390 oder 388 geschrieben sein; die Sophistenrede wird ihm so bald gefolgt sein, als die Langsamkeit des Isokrates es zuliess. Damit war der gemeinsame Kampf gegen die alte Techne beendet, es begannen die Streitigkeiten zwischen Platon und Isokrates.

Die Sophistenrede des Alkidamas erschien sicher nicht nur vor 386/5, sondern auch vor der Sophistenrede des Isokrates; wenn sie, wie oben S. 364 angenommen wurde, auch vor Platons Phaidros geschrieben ist, würde das Programm des Isokrates nicht unerheblich später veröffentlicht sein.

Greifswald. A. GERCKE.

<sup>1)</sup> Wir pflegen die fruchtbare Schriftstellerei Platons zu früh zu setzen und allzu gleichmässig über sein Leben hin zu verurtheilen, obwohl sie doch nur der Aussluss und das πάρεργον der Schulthätigkeit war. Auch für Menon und Symposion sind die Jahre 395 und 385 nur die frühesten Termine [wenn überhaupt Termine: v. Wilamowitz in dies. Ztschr. XXXII, 102], was meist nicht beachtet wird.

## DIE PERSER DES AISCHYLOS.

Die Perser, sind in ihrem Bau von allen erhaltenen Dramen ehen so verschieden wie in ihrem Stoffe. Sie bestehen aus drei Acten, von denen jeder für sich ein  $,\delta\varrho\tilde{\alpha}\mu\alpha',$  d. h. eine abgeschlossene, Action' von Chor und einem oder zwei Schauspielern sein könnte; die Verknüpfung ist nicht nur lose, sondern unzureichend. Es ist nicht erlaubt, die Regeln oder das Herkommen der modernen oder auch der späteren attischen Dramaturgie dem alten Dichter durch Deutungskünste aufzuzwingen, noch gar den Text durch Umstellungen oder Zudichtungen zu normalisiren, wie das mehrfach versucht worden ist. Aber diese Versuche waren verdienstlicher als die am einzelnen Verse klebende Exegese, die gar nicht merkte, welche Schwierigkeiten in der Tiefe lagen. Man muss sich die Thatsachen klar zum Bewusstsein bringen; vielleicht ergiebt sich etwas, das die Singularität begreislich macht. Ich hoffe, das wird sich ganz ohne Polemik darlegen lassen.

Der erste Act beginnt mit dem Einzuge des Chors, der sich sosort selbst als den persischen Senat vorstellt, ohne den Ort der Handlung zu bezeichnen, weil sich jeder den Senat des Reiches in der Reichshauptstadt denkt, auf deren Namen gar nichts ankommt. Ausführlich wird die Grösse des Unternehmens geschildert, das den König und das Heer in die Ferne geführt hat; nach allen Seiten kommen die Stimmungen der zu Hause Harrenden zum Ausdrucke. Nach diesen langen Gesängen sagt der Chorführer 140 ,nun wollen wir uns auf dieses altehrwürdige Gebäude setzen und darüber berathen, wie es dem Xerxes gehn mag'. Freilich, wenn ein Rath auftritt, so erwartet man, dass er zu einer "Sitzung" gekommen ist, also ins Rathhaus gehn, Platz nehmen und debattiren wird: ٤٥وه βουλης sagt man auch in Athen, und die Sitzungen wurden in der Regel unter Dach gehalten: in scharfem Gegensatze zu der Volksversammlung, die unter freiem Himmel tagt, ursprünglich ohne Sitzgelegenheit. Aber das Rathhaus, das wir erwarten, wird mit

στέγος ἀρχαίον sehr wenig präcis bezeichnet, und dass sie sich ,darauf 'setzen wollen (ἐνεζόμενοι), also doch wohl auf die Stufen, auf denen es sich erhebt, ist vollends seltsam. Nun kommt es nicht zu dem, was der Chorführer vorschlägt, weil die Königin dazwischen tritt, und von dem Setzen und dem alten Hause ist nirgends mehr die Rede. Die Rathsherren würden auch in arge Verlegenheit gerathen sein, wenn sie die Sitzung eröffnet hätten, denn die Tagesordnung ,wie geht es dem Heere' bietet wohl zu Liedern, aber zu keiner wirklichen Debatte Stoff. Es ist offenbar, dass die Berufung zu einer Sitzung nichts ist als ein dramatischer Hebel, um den Chor auf die Bühne zu bringen; aber der Hebel ist nicht geschickt gewählt, denn er muss sofort ausser Thätigkeit gesetzt werden. So existirt denn auch das Rathhaus nicht mehr; dennoch muss dieses auf der Bühne eine Realität gewesen sein, und da der Dichter das Haus und das Setzen, vollends das ,auf das Haus setzen' ohne Zweck und Nutzen einführt, so muss sich ihm dies Motiv bequem dargeboten haben.

Die Königin-Mutter kommt stolz zu Wagen¹) in reichem Schmucke mit stattlichem Gefolge angefahren;²) der Chor wirst sich ihr zu Füssen; sie steigt ab, und als diese pomphaste Action sich vollzogen hat, begrüsst sie der Chorsührer.³) Sie ist gekommen, um sich bei dem Rathe Raths zu erholen, hat ihn also gesucht, wo er zu sinden war, also im Rathhause: insoweit ist das Local gut ersunden und wirkt weiter; der moderne Dichter würde die Scene wirklich im Rathhaussaale spielen lassen und auf den Wagen dasür gern verzichten. Der Chor giebt nun der Königin

<sup>1)</sup> Das Bild, wie der Plutes mit seinem Fusse den Wagen des Olbos unstürzt (163), wird der Königin durch ihre eigene Wagenfahrt eingegeben, dem Publicum durch das, was es sieht, erläutert. Ich habe also Her. II<sup>2</sup> 173 wohl zu streng geurtheilt.

<sup>2)</sup> Wir ersahren das 607 ff., wo sie ihren veränderten Aufzug beschreibt. Auf den Costümwechsel wird unsere Exegese noch mehr achten müssen. Es ist wohl wahrscheinlich, aber nicht sicher, dass die Königin am Schlusse des ersten Actes zu Wagen die Bühne verlässt.

<sup>3)</sup> Zwar heisst es ausdrücklich 154, dass alle sie anreden sollen, allein es ist nicht denkbar, dass die Tetrameter 155 anders vorgetragen worden wären als die 173. Der Chorsührer ist eben ideell mit dem Chore identisch. Der Uebergang von 153 zu 154 würde allerdings unerträglich sein, wenn nicht die lebhaste und zeitraubende Action dazwischen träte, dass der Chorsich zur προσχύνησιε niederwirst und dann wieder aussteht.

wirklich Anweisung, wie sie sich gegenüber dem schweren Traumgesichte zu verhalten habe, das sie gesehen hat; bald aber tritt der Bote dazwischen, der natürlich auch den Rath in seinem Hause sucht, und die Unheilskunde, die Erfüllung des Traumgesichts, macht eigentlich die Opfer, die dessen Folgen beschwören sollten, überslüssig. Die Königin sagt das selbst 525; sie will aber trotzdem zu Hause den Himmlischen opfern und dann mit dem Nöthigen für Todtenopfer kommen — sie sagt nicht ausdrücklich ,hierher, aber es muss so verstanden werden, obwohl wir nicht begreifen, wie sie jene Opfer hierher führen könnten. Den Chor weist sie scheidend an, Rath zu halten, was er ja thun wollte und noch nicht gethan hat; jetzt hat er auch Stoff dazu.1) "Und wenn mein Sohn vor mir hierber kommen sollte, so tröstet ihn und geleitet ihn in das Haus (also auch zu mir), damit kein weiteres Unglück geschieht'. Der Fall, der ihr selbst nicht wahrscheinlich ist, tritt nicht ein. Xerxes war zwar nicht nur gerettet, sondern schon in Asien, als ihn der Bote verliess (299. 510), aber sie hatte keinen Auhalt, sein Erscheinen so bald zu erwarten: aber das werden wir der Mutter?) doch nicht verdenken, zumal wenn die Befürchtung vor einem neuen Unheil nicht eitel ist, dem er ausgesetzt wäre, wenn er ohne den Zuspruch und die Begleitung des Rathes nach Hause kame. Was damit gemeint ist, lasst sich aus dem folgenden Liede abnehmen, das den Act abschliesst und die Berathung des Rathes ersetzt. Seine Klagen, die sehr unverblümte Vorwürse gegen den König einschliessen, gehen in die Schilderung der Folgen aus, die die Niederlage für die innern Zustände haben muss: die Völker weigern Gehorsam, Tribut, selbst die Zeichen der ausseren Ehrerbietung, denn die Macht des Königs ist gebrochen; das Volk murrt, denn mit dem Joche der militärischen Gewalt ist der Knebel des Mundes gelöst. Also Revolution droht: die Mutter fürchtet für die Sicherheit ihres Sohnes in den Strassen der Stadt und will ihn

<sup>1)</sup> Dass das gesunde Gefühl und die alte Bühnenpraxis gleichermaassen hier ein letztes Wort an den Chor und eine Anweisung für sein weiteres Verhalten verlangen, sollte unmittelbar einleuchtend sein. Die Aufforderung zur Berathung passt nur an dieser Stelle in den Mund der Königin, da sie ja eine Sitzung des Rathes aufgesucht und unterbrochen hatte.

<sup>2)</sup> Das mütterliche  $\eta \partial os$  hat dem Dichter besonders am Herzen gelegen, nirgend seiner als 296, wo sie aus einem Umwege nach dem Sohne fragt, und der Bote seinsühlig merkt, wo sie hinaus will.

durch das Geleit des Rathes sichern. Das ist alles durchaus angemessen, nicht minder, dass sie eine solche Sache nur von fern andeutet; 1) aber ihre Anweisung ist etwas seltsam, wenn der Rath im Rathhause sitzt: ging da der Weg zum Schlosse vorbei, oder sollte der König nicht geraden Wegs nach Hause gehen? Wäre es nicht besser, ihm eine Bedeckung entgegen zu schicken?

Ehe wir weiter gehen, um schliesslich auch diese Fragen zu beantworten, wird es gut sein, die ersten Scenen des Agamemnon zur Vergleichung heranzuziehen. Auch sie werden von dem Rathe als Chor und der Königin gespielt; auch dort harrt man einer wichtigen Entscheidung und erfährt sie. Aber der Aufbau der Handlung beweist, wie viel der Dichter gelernt hat. Es ist ein festes Local gegeben, der Platz vor dem Schlosse; dorthin eilt der Chor, weil er an allen Tempeln Vorbereitungen zu Dankopfern gesehen hat; dort trifft er die Königin beim Opfer, und da diese den Gottesdienst nicht unterbrechen darf, so hat er für die Lieder, mit denen die Empfindungen der Harrenden zum Worte kommen, reichlich Zeit, so dass auch diese durch den Prolog des Wächters, der dem Publicum sofort die Entscheidung mittheilt und die Handlung in Gang bringt, nicht beeinträchtigt werden. Auch die drohende Volksstimmung wird ausgeführt, sehr viel breiter und sehr viel bedeutender, da sie sich nicht wider den schmählich Besiegten, sondern wider den Sieger richtet. Man erkennt überall denselben Dichter, aber erst im Agamemnon steht er auf der Höhe der Kunst.

Der zweite Act wird ohne Vermittelung durch das Erscheinen der Königin eingeleitet, die schon durch ihr Aeusseres, das sie selbst beschreibt, den Umschlag des Geschickes zur Anschauung bringt. Sie kommt zu Fuss, in Trauerkleidern, ihr Gefolge trägt die Trauerspenden: es sind  $\chi o \eta \phi \delta \rho o \iota$ . Aber während sie vorher nur ,der Erde und den Todten' opfern wollte (523), beschwört sie jetzt allein den Dareios, den der Chor allerdings namhaft gemacht hatte; der Chor singt das Beschwörungslied, das durch fremdartige Färbung der Rede, der Rufe, der Rhythmen das Exotische markirt, und wir sehen den Geist des Dareios, über der Krönung seines

<sup>1)</sup> Vorher (213) hat sie mit Emphase gesagt, dass Xerxes als unverantwortlicher Souverain für eine Niederlage nicht zu büssen hätte. So ist es auch wirklich. Indessen ist das nur sein empfunden, dass sie im Momente des Unglückes besorgt ist, ob auch das Recht seiner Stellung unangetastet bleiben werde.

Grabes (659) aufsteigen. Also es hat sowohl die Absicht des Opfers gewechselt als auch das Local: denn Gräber sind nicht im Innern der Stadt, geschweige vor dem Rathhause. Natürlich aber reden die Personen nicht im mindesten so, als existirten diese Widersprüche: der moderne Dichter (und, wollten wir die undankbare Aufgabe versuchen und die Perser jetzt insceniren, der Regisseur) müsste den zweiten Act auf dem Friedhofe vor den Königsgrabern spielen lassen, und wenn ein Vorhang und damit die Möglichkeit wirklicher Actschlüsse existirt hätte, so würde auch Aischylos die beiden Acte anders, als er es jetzt thun musste, verbunden haben. Aber das versteht man nun vollkommen, wesshalb die Königin mit dem Opfer wiederkommen wollte und das doch nicht begründen konnte und nicht einmal ausdrücklich sagte. Mas begreift auch, dass der Traum eine doppelte Bedeutung hat. Sein Inhalt erfüllt im ersten Acte vollkommen seinen Zweck, das kommende Unheil voraus zu deuten; aber äusserlich soll er auch den zweiten Act vorbereiten, indem ein Opfer für die Todten und darunter für Dareios angeordnet wird: jetzt, wo es gebracht wird, ist von dem Traume keine Rede mehr, und das, was jetzt dem Dareios vorgetragen wird, würde allein seine Beschwörung hinrei-Man kann die Verbindung der Acte unmöglich chend motiviren. loben; man muss aber weiter gehen: auch nach dem Folgenden zu wird sich die Verbindung sosort als dürstig herausstellen; dagegen bedürfte es dort nur eines formellen Abschlusses, am Anfange nur einer kurz exponirenden Rede der Königin, dann wäre der Act ein Drama für sich, eine Einheit, ein ebenso grossartiges Bild der Persergrösse und Hellenengrösse wie der erste Act, der sich auch mit leichten Mitteln, durch ein anderes Schlusslied, zu einem Ganzen abrunden liesse.

Die Ueberleitung vom zweiten zum dritten Acte geschieht auch nur mit äusserlichen Mitteln, aber angemessen. Die Königin musste entfernt werden, da der Dichter sie in dem ganz lyrischen letzten Acte nicht brauchen konnte;¹) das ging nicht ohne ein besonderes

<sup>1)</sup> Vornehmlich weil ihr Trost dem ganzen Tone des Schlusses, völliger Verzweiflung, entgegengewirkt haben würde. Aber da die Königin in den beiden ersten Acten nicht singt, war der Schauspieler, der sie gab, schwerlich für Gesang geeignet, so dass auch daher diese Rolle unterdrückt werden musste. Dann würde man annehmen müssen, dass den Xerxes ein neben den Schauspielern eingeführter Sänger spielte. Die beiden Schwestern in den

Hülfsmotiv, da die Mutter die Nächste dazu ist, einen unglücklichen Sohn zu empfangen. Also weist Dareios sie an, nach Hause zu gehn und ihrem Sohne neue Kleider zu bringen, da er nur noch Lumpen auf dem Leibe hätte. Damit sind wir auf das Costüm vorbereitet, in dem Xerxes auftreten wird, als Gegensatz zu der majestätischen Pracht des Dareios. Ferner ist es für die Frau bezeichnend, dass ihr die äussere Vernachlässigung ihres Sohnes so unerträglich ist, dass sie eilt ihm frische Kleider zu bringen, auch auf die Gefahr hin, dadurch das Wiedersehen hinauszuschieben. Wenn sie selbst so wenig zuversichtlich sagt, ,ich will den Versuch machen, meinem Sohne zu begegnen ',') so ist das ein Wink an

Sieben singen auch nur (vom Schlusse sehe ich ab). Die Kinderrollen in der Alkestis, der Andromache, den Hiketiden des Euripides, der Phryger des Orestes (der auch ein paar Verse spricht) sind Gesangparthien, die den Schauspielern nicht mit zugetheilt waren. Wir haben keine Ueberlieferung, aber diese Verwendung besonderer Sänger dürfte von Alters her in der Tragödie bestanden haben. Denn der Sprecher, der doch aus der ionischen recitativen Poesie geholt ist, hat seiner Natur nach mit dem antistrophischen, wirklich melodischen Gesange nichts zu thun. Dagegen konnte zu dem Chorgesange ebenso gut ein Einzelsänger treten, wie ihn namentlich die Aulodik ausgebildet hatte. Ganz etwas anderes ist die Recitation nichtrespondirender Parthien in andern als den gewöhnlichen Maassen, namentlich Anapäste, deren Composition, soweit sie bestand, nur jener gesteigerte Vortrag mit dem seiner eigenen Natur nach musikalischen Accente ist, den die Kitharodik entwickelt hatte und der später alle Cantica beherrscht. Der Art ist der herrliche Monolog des Prometheus, in den zwei anapästische Parthien eingelegt sind, weil dieses Maass, das man an dieser Stelle erwartete, für den Chor, der zu Wagen kam. unverwendbar war. Anapäste der Schauspieler vor der Parodos sind auch später, bei Sophokles in der Elektra, bei Euripides häufig angewandt. Dem Wechsel der Rhythmen entspricht so wie es nur einem Meister gelingt der Wechsel des Tones. Und dass ein bakcheischer Tetrameter und ein Bakchius und Dochmius (117, derselbe Vers Eur. Or. 179) in dem Momente, wo der Titan staunend das Nahen eines lebenden Wesens in der Einöde spürt, eintritt, dürste selbst als Singularität nicht Befremden, sondern Bewunderung hervorrufen. Aber die ersten Rufe Kassandras Ag. 1072. 1080 sind ganz ähnlich. Uebrigens bietet jedes Drama des Aischylos Singularitäten, und gerade wer die feste Praxis der späten Tragödie sich klar zu machen sucht, wo wir reiches Beobachtungsmaterial haben, sollte in der Zeit der Entwickelung, für die wir leider nur ein paar Belege haben, das Generalisiren scheuen.

<sup>1) 850</sup> ὑπαντιάζειν ἐμῷ παιδί, oder παιδὶ ἐμῷ, πειράσομαι ist überliefert; über die Elidirbarkeit des Iota debattire ich nicht (über die von αι übrigens auch nicht). Es genügt in ἐμῷ Verderbniss zu suchen, und ich habe mich längst gewöhnt παιδί πως πειράσομαι für richtig zu halten, die

die Zuschauer, die keine solche Begegnung schauen werden und nicht erwarten sollen. Als Ergänzung tritt nach des Dichters Absicht der Austrag hinzu, den die Königin am Ende des letzten Actes dem Chore gab: "sollte Xerxes vor mir hierher kommen, so tröstet und geleitet ihn". Das sollte den dritten Act mit dem ersten verbinden, äusserliche Verknüpfung statt inneren Zusammenhanges. Hier würde dieser Austrag unerträglich sein, denn hier sind wir am Grabe, wo der Chor weder verweilen noch Xerxes erwartet werden konnte. In Wahrheit müsste Ortswechsel eintreten; der Noth gehorchend hilft sich der Dichter durch Schweigen. Sein Chor bleibt, weil er Chor ist, singt ein Lied, in dem jeder Hinweis auf die gegenwärtige Situation vermieden ist, und wird durch das Erscheinen des Xerxes vollkommen überrascht; das Austreten der neuen Person reisst die Handlung gewaltsam in ein neues Fahrwasser.

Dareios giebt seiner Gattin noch einen andern Austrag, der über das Drama hinausreicht. Sie soll den Sohn trösten, der nur für ihren Zuspruch empfänglich sein würde. Darin liegt, dass wir uns nicht zu wundern baben, wenn der Chor seinen König nicht zu beruhigen vermag und es kaum versucht,1) und dass wir von dem Bilde des Verzweifelnden nicht ohne die Beruhigung scheiden müssen, die Mutter werde dieser Verzweiflung Herr werden. Es hat aber noch mehr zu bedeuten und gehört mit den Weisungen zusammen, die Dareios für die künftige Haltung der persischen Politik giebt, der er jede Expedition wider Hellas verbietet (790). Als der Dichter sein Drama schrieb, war Xerxes wieder der εὐδαίμων βασιλεύς, der stolze und mächtige Herr von Asien, zu dem die Hellenen wohl oder übel mit Respect, manche mit Neid und Begehrlichkeit aufblickten. Gegenwart musste mit dem Bilde der tiefsten Demüthigung, das der Schluss giebt, irgendwie vermittelt werden; aber diese Vermittelung durste nimmermehr selbst zur Darstellung kommen. Es war dramatisch und menschlich das beste, die Mutter, deren Majestät sich gezeigt hatte, mit ihr zu beaustragen. Von dem Einflusse,

Unsicherheit der Erwartung verstärkend. Aischylos liebt diese Indefinita und sie sind öfters entstellt.

<sup>1)</sup> Es bietet natürlich gar keinen Anstoss, dass die Königin 530 dem Chore denselben Auftrag giebt, den Xerxes zu trösten. Nur wenn sie es hier hinter den Worten des Dareios thäte, würde es unerträglich sein.

den Atossa factisch auf Xerxes ausübte, hat Aischylos schwerlich etwas gewusst, da er ihren Namen verschweigt, so viele Namen von Satrapen und Feldherren er auch erfand. Nicht minder bedeutsam ist das Verbot eines Rachekrieges, das natürlich der Wirklichkeit entsprechen musste und wirklich der Ruhe entspricht, die nach dem Falle von Eion thatsächlich geherrscht hat, bis Persien den Rachezug doch versuchte und sich die neue Demüthigung durch die Niederlage am Eurymedon zuzog. Wir wollen uns merken, dass wir das Drama durch richtige Interpretation auf die Jahre 474—68 etwa richtig datiren könnten, wenn die Didaskalie fehlte.¹)

Der letzte Act zeigt das Zusammentressen des einzelnen Flüchtlings Xerxes mit den Vertretern seines Volkes. Wo sie sich tressen, ist nicht gesagt; irgendwo vor der Stadt geschieht es, auf der Landstrasse. Wir haben gesehen, wie passend es wäre, wenn der Rath seinen König eingeholt hätte, um ihn zu geleiten. So hat der Dichter es sich wohl gedacht; aber er durste es nicht geradezu sagen. Ohne eine eigentliche Begrüssung sinden sie sich sogleich in Klagen um die Gesallenen zusammen; dann stellt sich Xerxes an die Spitze des Chores als ¿ξάρχων Θρήνου und sie setzen sich mit den wilden Gesten und Weisen eines Leichenzuges<sup>2</sup>) in Bewegung. Von Dareios, der Mutter, dem Volke, der Zukunst Persiens ist keine Rede. Als eine Art Cantate könnte dieser Act sehr wohl sür sich bestehen; er liesse sich auch ohne viele Mühe an den ersten schliessen: nur solgen könnte nimmermehr etwas aus ihn, da er eine ἔξοδος ist.

So stellt sich dieses Drama dar, im Sinne der späteren und schon im Sinne der Orestie wahrlich keine Tragödie, sondern drei in Wahrheit selbstständige Acte, in denen sich die Wirkungder Niederlage auf das Volk der Perser im Wesentlichen lyrisch darstellt, gedichtet allerdings von einem geborenen Dramatiker, der in jedem Acte tragische Rührung und scenisch wirksame Bilder zu erzeugen versteht. Aber die Einheit der Handlung hat er noch nicht erreicht. Man denkt an die Komödie, die selbst noch unter den Händen des Aristophanes in den lustigen Scenen hinter der Parabase viele Einzelbilder giebt, die sich auf dem Boden einer

<sup>1)</sup> Die Acht des Themistokles, den die Perser noch verherrlichen, würde die Grenzen noch enger, 474—71 ziehen.

<sup>2)</sup> Das habe ich näher ausgeführt Comment. metr. II 21. 32.

Ersindung (der ὑπόθεσις) leicht und hübsch entwickeln, deren es aber eben so gut auch mehr und auch weniger geben könnte. Von Kratinos wissen wir und würden es auch sonst annehmen, dass der Bau seiner Komödie noch viel loser war. Es ist sehr beherzigenswerth, dass Aischylos noch 472 eine Tragodie ohne jede Einheit der Handlung bauen konnte. Man wird seinem Prometheus den Vorwurf des ἐπεισοδιῶδες nicht ersparen können; die Sieben haben überhaupt nicht erreicht, dass die zwei Stoffe, die Rettung Thebens und der Untergang des sündigen Hauses, mit einander verschmolzen; selbst bei den Choephoren hat sich gezeigt, dass ein grosses lyrisches Stück mehr eine Parallele als eine nothwendige Ergänzung des Dialoges ist.1) Daran erkennen wir die mühevolle Arbeit, durch die sich der Schöpfer der Tragödie erst zu der Höhe der Kunst emporgearbeitet hat; wir müssen uns das namentlich für die Reconstruction der verlorenen Dramen gegenwärtig halten. Es ist aber auch zu begreifen, dass Euripides, als er gegen Ende seines Lebens vielfach in Rhythmen und Stoffen und Bühneneffecten auf die älteste Tragodie zurückgriff, sich berechtigt glaubte, Dramen von so episodischem Charakter zu bauen wie seine Phoenissen.

Der dritte Act ist nur ein grosser Threnos; das war ein gewöhnliches Motiv. Der zweite giebt eine prächtige Todtenbeschwörung, die voraussetzt, dass die scenische Vorkehrung dafür auf dem Theater möglich war; da Aischylos in seiner Odysseustrilogie ein Drama Ψυχαγωγοί verfasst hat, aus dem Worte des Teiresias erhalten sind, also die Hadesfahrt des Odysseus in eine Todtenbeschwörung umgesetzt hat,²) ist anzunehmen, dass ihm dieser

<sup>1)</sup> Das ist in meiner Ausgabe S. 38 gezeigt.

<sup>2)</sup> Puzaywyol Ilnvalónn Ootolóyol Klonn satuquen schliessen sich so gut zu einer Tetralogie zusammen, dass ich mich darauf verlasse. Einen der ersten Titel auf ein Satyrspiel zu beziehen ist moderne Verkehrtheit: Aischylos scheute sich nicht einen Nachttopf zu nennen und die Excremente des Seevogels bezeichnet er mit tragischer Periphrase. [Dieterich Pulcinella 21.63 vertritt die entgegengesetzte Ansicht und hält auch die Kilissa der Choephoren für eine komische Figur. Dann müsste es auch der Wächter des Agamemnon sein, der gar einen Luftsprung thut. Dieterich hat eben grelle Charakteristik, die die Dinge und die Menschen schildert wie sie sind, mit beabsichtigter Lächerlichkeit verwechselt. Sind Edgar und Kent im Lear komische Figuren? Auch der Herold der Hiketiden müsste dann komisch sein. In Wahrheit erhält der Barbar um ihn zu charakterisiren niedrige Züge ganz

scenische Effect zu Gebote stand und nicht für diesen Stoff erfunden ward. Der Aufbau des ersten Actes geschieht auch mit ziemlich gewöhnlichen dramatischen Mitteln, und doch lässt sich noch erkennen, dass Aischylos ihn auf fremdem Grunde angelegt hat. Phrynichos, der den Ruhm überhaupt verdient, die vaterländischen Siege im Reslexe, den sie auf Asien warsen, zur Darstellung gebracht zu haben, hat seine Phoenissen mit einem Prologe begonnen, den ein Eunuch sprach, während er die Sitze für die persischen Rathsherren bereitete. Also kamen die Personen

wie die Sklaven; der Theoklymenos der Helena geht darin sehr weit, der Phryger des Orestes bis zum äussersten. Auch der Wächter der Antigone ist keineswegs ein Unicum: der Alte der Trachinierinnen, der mit Lichas zankt, schwächer der Korinther des Oedipus, ist mit Zügen seiner niedern Sphäre ausgestattet, die freilich nicht heroisch, nicht σπουδαία ist. Der Contrast zu den Heroen ist beabsichtigt, aber nichts Lächerliches. Wer über Kilissa lachen kann, mag auch über den alten Daniel in den Räubern lachen. Zusatz bei der Correctur.] Die Todtenbeschwörung der Yvzaywyol fand an dem See Populs statt, dessen Anwohner der Dichter zu Verehrern des Hermes machte, weil sie die Kunst besassen, mit dessen Hülfe die Todten zu beschwören (Homer. Unters. 173 f.). Da der See des Phorkos bei Kyme liegt, wo ein Eingang zur Unterwelt ist, wird Aischylos erst nach der sicilischen. Reise die Odyssee dramatisirt haben, wenn auch schwerlich auf der Bühne Damals dichtete und spielte auch Sophokles die mit fester Hinterwand. Nausikaa. Den Tod durch den Rochenstachel in einer so seltsamen Weise bedurfte der Dichter gerade, weil er die homerische Odyssee dramatisirte, also den Tod durch Sohneshand nicht brauchen konnte: er musste die Telegonie eliminiren. Sophokles hat den äusserst dankbaren Stoff in seinem Alter gesondert behandelt. Auch die Kirke war für ein lustiges Spiel nur dann recht geeignet, wenn Telegonos ignorirt ward. — Dass Sisyphos aus der Unterwelt, d. h. aus seinem Grabe, heraus kam und die Satyrn sagten: , sollte das eine Feldmaus sein bei der ungeheuren Grösse' (Frgm. 227), glaube ich zwar, aber es ist nicht zwingend. Andere Erscheinungen aus der Unterwelt kenne ich nicht, aber sie werden zahlreich gewesen sein; wir haben allen Grund, einen gewaltigen Reichthum scenischer Mittel anzunehmen, gerade weil die Behandlung noch frei und gar kein fester Ort gegeben war. Fliegende Wesen sind eingeführt gewesen, z.B. Schlaf und Tod in den Karern (nach dem II der Ilias), die "Phorkiden", doch wohl auch Perseus, Eos im Memnon, die Boreaden im Phineus. Verwandlungen in Thiere, wie bei Io, mussten doch wohl in Kallisto und Kirke sichtbar werden. Mischwesen sind Glaukos, Proteus, Sphinx. Aischylos beschränkt die Tragödie noch selbst auf das Menschliche: die Komödie thut diesen Schrit erst im vierten Jahrhundert nach.

1) Die Hypothesis, die dies berichtet, kannte die Phoenissen nicht mehr selbst, sondern nur durch ein Citat des Glaukos aus Rhegion. Die Citate in den Aristophanesscholien (auf die Hesych zurückgeht) und bei dem Antiatti-

vor, die bei Aischylos den Chor bilden, aber wenn ihnen Sitze bereitet wurden, so sassen sie auch, tanzten also nicht, sondern waren Statisten wie die Areopagiten in den Eumeniden. Das bestätigt sich dadurch, dass der Chor aus Phoenikerinnen, also den Wittwen der gefallenen Seesoldaten, bestand. Da schon der Eunuch die Niederlage erwähnte, war für die Rathseitzung in den durch sie erforderlich gemachten Maassnahmen eine geeignete Tagesordnung gegeben. Es ist klar, dass Aischylos Rathsherren und Sitzung herübernahm, aber das letztere Motiv denaturirte, dafür aber unendlich reichere Gefühle erregte, da er sein Drama vor dem Bekanntwerden der Entscheidung beginnen liess. Im Uebrigen wissen wir von der Handlung und den Personen des Phrynichos gar nichts. und es ist übel das zu erträumen.1) Sein weiblicher Chor sang Lieder, die noch nach funfzig Jahren als honigsüss berühmt waren. Indem Aischylos Greise wählte, hat sein männlicher Sinn das ganze Ethos geandert. Er bediente sich des Motives der sehnsüchtig harrenden Frauen gelegentlich (132. 537),3) aber sonst war ihm die Mutter eine erwünschtere Trägerin der weichen Gefühle, und auch sie bewahrt bis zum Schlusse die Würde der Königin. Das Local

cisten gehen in die alte alexandrinische Zeit hinauf; Frgm. 11 scheint aus Didymos zu stammen, der auch viel abschreibt. So war dies Drama wohl zwar nach Alexandreia gelangt, aber dann verschollen.

<sup>1)</sup> Es mag wahrscheinlich sein, seine Aufführung 476 anzusetzen, wo Themistokles dem Phrynichos einen siegreichen Chor ausgestattet hat. Wie man Salamis behandeln kann, ohne den Ruhm des Mannes zu erhöhen, dem der Sieg verdankt ward, weiss ich nicht: Aischylos verherrlicht ihn ja direct. Aber wer behauptet, dass der Dichter sein Drama mit Rücksicht auf den Choregen gemacht habe, der beweise erst, dass der Chorege bestimmt ward, ehe das Drama geschrieben ward. So ist das ein haltloses Gerede.

<sup>2)</sup> Man kommt immer wieder darauf, in den Phoenissen des Euripides, deren Chor so seltsam gewählt ist, noch Beziehungen zu dem gleichnamiges Drama des Phrynichos zu suchen, zumal Euripides dort so stark archaisirt. Es wird wohl in den "honigsüssen" Rhythmen oder Melodien gelegen habes.

<sup>3)</sup> An dieser Stelle ist eine Lücke. , Zeus, du hast Persien in Trauer gestürtzt, (denn die am schwersten getroffene der Mütter ist eben von uns in tiesem Schmerze geschieden), und viele geben sich wilder Trauer hin, an dem Leide Theil habend. Aber die Wittwen klagen um die verlorne Liebe mit dem unersättlichsten Schmerze. So will auch ich ein Klagelied singen. Dies zu erkennen ist nicht nur darum wichtig, weil nun mollas — älyeus unt ésovous und ésopoios Asopostoráros sein scharses Verständniss findet, sondern es ist sür die Dramaturgie erwünscht, dass der Chor der eben abgetretenen Person gedenkt.

war bei Phrynichos noch viel weniger bestimmt, denn sitzen mussten die Rathsherren eigentlich im Rathhause, und in diesem und überhaupt in Susa oder Babylon oder wo immer der Perserhof gedacht ward, konnten die Frauen aus Arados und Sidon eigentlich nicht eingeführt werden. Dem Dichter rückte das ganze Perserreich und seine Hauptstädte zu hellenischer Enge zusammen, und die Bühne war ihm ein ideeller Schauplatz, so dass alle Rücksichten örtlicher Probabilität von vornherein wegfielen.

Es würde keinen Anstoss bieten, wenn Aischylos es auch so gehalten hätte; wir haben aber gesehen, dass er in einem Verse des ersten Actes ein ,altes Gebäude' als gegenwärtig erwähnt, ,auf das' sich die Rathsherren setzen sollen, und im zweiten Acte Dareios ,über dem Rande der Krönung' seines Grabes erscheint. Also war auf der Bühne ein Grabbau, hoch genug, dass der Schauspieler in ihm Platz hatte; man denkt ihn sich am leichtesten in der Form eines Tempelchens, das die Stufen liefert, auf denen der Chor sich im ersten Acte setzen will, als dies Gebäude noch kein Grab bedeutete, sondern das Rathhaus. Da es dieses aber auch bedeuten kann (doch so, dass der Dichter sich vor dieser präcisen Bezeichnung scheut), so wird es nicht in der Mitte des Spielplatzes gestanden haben, sondern auf einer Seite, so dass die Zuschauer den runden Platz nicht mehr von allen Seiten umstanden. Dann konnte der Bote, der den Dareios zu spielen bekam, auch bequem hinter und in dieses Gebäude treten, ohne dass Jemand auf ihn achtete; sein Abgang wird nirgend bezeichnet. Ob aber dieses Bauwerk innerhalb des kreisrunden Spielplatzes stand, oder seine Stufen den Kreis tangirten, oder innerhalb oder ausserhalb so oder so weit weg von der Peripherie, das weiss ich nicht zu sagen und begehre es auch nicht sehr zu wissen. Dass dieses Bauwerk die , Bude' ist, nach der die scenischen Spiele heissen, und dass diese Bude manchmal so klein gemacht ward wie hier, wo sie ein Grab darstellen kann, manchmal so gross, dass der ganze Chor und eine Person darauf Platz hat (und demnach mit der Holzdecke hinuntergelassen werden, verschwinden kann),1) das habe ich aus den lebhasten Debatten

<sup>1)</sup> Der ganze Chor der Danaiden sammt Gefolge und Danaos befindet sich von etwa 220—520 auf der Erhöhung (der hier also sehr umfänglichen Bude) und singt dort ein kretisches Chorlied 419—37 (das einzige in allen erhaltenen Dramen; seltsam, dass es dem Dichter desshalb noch nicht abgesprochen ist):

der jüngsten Zeit gern gelernt, ebenso dass die in der ältesten Zeit beliebten Wagen, auf denen die Personen oder auch der Chor erscheint, aus dem currus navalis des Dionysos und Thespis stammen. In so weit berichtige ich meine frühere Darstellung,¹) an der ich gerade desshalb meine Freude habe, weil sie durch rüstige Fortarbeit, deren Grundlage sie bildet, vielfach überholt ist. Das Verständniss der Poesie bleibt aber die Hauptsache, und so weit es dafür nöthig ist, dürfte das Scenische klar sein. Aber auch für dieses an sich scheint mir nicht uninteressant, dass die Perser schwerlich zunächst für die Orchestra im Dionysosheiligthume Athens gedichtet worden sind, wenn sie auch natürlich für sie passten und 472 auf ihr gespielt sind.

Eratosthenes hat gesagt und wir sind gehalten zu glauben, obwohl wir die Quelle der Nachricht nicht kennen,<sup>2</sup>) dass Aischylos die Perser auch bei Hieron aufgeführt hat. So viel muss als überliefert gelten, nicht mehr noch minder.<sup>2</sup>) Eratosthenes

ist es da so undenkbar, dess der Chor des Prometheus auch neben dem Titen Platz hat und mit ihm verschwinden kenn?

<sup>1)</sup> In dieser Zeitschrift XXI, 607. Ich habe mich in einigem wiederholen müssen, um dem Leser das Nachschlagen zu ersparen.

<sup>2)</sup> Es konnte sich z.B. sus Epicharm ergeben, bei dem aischyleische Parodien vorksmen, Schol. Eum. 626, aber die Todesjahre des Simonides und Aischylos und die vielen Angaben sus der Zeit des Gelon und Hieron beweisen, dass zeitgenössische zuverlässige Tradition mindestens aus Syrakus bestanden hat.

<sup>3)</sup> Schol. Ar. Frösche 1028 vermuthet Herodikos, dass in einer andern Bearbeitung der Perser die Schlacht von Plataiai vorgekommen wäre (und wohl auf diese der verdorbene Aristophanestext ginge, obwohl die Verbindung nicht einleuchtet); δοκούσι δε ούτοι οί Πέρσαι ύπο του Λίσχύλου δεδιδάχθαι έν Συρακούσαις οπουδάσαντος Ίέρωνος, ώς φησιν Έρατοσθένης έν γ περί κωμφδίας. Es folgt eine minder präcise Fassung derselben Notiz unter dem Namen des Didymos (der in Wahrheit den Herodikos citirt hatte). In der Vita steht φασὶν ὑπὸ Ἱέρωνος ἀξιωθέντα ἀναδιδάξαι τοὺς Πέρσας. Die Angaben über den Inhalt der verlorenen Fassung sind Phantasmen; andere Aufführung sagt das eine Zeugniss in beiden Fassungen, zweite Aufführung das andere Zeugniss. Nichts spricht für dieses mehr als für jenes, und die durch Herodikos zu thörichten Schlüssen missbrauchte eratosthenische Notiz brauchte nur keine relative Zeitangabe über die beiden Aufführungen zu machen, oder auch sein Gewährsmann die syrakusanische Aufführung nicht fest zu datiren, so ergab sich die verschiedene Auffassung von selbst. Es ist möglich, nicht nothwendig, dass Eratosthenes schon die Sache gelegentlich des verdorbenen Verses der Frösche besprach, aber der grosse Gelehrte steht wahrlich zu hoch, als dass er sich ad hoc ein historisches Factum erfunden haben könnte.

hat schwerlich mehr gewusst. Damit ist gesagt, dass Aischylos entweder vor 472 oder nachher, aber vor 468, oder in beiden Zeiträumen in Sicilien gewesen ist. Vor 472 hat er zur Einweihung von Aitna die Αἶτναι, d. h. die Aetnatragödie,¹) dort aufgeführt und die Kenntniss des Vulkans gewonnen, die der Prometheus belegt,2) die spätere Reise wird nur um der zweiten Aufführung der Perser willen statuirt. Warum sträubt man sich gegen die zunächst liegende Annahme, dass die Perser auf der allein bekannten Reise gedichtet sind? Ich behaupte gewiss nicht, dass eine Tragodie, die Aischylos in Athen aufgeführt hat, nicht auch für diesen Zweck gedichtet sein könnte, aber wieso muss sie es? Der Gedanke, den Ruhm der Heimath und den Tag von Salamis zu verherrlichen, konnte dem Dichter, der zugleich Mitkämpfer war, in Syrakus ebenso gut kommen, wo ihm der Stolz der Sieger von Himera gegenüberstand. Phrynichos, der Dichter der Phoenissen, war auch in Sicilien sein Concurrent.<sup>3</sup>) Ich gestehe, dass mir das Gedicht, in dem was es behandelt und was es fortlässt, für Syrakus noch besser zu passen scheint. Der genaue Bericht über die Schlacht mit seinen Localschilderungen und seinen Zahlen kann nur gewinnen, wenn die Hörer im Publicum eben so ununterrichtet sind wie die auf der Bühne. Das Lied, das die hellenischen Pro-

<sup>1)</sup> Da Altvai allein überliesert ist, so sollte der von mir srüher (Her. I 55) erwähnte Gebrauch des Plurals nicht mehr ignorirt werden, der sür Aθτιναί, Θηβαί, Φίλιπποι u. s. w. bei Ortsnamen gilt, sür Aρχίλοχοι, Κλεοβουλίναι, Όδυσσης u. s. w. in der Komödie, Πολιτεΐαι, Αργους οίκισμοί in Buchtiteln. Das älteste Beispiel ist ξ 199 ἐκ μὲν Κρητάων γένος εὔχομαι εὐρειάων: der Dichter nennt die Insel Κρηται.

<sup>2)</sup> Es scheint mir noch immer wahrscheinlich, dass die Sphinx 235 auf den eigenen Prometheus des Dichters deutet; nicht minder leuchtet mir ein, was Weil bemerkt hat, dass das Satyrspiel Prometheus von 472 der Trilogie vorausgehen musste: desshalb ist der Feuerraub nicht noch einmal behandelt. So führt alles auf die Jahre 471—69; dass der Prometheus nach der sicilischen Reise, vor der Bühnenresorm gegeben ist, ist Thatsache. Sollte man sich nicht klar machen können, dass die Hypothese der Umarbeitung für eine spätere Aufführung sich selbst widerlegt, da ja dieses vorliegende Drama für die spätere Bühne schlechterdings nicht passt? Aischylos soll seinen Chor nicht haben versenken können, und ein Regisseur soll es gethan haben?

<sup>3) 476</sup> ist er in Athen, 467 erhielt sein Sohn Polyphresmon dort den zweiten Preis; Proleg. Comoed. 3 Φρυνίχος — ἀπέθανεν ἐν Σωελία. Denach ist nicht sicher, aber wahrscheinlich, dass er nach 476 an den Hof Hierons gegangen ist.

vinzen des Dareios aufzählt und offenbar diejenigen nennen will, die Xerxes verloren hat,1) musste mit seinen vielen Namen dem Fürsten von Sicilien sehr viel mehr imponiren als den Athenern, denen das alles vertraut war. Andererseits wird niegend auf die Angriffskriege der Athener, die Grundung ihres Reiches, den Triumph der Demokratie hingedeutet; die Erhebung der Ionier aus der Knechtschaft, der Kampf um Mykale, Delos und sein Gott kommen nicht vor. Es liegt gewiss in der Beschränkung auch hier ein Zug der Meisterschaft; mir liegt es sehr fern, zu leugnen, dass Aischylos zu Hause so hätte dichten können; aber dass alles an dem Hofe des dorischen Tyrannen in der Ferne mindestens gleich angemessen war, ist doch wohl nicht zu bestreiten. Also wird das nächst liegende wol der Wahrheit am nächsten kommen und darf das Drama in die Jahre 476-73 gerückt werden. Dann ist es also, wie es componirt ist, ausser Verbindung mit andern ganz wie die Altrai, aufgeführt worden; selbst an die dionysische Festzeit zu denken hat man keine Veranlassung. Nach Sicilien war die dionysische Religion in ihrer Frische nicht gekommen und bat nie sehr viel dort bedeutet (um so mehr in Italien ihre Verbildung zum Illuminaten- und Muckertum); darum hatte die Tragodie als dionysisches Festspiel dort keine Stätte. Aber das dramatische Spiel wusste man zu würdigen, da die alte dorische Posse unter dem-Einflusse der italischen für die caricatura so ungleich mehr als die hellenische begabten Nation eben zu einer litterarischen Form ausgebildet war.2) Die Posse hatte sich schon im Mutterlande der Heldensage bemächtigt (das zeigen am besten die boeotischen Vasen), Epicharm trieb diese Weise mit grossem Erfolge: das schadete dem

<sup>1)</sup> Aufgezählt werden die Gegenden, die an das Reich gekommen waren, Thrakien, und zwar die Strymonlandschaft, Hellespont bis zum Bosporus, die Inseln von Lesbos bis Rhodos, die ionische Küste bis Knidos hinunter: das entspricht genau der Zeit nach der Eroberung von Eion, vor der Eurymedonschlacht, die Karien und Lykien und Phaselis, wenn nicht mehr, hinzabrachte. Aber ausserdem erscheinen drei kyprische Städte, Paphos, Soloi, Salamis: ich stehe nicht an, ihre Erwerbung auf den Zug des Pausanias 478 zu beziehen. Wir hören über Kypros nur etwas, wenn ein grosser Zug dorthin unternommen wird und selbst dann nur im Allgemeinen.

<sup>2)</sup> Epicharm selbst mag auch Stoffe der Gegenwart in patriotischem Sinne verarbeitet haben, Eoqtà ñ Nasot, Xoqsvortse. Da sein doana das einzige dramatische Spiel dort war, musste er nothwendig weiter und höher greisen als die attische Komödie, die neben der Tragödie stand.

was die eigentliche Stärke des Aischylos bildete. Phrynichos, der im Satyrspiel und seinen Tänzen Virtuos gewesen war, der die μιχροὶ μῦθοι und die λέξις γελοία repräsentirt, aus der Aristoteles die Tragödie hervorgehn lässt, war von Aischylos durch die grosse ernste tragische Bearbeitung der Heroensage überslügelt worden: dafür hatte er mindestens zweimal mit Erfolg Stoffe der Gegenwart behandelt. In Sicilien hat dieser die Weise des Phrynichos in der Aetnatragödie und den Persern mitmachen wollen; in der Heimat folgte er seiner Natur und strebte höher. Wir müssen von ihm wie von Pindaros sagen, dass erst die doppelte grosse Erfahrung, der Kampf von 480 und 479 und die sicilische Reise, seinem Genius die volle Schwungkraft gegeben hat.1) Seine grössten Leistungen, Lykurgie, Achilleis, Orestie, deren Werth in der Schätzung der Athener Aristophanes beweist, sind auf der Bühne mit festem Hintergrunde gegeben, Prometheus und Thebais wenigstens nach der sicilischen Reise. Vor 480 fällt die Danais, und ihr erstes Stück giebt wirklich kaum mehr als eine gedehnte Exposition, oder besser der Dichter hat den Stoff, der eigentlich nur zu einer Tragödie reichte, so zerlegt, dass er drei Dramen füllte, obwohl es eigentlich nur drei Acte waren. Auch die Perser haben drei Acte, deren grosse Selbständigkeit klar geworden sein wird. Denke man sich jeden von diesen in der Weise ausgedehnt wie die Hiketiden und etwa für das Mittelstück einen weiblichen Chor, etwa die Choephoren, die mit der Königin zum Opfer kommen, so hat man eine Trilogie im Sinne der ältesten Tragodie: war doch auch in der Danais im ersten und dritten Stücke eigentlich derselbe Chor. So hilft die durch besondere Umstände hervorgerusene Form der Perser dazu, die Entwickelung der s. g. trilogischen Composition zu begreifen. In dem wiederholten Abzuge und dem Costumwechsel des Chores liegt eigentlich gar nichts Dramatisches, geschweige Tragisches: das sind vermehrte Reizmittel der Schaulust. Es war vielmehr für das Dramatische kaum vorteilhaft, als µexpol μυθοι über drei Dramen d.h. Actionen hin ausgedehnt wurden, weil man drei Chore zu sehen wünschte. Da brachte die gesteigerte poetische Kraft Hilfe, die mehrere Geschichten, jede vollständig, zu

<sup>1)</sup> Es ist unschätzbar, dass uns in den Hiketiden ein Beleg seiner älteren Weise vorliegt. Es wäre nicht schwer und sehr dankbar, namentlich in der Sprache, aber auch sonst in der Stilisirung die Uebertreibungen aufzuzeigen, die schon in den Persern von strenger Selbstzucht gebändigt sind.

einem Ganzen zu vereinigen wusste, wie es Aischylos in der Thebais versucht, in der Orestie erreicht hat, oder man musste sich entschliessen, jeden Chor einen verschiedenen Stoff behandeln zu lassen, was er auch öfter gethan hat,1) aber mit vollem Erfolge erst die späteren. Dann war aber die Verbindung von drei oder vier Tragödien im Grunde widersinnig. Als in Sicilien ein bedeutender Tyrann alle Leistungen des Mutterlandes an seinem Hofe nachbildete, erhielt der Tragiker die Gelegenheit ein einzelnes Drama aufzuführen. Die bescheidenen Veranstaltungen, die seine scenische Technik nöthig machte, bätte er wol auch für drei oder vier beschaffen können, aber das Interesse an dem fremden Spiele hätte schwerlich so viele Stunden angehalten wie zu Hause, und ein innerlicher Zwang bestand nicht. Aber die Form der Gestaltung des Stoffes war dem Dichter so geläufig, dass die Gliederung dieser Einzeltragodie eigentlich drei lóyoz zeigt. Gewohnt, seinen Stoff auf drei Actionen zu vertheilen, weil er drei Chöre hatte, that er hier dasselbe mit einem Chore, und wer weiss, ob eine Trilogie der neunziger Jahre an Umfang die trilogisch componirte Persertragödie so sehr übertraf. Die ältesten Komödien sind bezeugtermaassen viel kurzer gewesen als die des Aristophanes. Doch ich will nichts versichern über einen Zustand des Dramas, von dem kein Wissen möglich ist. Innerhalb dessen was wir überschauen, sind die Perser eine Ausnahme, formell und inhaltlich, sehr belehrend, des Aischylos durchaus würdig, aber es ist ein Zeichen seiner Grösse und auch der Grösse des athenischen Kunsturtheils, dass sie eine Ausnahme geblieben sind. Denn die athenische Tragödie hat ihre Wurzel in der Heldensage, die Perser aber sind keine Schüssel vom Mahle Homers, sondern von dem sicilischen Tische.

U. v. WILAMOWITZ-MOELLENDORFF. Charlottenburg.

<sup>1)</sup> Es scheint nicht möglich auszumachen, ob zuweilen nur zwei Dramen inhaltlich verbunden waren; denn dass wir z. B. zu Mépreur Puzocraele oder Mugol Neóby nicht leicht einen dritten Titel finden, beweist nichts; die Möglichkeit kann man eben so wenig leugnen. Aber ein Stück hinter dem Προμηθεύς λυόμενος, also der Πυρφόρος, ist schon darum nothwendig, weil die Puppe, die den gesesselten Titan mit zersleischten Weichen darstellte, unmöglich vor den Augen des Publicums gelöst werden konnte, und doch Prometheus wieder hergestellt und verklärt eingeführt werden musste.

## ZUR VERWERTHUNG DER DELPHISCHEN RECHNUNGSURKUNDEN.

Aus den grossen von Bourguet im BCH. 1896, 198 ff. veröffentlichten delphischen Rechnungsberichten haben sowohl der Herausgeber (S. 241) wie auch jüngst Pomtow, Berl. Phil. Wochenschr. 1897, 92 ff., als für die Geschichte der pyläischen Amphiktionie besonders wichtig den folgenden Passus hervorgehoben: II 41 ff. (S. 206)

Παρην ίερομνάμονες τοίδε.

[Θεσσ]α[λῶν] | <sup>42</sup>Πολίτας Φαρσάλιος, [N]ικάσιππος Πελινναιεύς

παρὰ βασιλέω[ς 'Αλ]ε[ξ]άνδρου· | 'Αρχέπολις, 'Αγιππος, 'Αλέξαρχος, Καλλίξενος Δελφοί·

Δωριέω[ν] Ευθρεισο[ς(?) Λακ]εδαιμόνιο[ς, | 'Αριστομήδης Πελοποννάσιος'

Ἰώνων · Λυσίστρατος 'Αθηναῖος, ..... ος Χαλκιδεύ[ς · | \* Περραιβῶν Δολόπων · 'Αριστύλας Φαλανναῖος, Έλλανοκ[ράτης .....]αῖος · |

Βοιωτών . Ύλιμος Θεσπιεύς, Καλλίας Πλαταιεύς.

Λοχοῶν Πολυ[κλ]ης Όπο[ύντ]ιος, | Τιμοχράτης Έσπέριος

Άχαιῶν Μεγαλλίας Μελιταιεύς, Εὔξ[εν]ος Αα[οι]σ[αῖος .

Μαγνήτων Σιμμίας Όμολιεύς, Φειδόλας Κοροφαΐος

Αἰνιάνων Εὐπόλεμος, | Εὐρύας

Μαλιέων Νικάτας Λαμιεύς, Λυκόφρων Ήρακλεώ[τα]ς.

Gewiss ist dieser Passus sehr wichtig; nur können ihn die beiden genannten Gelehrten nicht recht in seiner Wichtigkeit gewürdigt haben, da sie ihm eine sehr unhaltbare Erklärung geben. Sie setzen Beide an: Stimmen haben Thessaler 2, Alexander 2, Delphier 2, Dorier 2 u. s. w. Aber auf dem Steine steht etwas ganz anderes in der dritten Zeile oben: ,vom Könige Alexander Archepolis, Hagippos, Alexarchos, Kallixenos, (alle vier) Delphier. Wie Bourguet zu den zwei Delphiern kommt, verstehe ich nicht

400 B. KEIL

(Pomtow macht ein Fragezeichen dazu); oder führen unedirte Inschriften darauf?

Hätten die Delphier zwei Stimmen gehabt, so müsste Aelquiv stehen, und zwar nicht hinter den Namen der Delegirten, sondern vor denselben; so heisst es in dem Hieromnemonendecret vom Jahre 178/7 BCH. VII 417 (s. o. S. 162) ξερομνημόνοις Δελφων Εενοχράτει -, Μελισσίωνι -, Θεσσαλών κτέ. Waren die für Alexander aufgeführten Delegirten Makedonen, dann würde das Fehlen der Heimathsbezeichnung unbegreiflich sein; denn die Delegirten der Aenianen, deren Namen ebenfalls ohne engere Heimathsangabe stehen, wird man doch nicht einwenden; dieses Völkchen hatte es eben bis zum Ende des 4. Jahrh.s noch nicht zu einer wirklichen städtischen Verfassung gebracht; 1) die Inschrift bestätigt hierfür nur, was wir auch vorher schon so gut wie wussten. Wie die Heimathsbezeichnungen bei den getheilten Stämmen der Ionier und Lokrer mit Rücksicht auf das bundesrechtliche Verhältniss gewählt sind, ist durchsichtig. Die Vertretung der dorischen Metropolis durch Lakedaimon muss auf besonderen Verhältnissen jenes Jahres beruhen; eine Ausnahme von dem Grundsatze der Unzulässigkeit einer stellvertretenden Vertretung eines Stammes durch Angehörige eines anderen liegt nicht vor: Dorer vertreten Dorer. ist mithin in den controlirbaren Punkten formell von Anomalien frei; es liegt kein Grund vor, eine Anomalie in dem Alexanderpassus anzunehmen. Also so, wie ich den Text oben geordnet habe, ist er zu lesen; und ich meine, deutlicher als es in der Inschrift geschehen, kann man fast nicht sprechen, wenn man den Unterschied ausdrücken will, dass die übrigen Hieromnemonen Vertreter der verschiedenen Stämme (Θεσσαλών u. s. w.) sind, die an zweiter Stelle genannten dagegen vom (παρά) Könige Alexander in den Amphiktionenrath geschickte (oder für dieses ernannte) Delphier (Δελφοί). Die Zusammensetzung des Hieromnemonenrathes, wie sie die vorliegende Liste zu erkennen giebt, weicht nicht unerheblich von der ab, die wir bisher erkennen zu müssen glaubten. Dass Phoker nach 346 fehlen, ist natürlich. Aber dass Doloper und Perrhaeber für das internationale Recht

<sup>1)</sup> Hypsta ist später die πόλις der Aenianen (s. o. S. 186 ff.), seit wann, steht nicht sest; unsere Inschrift giebt jedensalls den terminus post quem. Mit (Aristot.) π. θανμ. ἀκουσμ. 843 b 15 την λεγομένην Τκάτην ist ja leider nichts anzusangen.

zu einer Stammesmitgliedschaft zusammengefasst, also die ihnen ursprünglich zukommenden vier Stimmen auf zwei reducirt sind, ist für diese Zeit¹) unerwartet, unerwarteter noch, dass die so frei gewordenen zwei Stimmen im Besitze Alexanders sich befinden, sowie dass dieser nicht durch Makedonen im Rathe vertreten ist, und endlich ist es auch überraschend, dass schon in dieser Zeit¹) die Delegierten nicht Vertreter der Makedonen (Μακεδόνων, wie Θεσσαλών) sind, auch nicht als von Alexander, dem Könige der Makedonen, sondern als vom Könige Alexander abgeordnet bezeichnet werden. Ueber diese Thatsachen soll hier gehandelt werden, doch sollen nur die die makedonische Vertretung direkt betreffenden Fragen zur Sprache kommen. Es ist jedoch erspriesslich, vorher kurz auf die Inschrift als Ganzes einzugehen.

Für die Wiederherstellung des um die Mitte des 4. Jahrhunderts durch Brand stark beschädigten delphischen Apollotempels war durch Sammlung eine Bausumme aufgebracht.<sup>2</sup>) Von dieser wird eine Restsumme (λοιπὰ χρήματα 1) von 20 Tal. 14 M. 10 St. an die Staatsverwaltung von Delphi (πὰρ τὰν πόλιν τῶν Δελφῶν) als Depositum zur Verfügung der Tempelbaubehörde (τοῖς ναοποιοῖς) überwiesen; die Verwaltung des Geldes untersteht im Besonderen dem delphischen Rathe (z. B. 19 παρεόντων τῶν βουλευτᾶν), der demnach wie in Athen, Epidauros und sonst als oberste Finanzbehörde des Staates erscheint. Die Ueberweisung geschah im Anfang des Jahres des delphischen Archonten Argilios (ὀπωρεινᾶς πυλαίας 1). Von dieser Summe hat die Staatsbehörde dann an die Baubehörde gezahlt (ἀπεδώκαμες 1), und zwar nachdem ihr von dem Gesammtcollegium der Letzteren die formelle schriftliche

<sup>1)</sup> Das schon im Texte erwähnte Amphiktionendecret vom Jahre 178/7 lehrte für diese späte Zeit sowohl die Vertretung der Doloper und Perrhaeber mit je einem Hieromnemonen als auch die Formel παρά βασιλίως Περσίως kennen. Man musste bislang diese Erscheinungen aus den verworrenen Verhältnissen des 3. und 2. Jahrh. erklären; wo wir jetzt ihr eigentliches Alter kennen lernen, heisst es, da die ältere Zeit uns besser bekannt ist, die Gründe für ihr Werden aus geordneten Verhältnissen und aus geltenden rechtlichen Anschauungen heraus zu ersassen.

<sup>2)</sup> Diese und die damit zusammenhängenden Fragen setze ich als durch Koehlers, Pomtows und Bourguets Arbeiten bekannt voraus, leider in dem Bewusstsein, dass Pomtows wichtige Arbeiten in Folge der zersplitterten Veröffentlichung und der nicht leicht zu überschauenden Retractationen nicht so bekannt sind, wie sie es um der Sache willen verdienten.

402 B. KEIL

Anweisung zugegangen war (ἐπιστειλάντων τῶν ναοποίῶν πάντων 3), überhaupt Geld auszuzahlen (ἀργύριον διδόμεν 3, wie 90 im Praesens; für den Einzelfall δόμεν 20); diese Anweisung erfolgte auf Grund eines Beschlusses der vaoxocot an der Frühjahrspylaia (3) im Jahre des Archonten Herakleios. Die erste Zahlung, die als solche gebucht ist (4 ff.), trägt das Datum , Monat Apellaios, Archon Aristoxenos'. Die nun folgende auf zwei Steine vertheilte Rechnungslegung über Zahlungen der Bule an die Baubehörde ist nicht einheitlich redigirt. Sie zersällt in zwei deutlich sich scheidende Theile, die der Herausgeber in seinem trefflichen Commentar je in ihrer Eigenart gewürdigt und charakterisirt hat. Die erste Rechnung läuft bis II 17; hier wird die Bilanz gezogen für die ganzen bis dahin von der überwiesenen Summe geleisteten Abzahlungen und als Ausgabe befunden 9 Tal. 38 M. 24 St. 3 1/2 Ob. Den Rest zahlt der Staat Delphi nach der Abrechnung formal wieder zurück: 10 Tal. 35 M. 20 St. 8 1/2 Ob. Es findet aber alsbald dieselbe Art der Ueberweisung als Depositum wie im Beginne der ersten Rechnungsperiode statt (II 18 πάρ τὰν πόλιν τοῦν Δελφῶν λοιπόν τοις ναοποιοίς) und von der Restsumme wird in der neuen Rechnungsperiode vom neuem gezahlt. Die Verschiedenheit der beiden Rechnungsperioden giebt sich deutlich in den Rechnungen zu erkennen. Die Rechnungen der ersten Periode buchen die vom Rathe an die Baubehörde überwiesenen Summen und dazu die einzelnen Lieferungen und Arbeiten, für welche die Baubehörde diese Summen sich hatte auszahlen lassen; dem entsprechend wechselt die Höhe der angewiesenen Summen. Das Verfahren ist hier ganz gleich dem für Athen direct bezeugten und für Epidauros erkennbaren.1) Es sind also die Rechnungsbelege,

<sup>1)</sup> Für Epidauros vgl. Athen. Mitth. 1895 (XX) 57 ff. Ich hätte dort sefort das athenische Verfahren, wie es aus Arist. rp. Athen. 48 bekannt geworden ist, zur Erläuterung und Verallgemeinerung heranziehen sollen. Is Athen wird an je einem Zahlungstage in der 9. Prytanie in gewissen Buresestunden eingezahlt, an dem selben Tage in andern Stunden (man mag as Vor- und Nachmittag denken) wird das eingegangene Geld schon wieder aufgezahlt an die verschiedensten Verwaltungsressorts. Nicht einmal eine kurse Nacht' ruht es im Staatsschatz. Am folgenden Tage früh musste dem Rath bereits die Abrechnung von den Apodekten vorgelegt werden: τη μέν ενί προτεραία δέχονται τὰς καταβολάς και μερίζουσι ταῖς ἀρχαῖς, τη δ΄ ιστεραία τόν τε μερισμόν εἰσφέρουσι γράψαντες ἐν σανίδι ετά. Dies Verfahren muss sich in der 9. Prytanie mehrfach wiederholt haben, dess an

welche die Baubehörde zur Begründung ihrer Forderungen beim Rathe eingereicht hatte, vom Rathe in seine Acten mit aufgenommen. Anders in der zweiten Periode; in ihr ist nur die bestimmte Pauschalsumme von <sup>1</sup>/<sub>2</sub> Tal. (nur eine Ausnahme, II 77, in der zweiten Hälste des sünsten Jahres, Archon Kleobulos, wo 1 Tal. in Rechnung gesetzt ist) <sup>1</sup>) als jeweilig, d. h. alle halbe Jahre, gezahlt in Rechnung gesetzt; da das Fixum gesetzlich bestimmt ist, <sup>2</sup>) brauchen

- 1) Es ist dieses das letzte Semester der langjährigen Amtsthätigkeit des delphischen Naopoios Simylion; vielleicht besteht zwischen dieser Thatsache und der höheren den Naopoioi zugewiesenen Summe ein Zusammenbang.
- 2) Die verhältnissmässig niedrig bemessene Summe sowie das Fixum an sich lassen sicher erschliessen, dass die ναοποιοί mit dieser jährlichen Anweisung nur die betreffenden bestehenden Bauten in Stand zu halten, nicht Neubauten davon zu bestreiten hatten. In dieser Hinsicht also entspricht ihre Thätigkeit der der athenischen isρῶν ἐπισκενασταί, οἱ λαμβάνοντες τριάκοντα μνᾶς παρὰ τῶν ἀποδεκτῶν ἐπισκενάζουσιν τὸ μάλιστα δεόμενα τῶν ἰσρῶν (Arist. rp. Ath. 50, 1). Die Pauschalsummen in Athen und Delphi zur gleichen Zeit stehen also in dem höchst bezeichnenden Verhältniss von 1:2 zu einander: denn nicht bloss die Zahl der Minen ist dieselbe, auch der Werth dieser Summe. Die aus 70 Dr. (35 Stat.) bestehende Mine, welche den delphischen Rechnungen zu Grunde liegt, beruht auf einem Compromisssystem. Es ist hier im Mscr. noch eine Ausführung gestrichen, die in Manchem mit S. Reinachs Darlegung BCH. XX 251 ff. parallel ging; das neue Argument desselben a. a. O. 385 f. war mir entgangen. Da ich jedoch hinsichtlich der historischen Fassung abweiche, will ich meine Ansicht kurz zusammenfassen. Die

einem Tage kann das vornehmste Ein- und Auszahlungsgeschäft des Staates unmöglich bewältigt worden sein. Natürlich ist für diese weiteren Zahltermine derselbe Geschäftsgang zu verstehen. Ein ganz analoges Verfahren fand, wie die Inschristen beweisen, in Epidauros und Delphi statt; man wird es also mit einiger Reserve als das gemeingriechische (in Demokratien) betrachten dürsen. Es ist das aber unmöglich ohne eine Behörde wie die Logisten in Athen, τούς λογιουμένους ταις άρχαις κατά την πρυτανείαν έπάστην (Arist. rp. Ath. 49, 1), die die Forderungen der einzelnen Ressorts mit den jeweilig einlaufenden Geldern in Balance hielten. Eine Behörde mit einer entsprechenden Amtsobliegenheit muss demnach in den meisten Staaten bestanden haben. Hängt damit der Name des epidaurischen κατάλογος (τᾶς βουλᾶς) zusammen? Natürlich kommt es so nie - die athenischen Verhältnisse des 5. Jahrh. sind ja nicht normal — zur Bildung eines wirklichen Staatsschatzes; es ist eben ein Leben von der Hand in den Mund. Wurden plötzlich grössere Ausgaben nöthig, so fehlte das Geld; denn Steuern waren dem freien Manne verhasst wie die Hadespforte. So trieb in den Zeiten des sinkenden Patriotismus, wo auch Ehren und Ehrenzeichen den Beutel der wohlhabenden Bürger nicht mehr recht öffnete, der kleine griechische Staat rettungslos dem unbarmberzigen Wucher in die Arme. Die in Rede stehende Finanzpraxis hat viel dazu beigetragen.

404 B. KEIL

die vaonotoi für die Erhebung der fälligen Summen nicht mehr die zu begleichenden Rechnungen als Beleg für ihre Forderungen einzureichen; der Rath erhält so keine Specificirung der Ausgaben mehr, kann also auch keine buchen. Wir haben eben nur die Acten der delphischen Staatsbehörde in beiden Theilen, nicht im

Amphiktionie setzte für ihre Rechnung Talent und Mine im Werthe des euböischen, den Stater und seine Theile im Werthe des ägineischen an. Jene Berechnung entsprach der, welche die capitalkrästigsten Staaten des Bundes, Athen, Chalkis, Korinth, hatten, diese der von Phokis. Bei der Umrechnung wurde bequemlichkeitshalber das Verhältniss nicht auf 73:100, sondern auf 7:10 festgesetzt. Für die kleineren Werthe beliess man sehr richtig den landesüblichen Stater im Cours; denn die kleineren Summen wurden sogleich ausgezahlt, man musste da mit dem landesüblichen, d. h. dem ägineischen Stater zahlen; ein ewiges Umrechnen war hier unmöglich. Talent und Silber sind für das Handelsgewicht Gangstücke, in der Geldrechnung sind sie es nicht, d. h. sie sind keine Nominale, nur höbere Rechnungseinheiten; sie liessen sich also leicht umsetzen, weil man mit ihnen nicht zahlte, sondern nur rechnete, und bei einer Bewerthungsänderung es sich nur um eine Verrückung der Additionsgrenze handelte. Nicht das Geld war ein anderes, nur die Aufrechnung, und diese nur in Summen, die nicht zu den häufigen im täglichen Leben gehörten. Die Rechnungsweise der Amphiktionie, 1 Mine - 70 Dr., bezeugt nicht, dass Aristot. rp. Athen. 10 Androtion gegenüber Recht hat, sondern lehrt uns nur die Thatsache kennen, auf Grund deren Aristoteles die Angabe des Androtion bekämpfen zu dürfen und zu müssen glaubte. Dies Compromisssystem, welches ägineischen und euböischen Fuss in sich begreift, weil die Amphiktionie Gebiete beider Münzbewerthungen umfasste, hat seine vollkommene Parallele in einer äusseren Eigenthümlichkeit der delphischen Rechnungen, die sich ebenfalls als ein durch die Rücksicht auf die epichorischen Verschiedenheiten im Bunde erzwungenes Compromissergebniss darstellt. Die Geldsummen in diesen Rechnungen sind nicht in Zahlen oder Werthchiffren gegeben, sondern, wie das schon in den früher bekannten amphiktionischen Acten bemerkenswerth war (CIG. 1690), in Worten ausgedrückt. Es hiesse eine Noth zur Tugend machen, darin etwa die Erstrebung grösserer Sicherheit sehen zu wollen; auch so hat der Steinmetz sich Versehen gerade in den Zahlworten zu Schulden kommen lassen. Man hat in der buntzusammengesetzten Verwaltung zu dem allgemein verständlichen Zahlworte greifen müssen, weil es eine allgemein angenommene internationale Zahlenschrift noch nicht gab. - Da ich bei Geldrechnung bin: für die umstrittene Tiara des Saïtapharnes ist soviel ich weiss, noch nicht bemerkt, dass das Gewicht von 443 gr dem doch nur berechneten, also auch nur annähernd genau bestimmten Normalgewicht der um 125 v.Chr. in Olbia doch anzunehmenden Mine von 436 gr auffällig nahe kommt; dass die Broncenägel darin begriffen sind, ist nur natürlich. Dieses gerade Gewicht ist offenbar ein gewolltes. Für die Vertheidiger der Echtheit dürfte dies von Belang sein. Andererseits hat man versucht, die diplomatische Stilisirung der Inschrift 'Η βουλή και ὁ δημος 'Ολβιοπολειτών βασιλέα μέγαν και άνείκητον Σαϊταersten die der Bule und der Baubehörde, wie Bourguet will. Die Baubehörde hat naturgemäss — und Bourguet führt das als direct aus noch unbekanntem Inschriftenmaterial belegbar an — besondere Rechnungen auch neben den vorliegenden des ersten Theile geführt.<sup>1</sup>) Es zeigen also die beiden Rechnungsfristen ein verschiedenes Ver-

φάρνην aus den Steinen als unbeanstandbar zu erweisen; allein man kann auch das Gegentheil aus ihr erweisen, sobald man die Prämisse, dass die Steine die Parallele bieten müssten, bestreitet, und ich glaube thatsächlich, dass die diplomatische Stilisirung nicht nach den Steinen zu beurtheilen ist. Auf ihnen stehen die Beischriften, das gestiftete Object begleitend, sie stehen nicht auf dem Objecte selbst; die Saïtapharnesinschrift steht aber auf dem gestifteten Gegenstande. Das ist doch ein Unterschied, der auf die sprachliche Form von Einfluss sein kann; ihn hat auch Holleaux Rev. arch. 1896 (XXIX), 165 ff., der zuletzt den Acc. βασιλέα Σαϊταφάρνην aus Inschristen (έτίμησεν, έστεφάνωσεν) vertheidigte, nicht beschtet. Wir haben schwerlich ein direct vergleichbares Monument; aber Analoga giebts vielleicht. Woher weiss man, dass die Tiara ein Geschenk für Saïtapharnes war? Ich denke, die Portogenesinschrift sollte eher etwas anderes lehren. Ich muss gestehen, dass ich auf Grund dieser von vornherein nur an einen Tribut habe denken können, und später bestätigte mich einigermaassen in dieser Auffassung das fast genau 1 Mine betragende Gewicht. Man wende nicht die Kunstarbeit dagegen ein. Auch wer Tribut zahlen muss, kann Veranlassung haben oder zu haben fürchten, seiner Abgabe einen erhöhten Werth zu verleihen, ohne den reellen Werth direct zu steigern; dass die Olbiopolitanen solchen Grund zu haben mehrfach geglaubt haben, kann ich nur wieder auf die Portogenesinschrift verweisen. Besteht aber die Möglichkeit, die Tiara als Tributstück zu betrachten, so hat sie in den Weihungen von Beutestücken an eine Gottheit Parallelen; diese sind wie jede δεκάτη eine Art Tribut an die Götter. .Nun darf man den Helm mit der Aufschrift Ίάρων ὁ Δεινομένεος καὶ τοὶ Συραχόσιοι τοι Δὶ  $Tv\varrho(\varrho)\dot{a}v^{\prime}$   $\dot{a}\pi\dot{o}$   $K\dot{v}\mu a\varepsilon$  vergleichen. Der Einwurf, es wäre ασεβές gewesen, einem Menschen wie einem Gotte die Weihausschrift (im Dativ) zu sormuliren, trifft nicht; die Halbgriechen des 3. oder 2. Jahrh.s am Pontos soll man nicht mit dem Maasse der Athener des 5. Jahrh.s messen. Ich will mit der Betonung der Möglichkeit einer nach dieser Seite hingehenden Auffassung und der Hervorhebung der daraus ergebenden Schwierigkeit die Echtheit der Tiara keineswegs direct bestreiten, was mit einer Möglichkeit nicht angeht, sondern nur zeigen, dass man sich die Frage von dieser Seite aus zu einfach gestellt hat. Für die Frage nach der Echtheit hat die diplomatische Stilisirung der Aufschrift vorläufig ganz aus dem Spiele zu bleiben.

<sup>1)</sup> Es ist mir dies — gegenüber dem von anderer Seite erfolgten Einspruch — eine wichtige bestätigende Parallele zu meiner Aussaung der epidaurischen Tholosbaurechnung, sür die ich ähnliches ohne Kenntniss dieser delphischen Urkunde aus der Inschrist selbst erschliessen zu müssen glaubte, Ath. Mitth. a. a. O. S. 90 ff.

waltungsversahren. Diese Verschiedenheit, die sich auch in einzelnen Formalien zu erkennen giebt, hängt mit einer Aenderung der Organisation der Baubehörde zusammen. In der ersten Rechnungsfrist erscheinen als Beamte der Baubehörde προστατεύοντες, in der zweiten fehlen sie, in der ersten ist der Obmann dieser Behörde, der eigentliche ναοποιός, nur einer, in der zweiten ist die ναοποιΐα collegialisch geworden: je zwei ναοποιοί sind aufgeführt. Es muss eben zwischen den beiden Fristen für die Baubehörde etwas stattgefunden haben, was man eine xarágragis heissen kann; das bezeugt die Inschrift auch direct. Feierlichst sind beim Beginne der zweiten Rechnungsreihe 15 Mitglieder der delphischen Bule namentlich aufgeführt (II 21-25). Man hat in ihnen den geschästsführenden Ausschuss zu erkennen; die Zahl der Körperschaft bat ihre Parallele in den mevrexaldexa der Labyaden, die die alte Felsinschrift und der neue Labyadenstein bezeugen; die Genossenschaft ahmt eben Institutionen des Staates nach; das ist griechisch. Die Fünfzebner dürften besonders dorisch sein; eben lernen wir πεντεκαίδεκα als Commission aus Byzanz kennen (Heberdey-Wilhelm, Kilikien S. 114).1) Dem Fünfzehnerausschuss ist der Rathsschreiber angeschlossen und weiterhin als besondere Gruppe 13 προαιρετοί ύπὸ τᾶς πόλιος μετὰ τᾶς βουλᾶς (II 26-29). Damit ist die Vertretung des delphischen Staates gegeben. Es folgen jetzt (II 30-37) mit Namen 29 Naopoioi, unter denen die Delpher durch zwei auch zu den προαιρετοί gehörende Mitglieder (Simylion, Etymondas) vertreten sind. Gesondert wird aus ihnen dann (II 38 f.) nicht nur das Triumvirat der ποβοτατεύοντες aufgeführt, sondern auch mit Namen die Commission der vier Männer (39-41), welche damals das Bureau der Baucommission unter sich hatten.2) Dann endlich folgen die 24 Hiero-

<sup>1)</sup> Diese Beobachtung darf vielleicht in Betracht kommen für die Beurtheilung einer kleinen Controverse zwischen Xenoph. Hell. II 4, 38 und Aristot. rp. Athen. 38, 4: jener berichtet, die von Sparta im Jahre 403 nach Athen entsendeten diallantal seien eine Fünfzehnercommission gewesen, dieser eine Zehnercommission.

<sup>2)</sup> Die Ergänzung II 39 τὰ [δ]ρ[γ]α [διενέμ]ον[τ]ο ist sicherlich nicht richtig; sie könnte doch nur den Sinn wollen: sie vertheilten die Arbeiten (an die Unternehmer). Das müsste ἐξέδωναν heissen; vom sachlichen Gesichtspunkte aus ist eine Erwähnung solcher Thätigkeit hier unmöglich, weil es sich um einen λογισμός handelt; da wird der Thatbestand vorgelegt, nicht die Ver-

mnemonen, denen die Acten ( $\tau \alpha \delta \mu \delta \lambda o \gamma \alpha$ ) vorgewiesen werden  $(\tilde{\epsilon} \nu \epsilon \varphi \alpha \nu i \sigma \vartheta \eta = \text{athenisch } \epsilon i \varsigma \ \tilde{\epsilon} \mu \varphi \alpha \nu \tilde{\epsilon} \varsigma \ \varkappa \alpha \tau \epsilon \sigma \tau \acute{\alpha} \vartheta \eta)$ . Dies die Vertretung der internationalen Amphiktionie. Es ist klar: diese Ausführlichkeit hat seinen Grund darin, dass alle Genannten an dem Zustandekommen der neuen Katastasis, womit die (erneute) Uebergabe des Kassenbestandes an die (neue) Verwaltung verbunden wurde, beteiligt waren; sie haben sie beschlossen, sie sind für sie verantwortlich, also waren sie einzeln in dem officiellen Acte aufzuführen. Es haben damals also Berathungen stattgefunden; die προαιρετοί, welche auf Vorschlag des Rathes die Gemeinde Delphi — d. i. ὑπὸ τᾶς πόλιος μετὰ τᾶς βουλᾶς (II 26) — entsendet, sind deutliche Zeugen hierfür; und es hängt damit auch die merkwürdige Zahl von 13 προαιρετοί zusammen. ναοποιοί sind es 29; die delphische Gemeinde entsendet 15 Buleuten, 1 Rathskanzlisten, 13 Abgeordnete, d. h. genau 29. Diese Uebereinstimmung ist natürlich nicht zufällig und deutet klar auf Verhandlungen hin; Delphi war dabei insofern im Vortheil, als seine zwei Naopoioi zugleich zu seinen Abgesandten gehörten, also das Stimmenverhältniss sich ev. auf 29:27 stellen konnte. Weiter ist aus dem Zahlenverhältniss klar, dass in dieser Angelegenheit mit der delphischen Gemeinde nur die Commission der Naopoioi verhandelt, nicht auch der Hieromnemonenrath; denn nur die Mitgliederzahl der internationalen Naopoioi und der delphischen Vertreter entspricht sich. Der Amphiktionenrath hat die Oberaussicht und sanctionirt das Ergebniss der Verhandlungen, aber die sachliche Behandlung steht bei jenen beiden Contrahenten; naturgemäss, denn nur mit ihren Wirkungskreisen standen die Verhandlungen in directer praktischer Verbindung.

Endlich das zeitliche Verhältniss der beiden Rechnungsfristen. In der ersten liest man τοῖς ναοποιοῖς τοῖς ἐν τῷ πολέμψ wie 37 so 66 und unmittelbar darauf 71 ἐπεὶ ἁ εἰρήνα ἐγένετο. Vor dem Frieden finden sich unter den Naopoioi Phoker, nachher keine, vor ihm keine Thessaler und Boeoter, nach ihm dagegen, vor ihm keine Makedonen, unmittelbar nach ihm jedoch zwei solcher. Der Friede ist der von 346, und es stimmt dazu, dass seine erste Erwähnung bei einer Herbstpylaia erscheint; im Sommer hatte die phokische Katastrophe stattgefunden. Das Jahr der ersten Friedens-

gebung von Arbeiten vorgenommen. Ein positiver Vorschlag lässt sich natürlich bei dem Stande unserer Kenntniss nicht machen.

**408 B. KEIL** 

erwähnung, das des Damoxenos, fällt also 346/5; da nun, wie in der epid. Tholosbaurechnung, auch die Jahre, in denen nichts zu buchen war, mit ihren Eponymen namhaft gemacht sind, so geben die Jahresrechnungen des ersten Theiles eine ununterbrochene Eponymenreihe von der ersten bis zur letzten wirklichen Rechnungsposition. Mit Damoxenos, der im sechsten Jahr der Rechnungen erscheint und auf 346/5 datirt ist, liegt also die ganze Reihe von 11 Archonten auf den Jahren 351/0 341/0 fest; die erste Rechnungsperiode schliesst mit 341/0. Diese Verhältnisse erkennt man ohne Schwierigkeiten, und Bourguet hat die Datirung sofort gegeben. Nur darin kann ich ihm nicht ohne Weiteres folgen, dass er die zwei Jahre des Argilios und Herakleios (1. 3), welche ohne Zahlungsanweisungen die Urkunden eröffnen als sicher direct dem des Aristoxenos (4) vorausgehend betrachtet und sie auf 353/2 und 352/1 setzt. Eine Nöthigung liegt nicht dazu vor; für das zweite Jahr hat es allerdings den Anschein, als ob es unmittelbar dem des Aristoxenos voranzugehen habe. Die allgemeine Anweisung zum Zahlen erfolgt in der Frühjahrspylaia, also im Bysios (Februar/ März), augenscheinlich mit Rücksicht auf die für den Sommer in Aussicht genommenen Arbeiten; es stimmt dazu, wenn die ersten Rechnungen schon vor Mitte Juli eingelaufen sind, so dass sie im Apellaios honorirt werden (Juli/August). Die Ueberweisung der Gelder an die Delphier dagegen erfolgt in der Herbstpylaia unter Argilios; dieser Termin ist mithin mindestens um 11/2 Jahre von dem der generellen Zahlungsanweisung getrennt; zwischen beiden Terminen besteht, wie man sieht, kein directer Anschluss; es können also auch 21/2 und mehr Jahre in dem Intervall angesetzt werden. -Mit der Dauer des Krieges, dessen erste Erwähnung (36) bei der Frühjahrspylaia unter Nikon, d. h. 348, fällt, ist es Bourguet nicht gelungen etwas anzufangen, und doch liess sich aus diesen Daten eine weitere Bestätigung für die Richtigkeit seiner allgemeinen Datirung gewinnen, auch die Chronologie der Zeitgeschichte in einem Punkte sichern. Weder 350 noch 349 kommen die Naopoioi zusammen; 348 Frühjahr wird der Krieg erwähnt; die Störung des regelmässigen Geschäftsganges hat darnach ihren Grund in dem Kriege, der 350 spätestens begonnen hat; 351 im Herbst fehlt im-Monat Heraios (November/December) noch die Angabe ἐν τῷ πο- $\lambda \epsilon \mu \psi$ . War denn nicht schon vorher Krieg? Im Kampfe geget die Lokrer ist Phayllos während des Kriegsjahres 352 gestorben

bald darauf ist Mnaseas, des jungen Phalaikos Vormund und der Führer der Phoker, von den Thebanern überfallen und getödtet worden. Jetzt lehren die Inschriften für 351 Herbst Frieden kennen; man sieht ohne Weiteres den Zusammenhang: die Phoker haben nach jenen Schlägen Frieden gemacht. Aber nur mit ihren Nachbarn; 351 kämpfen Truppen von ihnen im Peloponnes. Allein auf jene nur kommt es bier an. Krieg ist für die Verwaltung in Delphi nur zu buchen, wenn der Krieg im Lande ist. Also 351 war kein Krieg im Lande; wohl aber Frühjahr 350. Diodor XVI 37-40 berichtet in der ihm eigenen zusammenfassenden Darstellungsweise zu Ol. 107, 1 (352/1) eine Reihe von Ereignissen, die A. Schaefer (Demosth. u. s. Zeit<sup>2</sup> II 180, 3) auf zwei Jahre vertheilt hat. Das letzte Ereigniss, den Einfall der Thebaner in Phokis, setzt er in den Herbst 351; man sieht, er hat nur um ein halbes Jahr sich geirrt; die Thebaner haben im nächsten Frühjahr — und in diese Jahreszeit fällt ja auch naturgemäss die Eröffnung der Feindseligkeiten — ihren Einfall Hier beginnt der Krieg, von dem die Inschrist redet. 350. 349 baben augenscheinlich die Thebaner dem jungen Phalaikos gegenüber das Feld behauptet, die regelmässigen Zusammenkünfte der Naopoioi finden wegen des Krieges im Lande nicht statt. Es tritt dann, wie bekannt, Erschlaffung auf beiden Seiten ein, so dass die Thebaner persische Subsidien annehmen. Phokis ist nicht mehr so bedrängt; seit dem Frühjahr 348 kommen die Naopoioi wieder zusammen, allerdings spärlich. Man sieht, in die Gesammtdatierung reiht sich auch dies Detail der Geschehnisse ein. Aber die Inschrift hilft nicht blos im Detail weiter; sie ist entscheidend für die endgiltige Erledigung der Frage, ob 346 die Lakedaemonier wie die Phoker aus der Amphiktionie ausgeschlossen seien, was Paus. X, 8, 2 (Λακεδαιμόνιοι μετασχόντες ἐπαύσαντο ἀμφικτυονίας) berichtet, oder ob Diodors (XVI 60) Stillschweigen über diesen Punkt das richtige erschliessen lässt. Beloch ist eben noch Pausanias gefolgt (Gr. Gesch. II 518); allein in der Herbstpylaia 346 sind zugegen Διαικλής Λακεδαιμόνιος, Ερασις Λακεδαιμόνιος, Κλεοσιμένης Δακεδαιμόνιος (75. 76). Was an sich wahrscheinlich war warum sollte man den Amphiktionen und Philippos den politischen Fehler zutrauen, Sparta zu brüskiren, wo man das gleich verschuldete Athen schonte? — das erweist so die Inschrift als richtig. Nur weil Bourguet die Archontenreihe treffend datirt hatte, konnten vorher nicht gesehene Coincidenzen wie die auf410 B. KEIL

gewiesenen sich einfinden. Also 341/0 schliesst die erste Liste. Die xaráoraois sur die zweite hat nicht im anschliessenden Jahre stattgefunden: παρά βασιλέως Άλεξάνδρου ist in ihrem Jahre geschrieben. Bourguet setzt 336/5 als oberste Grenze an und will · die endgiltige Datirung erst unter Heranziehung weiteren Materials geben. Allein die Inschrift selbst lehrt einen anderen terminus post quem kennen. Zu den böotischen Hieromnemonen gehört kein Thebaner, wohl aber Ύλιμος Θεσπιεύς, Καλλίας Πλαταιεύς. Man braucht diese Namen nur zu nennen, um zu wissen, dass Theben nicht mehr existirt. Also fällt die Frühjahrspylaia, in der die xaráoraois berathen wurde, sicher nicht vor den Februar 334. Das Auftreten der Platäer im Hieromnemonenrath muss nun nicht von dem Aufbau ihrer Stadt abhängig sein, den Alexander erst nach dem Sieg bei Arbela an den Olympien 328 (Schaefer a. a. O. III<sup>2</sup> 19, 1) übernimmt; aber möglich ist es immerhin; dann wurden wir bis Fruhjahr 327 mit jener xarágragıç herabzugehen haben. Andererseits mahnt der Umstand, dass der Delphier Simylion, der 346/5 schon vaonoióg ist (72) und dies Amt noch in der zweiten Hälste des sünsten Jahres der neuen Rechnungsfrist (Kleobulos) bekleidet (Il 76), die Rechnungen zeitlich nicht zuweit auseinanderzureissen; im ersteren Falle ist er noch 330 im Amte, im zweiten müsste er es sogar noch 322 sein. Auch das dünkt mich erwägungswerth, dass Sparta die Matropolis vertreten kann; das setzt anscheinend eine nicht einflusslose Stellung dieses Staates voraus. Kann man eine solche für Sparta nach der Niederwerfung im Jahre 329 und in der nächstsolgenden Zeit annehmen? Es scheint das auf die Zeit vor 329 zu weisen. Man wählt das Wahrscheinlichere, und für den vorliegenden Zweck genügt dies vollkommen, wenn man sich an die obere Grenze hält.

Nimmt man zu den Bourguetschen Auseinandersetzungen diese Nachträge hinzu, so erhellt, dass die delphischen Rechnungen eine ins Einzelne gehende historische Verwerthung vertragen und verlangen; der Vorwurf eines Hineingeheimnissens dürste selbst bei tieser greisenden Schlüssen aus ihren Angaben und Formeln nicht leicht erhoben werden dürsen. Dies sei für die im Ansang gestellte Frage vorgemerkt, zu der ich nunmehr zurückkehre. Im Beginn der zweiten Rechnungssrist, srühestens also 335/4, hat Alexander vier Stimmen im Hieromnemonenrath: hat erst er diese Stärke der Vertretung erreicht, oder geht sie schon auf Philippos zurück? mit

andern Worten; hat zwischen 346 und 334 eine Veränderung in der Zusammensetzung des Rathes stattgefunden oder nicht? Ich wage mit ja zu antworten. Nicht deshalb, weil die Historiker nichts davon berichten, dass Philipp im Jahre 346 vier Stimmen erhalten habe, auch nicht deshalb, weil Bourguet, der die älteren Hieromnemonenlisten kennt, unsere Inschrift in diesem Punkte missverstanden hat, was, wenn Philippos in jenen mit vier Vertretern erschiene, kaum denkbar wäre, sondern deswegen, weil Demosthenes schweigt. In der Friedensrede (§ 19) sowohl wie in der Gesandtschaftsrede (§ 257-327), spricht er so, dass kein Zweisel sein kann, Philipp habe 346 eben nur die traditionelle Vertretung im Rathe erhalten; auch sagt er nur, dass die vertriebenen Amphiktionen die Stimmen Philipps gehört hätten; man kann darunter nur die Phoker verstehen. Welches Gezeter wurde Demosthenes erhoben haben, hätte Philippos die Zusammensetzung des Amphiktionenrathes erreicht, die das Jahr 334 zeigt? Nichts davon in der Gesandtschaftsrede, auch nichts in den Reden späterer Zeit, der dritten philippischen Rede oder gar der Kranzrede. Alexanders Regierung muss sich ja den schweren Vorwurf der Pietätlosigkeit gegen das politische Andenken des Philippos gefallen lassen. Ungestraft dürfen die demokratischen Hetzer das Wirken des Vaters von ihrem Standpunkte aus beurtheilen und so in der Verurtheilung der Politik des Begründers der makedonischen Macht ihren Hass gegen den kühlen, dessen eiserne Hand sie in die Dumpfheit stummer Verzweislung zwingt. Kaum anzudeuten, wie die Gegenwart auf dem ganzen griechischen Leben lastet, wagen die Redner unter Alexandros. Wenn Philippos überhaupt je vier Stimmen im Amphiktionenrathe erhalten hätte, in der Kranzrede würden wir es lesen; wenn Alexandros erst sie erhielt, es kann doch in ihr kein Wort darüber fallen, denn harmlos hätte es nicht sein können. Nicht Philippos also sind jene vier Stimmen gegeben worden, Alexandros hat sich die zwei auf vier erhöhen lassen. Wann das geschehen ist, ist schwerlich zur Zeit zu entscheiden. Kaum bei Alexandros erstem Zuge nach Griechenland im Herbst 336; recht wahrscheinlich dünkt mich der Herbst des nächsten Jahres. Nach Thebens Fall war die Verstärkung der Stellung Makedoniens im Amphiktionenrathe, wie sie durch eine Vermehrung der makedonischen Stimmen erreicht werden konnte, leicht durchzusetzen und vor seinem Zuge nach Asien Alexander vielleicht sogar erwünscht. Ich möchte kaum zweiseln, dass die 412 B. KEIL

ganze Veränderung im Geschästsgang der delphischen Baubehörde, die wir seit 334 beobachten, nicht ausser Zusammenbang mit der grossen Veränderung im Amphiktionenrathe steht.

[Zu diesem Ergebnisse war ich gelangt, und so hatte ich es niedergeschrieben, als mir auf eine diesbezügliche Anfrage durch Homolles ausserordentliche Liebenswürdigkeit Excerpte aus den älteren, unter Philipp fallenden, von Bourguet erwähnten Amphiktionenlisten bekannt wurden. Ich habe nichts zu ändern; die Inschriften bestätigen für Philippos die zwei Vertreter; eigentlich nichts neues für mich, denn diesen Thatbestand der unedirten Iaschriften hatte ich ja aus Bourguets Erklärung schon so gut wie erschlossen. Es liegt mir natürlich fern, den Veröffentlichungen des beauftragten und, wie er es bewiesen hat, dazu berufenen Bearbeiters dieser Inschriften durch Mittheilung von Texten vorzugreisen. Nur das eine Thatsächliche darf ich wohl aussprechen, dass auf Philippos mit seinen zwei Vertretern als nächster Staat Delphi mit zwei Vertretern folgt. Damit ist zugleich Bourguets oben beanstandete Interpretation der Alexandervertreter ihrem Ursprunge nach verständlich. Die tiefeinschneidenden historischen und besonders auch litterarbistorischen Folgerungen, die sich aus dieser Thatsache ergeben, wird Bourguet zu ziehen sicher nicht versäumen.')]

Philippos hat immer nur zwei Vertreter unter den Hieromnemonen gehabt, Alexandros konnte vier erhalten; aber er konnte dies nicht bloss in Folge des augenblicklichen Schreckens, der von Thebens wüster Stätte ausging; des Vaters kluge Diplomatie hat auch hier dem Glück des Sohnes den Erfolg erleichtert. Das ist im besondern dadurch geschehen, dass Philippos eine Formuli-

<sup>1)</sup> Jetzt kann ich es aussprechen; einem ähnlichen Sachverhalte war ich lange auf der Spur, doch ohne zum Ziele gelangen zu können bei dem Zustande der litterarischen Ueberlieferung. Mir ist immer unbehaglich bei dem Berichte des Aischines (III 122) gewesen, dass Δαλφῶν ὅσοι ἐπὶ δίστος ἡβῶσι von den Amphiktionen aufgeboten werden konnten; bei den uns überlieferten Verhältnissen der Amphiktionie fand ich wenigstens nicht denjenigen rechtlichen Titel, unter dem solche Verfügung Seitens des Bundes über die Stadt Delphi möglich war. Denn Aischines berichtet weiter ὁ αὐτὸς πῆροξ ἀναγορεύαι τοὺς ἱαρομνήμονας καὶ τοὺς πυλαγόρους ῆκων; also nicht die Gemeinde Delphi trifft die Anordnung, sondern der Bund. Es musste hiernsch zwischen Delphi und der Amphiktionie ein engeres Rechtsverhältniss bestehen, als es nach den Berichten den Anschein hatte. Weiter kam ich natürlich nicht. Jetzt, wo Delphi als Bundesmitglied erschienen ist, ist alles klar.

rung durchsetzte, wonach seine Hieromnemonen παρά Φιλίππου kommen; τῶμ παρὰ Φιλίππου heisst es in den unedirten Listen nach Bourguet (p. 233). Denn dies war die diplomatische Formel, mit der man griechischerseits bei der Zulassung Philipps zur Amphiktionie das Gewissen gegenüber der heiligen Tradition zur Ruhe lügen mochte, und mit der Philipp den makedonischen Interessen, soweit sie die Amphiktionie berührten, vollauf genüge thun konnte. Makedonen waren für Griechen nicht Griechen; ihnen konnte nicht Sitz und Stimme im griechischen Amphiktionenrathe eingeräumt werden, aber Philippos war Heraklide, hellenisches Blut floss in seinen Adern; was man dem nicht griechischen Volke versagen musste, dem griechenentsprossenen Fürsten mochte man es zugestehen. Allerdings ein Einzelner in diesem Staatenbunde war etwas unerhörtes. Allein die Furcht vor den makedonischen Waffen beförderte die Ueberwindung des principiellen Scrupels, und leicht log man sein Gewissen mit der Selbsttäuschung zur Ruhe, dass der Stratege des Bundes und der Retter der heiligen Sache mit dem Anrecht auf Dank die Ebre der Aufnahme in den Bund verdient habe. [Besonders erleichtert wurde die Aufnahme Philipps in den Amphiktionenrath dadurch, dass man gleichzeitig auch griechischerseits eine Anomalie schuf, die Vertretung von Delphi; d. h. einer Stadt im Staatenbunde]. Also fand Philippos als Heraklide — der juristischen Fiction nach — Aufnahme. Aber die nationale Exclusivität der Griechen hätte consequenter Weise noch weitere Folgen für das Verhältniss des makedonischen Herrschers zur Amphiktionie haben müssen. Nur Griechen dürsen gemäss der beiligen Tradition im Amphiktionenrathe sitzen; also darf Philipp keine Makedonen in ihn als seine Vertreter schicken. So bliebe denn nichts übrig, als anzunehmen, dass für Philipp an das Recht, in jenem Rathe Sitz und Stimme zu haben, die Verpflichtung geknüpft worden sei, seine Vertreter aus den rein griechischen, zum Bunde gehörigen Staaten zu ernennen. Natürlich nur von den Hieromnemonen kann in dieser Hinsicht die Rede sein; die jüngern Pylagoren und Naopoioi') waren nicht mit der heilig alten, binden-

<sup>1)</sup> Bourguet hat, weil die älteren Listen eben nur  $\tau \tilde{\omega} \mu \pi a \rho \tilde{\alpha} \Phi \iota \lambda \iota \pi \pi o v$  seben, angenommen, dass der 74 erwähnte Naopoios  $\Phi \iota \lambda \iota \pi \pi o s$  Maxed  $\tilde{\omega} \nu$  Philipp selbst sei; das scheint rechtlich unmöglich. Der Leiter der pythischen Spiele, der Entsender der Hieromnemonen, kann doch nicht die subalterne Stellung eines  $\nu ao\pi o \iota o s$  bekleiden in einer Reihe mit den andern  $\nu ao\pi o \iota o s$ . Mit

den Tradition verknüpst. Aber ob jene Consequenz practisch wirklich gezogen ist, ob Philipp sich wirklich an solche Bedingung fesseln liess, und wenn er es that, ob er die Stipulation innehielt, darf billig bezweifelt werden. Wenn Demosthenes (X 32) von der Leitung der pythischen Spiele sagen durste: καν αύτὸς μη παρί, τοὺς δούλους ἀγωνοθετήσοντας πέμπει, darf man Makedonen auch als Hieromnemonen annehmen; die Vertretung Alexanders durch Delphier im Rathe lässt ebensowenig einen Rückschluss auf die Philipps zu wie die des Perseus im Jahre 178/7 durch zwei Makedoner (Bottiäer). [Die älteren Hieromnemonenlisten bestätigen die hier vertretene, übrigens nie bezweifelte Ansicht von der makedonischen Nationalität der Abgeordneten Philipps]. Aber wenn Philipp auch nicht gezwungen werden konnte, nur Griechen in den Rath zu schicken, so war doch die Möglichkeit nicht ausgeschlossen, dass dies einmal thatsächlich geschah. Und wenn nun jene Formel τωμ παρά Φιλίππου diese Möglichkeit gerade offen liess, musste sie den Griechen nicht auch als praktisch annehmbar erscheinen? Es war augenscheinlich altes Grundgesetz, dass die einzelnen Stämme des Bundes nur durch Angehörige ihrer Stämme in dem Hieromnemonenrathe vertreten werden konnten, und dass stellvertretende Vertretung durch Angehörige anderer Stämme ausgeschlossen war. Wenn nun ein Einzelner in den Bund aufgenommen war, der aus einem "Stamme" keinen Vertreter senden kann, sondern  $\pi \alpha \varrho'$   $\hat{\epsilon} \alpha v v o \tilde{v}$  abordnet, wie sollte da jener alte Grundsatz noch in Anwendung kommen?1) Musste da nicht die Mög-

Dieuchidas von Megara und Medeios von Larissa (II 31.34) mit den bekannten Schriftstellern, die Bourguet, um die Noblesse der ναοποιία zu erweisen, p. 233, 1 vornimmt, schwebt ebenso in der Luft. Viel näher hätte es m. E. gelegen zu fragen, in wie weit oder ob überhaupt das Fehlen des βασιλεύε beim Namen des Philippos in den officiellen Actenstücken mit der von U. Köhler, Herm. XXIV 642 f. aufgeworfenen Frage zusammenhängt; Beloch Gr. Gesch. II 309, 1 meint, dass Amyntas den Königstitel weitergeführt habe, auch nachdem Philipp denselben Titel angenommen hatte. Das kann ich nicht für richtig halten; solche Titel sind mehr als Titel, und ein abusives Nebeneinander von zweien mehr als nur ideale Concurrenz. Philipp entbehrt officiell des Titels βασιλεύε, Alexander trägt ihn, aber er hat den rechtlichen Erben der Krone, den eigentlichen βασιλεύε, beim Regierungsantritt hinrichten lassen. Hier ist ein innerer Zusammenhang; die Lösung steht noch aus; sie wird geben, wer die rechtliche Stellung Philipps zu Amyntas klärt.

<sup>1)</sup> Dittenbergers glänzende Darlegungen oben S. 161 ff. haben klar ge-

lichkeit zu Tage liegen, dass Philippos oder seine Nachfolger gegebenen Falles auch Griechen oder nur Griechen in den Rath entsendeten, so dass die Versammlung wieder nur aus Griechen bestand und die alte heilige Tradition gewahrt war? Die Möglichkeit solcher Consequenzen musste den Griechen einleuchten, und wenn zunächst auch im griechischen Hieromnemonenrath Makedonen sassen, die Griechen konnten sich trösten, dass dies nicht immer so sein musste. Aber sie fanden noch einen anderen Trost. philippischen Abgeordneten vertreten nicht Makedonien, sondern den Hellenen Philippos. Denn wie Makedonien nicht seine Vertreter senden kann, so entsendet sie auch nicht Philippos, der König der Makedonen, sondern für den Bund allein Philippos: τωμ παρά Φιλίππου. Sehr weislich sehlt Μαχεδών. Aber auch βασιλεύς lst nicht hinzugesetzt; Philipp hat für seinen politischen Verkehr mit Griechenland diesen Titel, so scheint es, stets vermieden; sein Brief an die Athener ([Demosth.] X) beginnt Φίλιππος Αθηναίων τη βουλη κτέ.; der diplomatische Sprachgebrauch der Inschriften nennt ihn stets nur Oilumos, die Redner ebenso, höchstens Φίλιππος ὁ Μακεδων. Ob diese Einfachheit der Titulatur staatsrechtliche Begründung hatte, oder ob politische Klugheit sie Philipp im Verkehr mit den Republiken, die selbst Alexanders Namen gelegentlich in ihren eigenen Acten (Dittenberger Syll. 119; CIA. II 741 f5) den Königstitel nicht beifügen, wählen liess, mag hier dahingestellt bleiben; so viel ist sicher: der einfache Name Oilumos hat die Aufnahme des Königs in den Amphiktionenrath von der diplomatischen Seite aus erheblich erleichtert. So war ossiciell nicht ein König im Bunde der Freistaaten; und serner, da ein βασιλεύς auch immer ein βασιλεύς τινων sein muss, diese τινές aber für die Griechen Barbaren waren, war einer weiteren Bedenklichkeit begegnet. Doch die Rücksicht auf die heiligen Gesühle und der nationalen Eitelkeit der Griechen spricht sich noch deutlicher darin aus, dass es nicht τωμ Φιλίππου heisst, sondern τῶμ παρὰ Φιλίππου. Ein Θεσσαλῶν druckt die Zugehörigkeit zum Thessalerstamme, eine staatsrechtliche Beziehung aus; ein τῶν

legt, dass dieser Grundsatz bestand; denn ohne diesen wäre die Rechtsfiction, wonach die Namen der von den Aetolern stellvertretend vertretenen Stämme officiell weiter geführt werden, unnöthig gewesen. Der Keim dieser Verhältnisse ist, wie man sieht, schon im 4. Jahrh. gelegt, woher ja auch die Formel magà busilies Nagoius stammt.

416 B. KEIL

Φιλίππου wurde ,von den Unterthanen Philipps' bedeuten, nicht viel anders, als wenn Μακεδόνων stünde; damit wäre implicite der Barbarenstaat in die Amphiktionie recipirt. Aber τωμ παρά Φιλίππου heisst nur ,von Philippos entsendet; weiter durfte nichts gesagt werden, aber dies sollte gesagt sein. Ich trage nichts in die Formel hinein; Demosthenes (XVIII 148) giebt mit der volleren Formel die Bestätigung: τῶν παρ' ξαυτοῦ (d. i. Φιλίπποῦ) πεμπομένων. Dass diese officielle Formel, bei welcher sich die Griechen beruhigen durften, auch Philipp recht sein konnte, leuchtet ein; denn thatsächlich ernannte er die Vertreter im Rathe, nicht eine Gemeinde; sie waren Φιλίππου, nicht Μακεδόνων. Allerdings eine kleine Concession mag er gemacht haben, indem er das παρά zugestand, was eine Ignorirung seiner Herrschaft involvirte; aber diese Concession stand auf dem Papier, sie war wirklich nur Zuckerbrod für die alten hellenischen Kinder; was besagte das im Vergleich zu den Vortheilen, die gerade auch wieder dies  $\pi\alpha\rho\dot{\alpha}$  bot? Denn die Bedeutung der ganzen Formel ist durchaus nicht damit erschöpft, dass sie jene juristische Fiction ermöglichte, durch die die Aufnahme Philipps in den Staatenbund formal möglich wurde, obgleich sie damit schon sehr folgenschweres — ich meine nicht den blossen Eintritt Philipps in den Bund, sondern die Durchbrechung eines uralt geheiligten Princips der Amphiktionie geleistet hatte. Gerade jenes παρά war dazu angethan, in den Händen einer geschickten Diplomatie der ganzen Formel eine Verwendbarkeit für die Steigerung makedonischen Einflusses im Amphiktionenrathe zu ermöglichen, deren Bedeutsamkeit für die Zukunst fast unübersehbar war. Nur zwei Stimmen durfte jeder Stamm haben nach alter Satzung: wurden die Hieromnemonen Philipps als οἱ Φιλίππου bezeichnet, so lag darin ein Unterthanenverhältniss ausgedrückt, und die Zahl der philippischen Abgesandten, die nun aus dem Volke Philipps kamen, hatte sich nach der für die Volksstämme traditionellen Zahl zu regeln. Aber waren die Gesandten παρά Φιλίππου, so war für die Diplomatie der formale Rechtsboden ein anderer; und auf diesem liess sich keine Diplomatie, die des Nachdruckes ausserer Macht nicht entbehrte, gegen ihren Vortheil davon überzeugen, dass auf οί παρὰ Φιλίππου die alte geheiligte Beschränkung der Zahl Anwendung finden müsse, die für οί Φιλίππου formal rechtlich beansprucht werden konnte. Es gab für Hieromnemonen παρά τινος kein Präcedens. Also für

den, der παρ' ξαυτοῦ Hieromnemonen in den Rath schicken durfte, war rein formal eine Cumulirung von vier oder mehr Stimmen nicht als unmöglich zu erweisen. Es handelt sich hier nur um die Consequenzen, die sich aus der thatsächlichen Formulirung von Philipps Verhältniss zur Amphiktionie ergeben; die Diplomatie hat sich alle Tage an den formalrechtlichen Ausdruck gehalten, bis zum Widersinn einer friedlichen Blockade, und Philipps Stärke war die Diplomatie. So hat Philipps glückliche Klugheit mit jener Formel einen diplomatischen Weg für die Erweiterung makedonischen Einflusses im Amphiktionenrathe vorgezeichnet und eröffnet. Ich habe nichts in die Formel hineingelegt; Alexander, der Sohn, hat jenen Weg beschritten: vier Vertreter hat er im pyläischen Rathe. Augenscheinlich ist aber dieser Erfolg nicht ganz ohne Compromiss zu erzielen gewesen. Alle vier sind Delphier; das sieht doch ganz so aus, als ob Alexander die grössere Zahl nur um das Zugeständniss erreichen konnte, dass er nur Griechen in den Rath entsenden wollte, d.h. dass die Ernennung von Griechen zu seinen Vertretern, die vordem nach jener Formel ein Entgegenkommen seinerseits war, nun zu einer vertragsmässigen Nothwendigkeit für ihn geworden wäre. [Vielleicht hat auch hierfür schon Philipps Politik den Weg geebnet; denn dass die delphischen Amphiktionen in den älteren Hieromnemonenlisten unmittelbar hinter denen Philipps stehen, möchte doch einigen Zusammenhang mit den vier delphischen Vertretern Alexanders haben]. Es gab also damals für Alexander Schwierigkeiten in den Verhandlungen mit den Griechen zu überwinden; um so bemerkenswerther muss die Erleichterung gewesen sein, die jene glückliche Formel Philipps den Verhandlungen dadurch gewährte, dass sie die schwerwiegendsten principiellen Schwierigkeiten im Principe aufgehohen hatte. Aber dass Alexander bei den Verhandlungen vielleicht eine Rechtssiction - nur Griechen im griechischen Hieromnemonenrathe — den Griechen zugestand, geschah um theuren Preis für diese Griechen. Es heisst in officieller Sprache,1) der Sprache der makedonischen Kanzlei, in dem

Hermes XXXII.

<sup>1)</sup> Das Officielle liegt in den Koinesormen ausgedrückt, παρὰ βασιλέως statt παρ βασιλέος. Die Sprache der Inschrist ist sonst noch sast rein von Koineerscheinungen. Das in hier eine kurze Uebersicht. Vocale. c rein; ά εἰρήνα 71. 81. II 12 überrascht, da sonst delph. wie gemeindor. εἰράνα; doch sehlt meines Wissens ein gleich alter delph. Parallelbeleg bis jetzt. — Regelmässig ā aus α+ο (Gen. Αρισταγόρα 5 u. s. w.); α+ω: βουλευτᾶν 19

Hieromnemonenverzeichniss παρὰ βασιλέως 'Aλεξάνδρου. Alexander hat stets den Titel βασιλεύς beansprucht, und die Macht, die ihm Thebens Zerstörung über die Griechen gab, hat diesen Titel auch in die Acten des Bundes eingeführt, der Philipp sich sicherlich nicht zu wenigst deshalb leichter geöffnet hatte, weil

u. s. w.; ο + α: πράταν 38. 80. — η echt in έχρησαν 87, τριημιμναία 82 (vgl. Felseninschrift  $h\eta\mu\nu\mu\nu\alpha\bar{\nu}$ ); aus  $\epsilon + \alpha$ :  $\dot{\eta}\rho\nu\nu\bar{\alpha}$ s ( $\pi\nu\lambda\alpha\lambda\sigma$ ) oft, Acc. Sing. Kallingáτη Il 62 u.o.; statt gemeingr. es: EN. Χηρίας II 21. 84 (- Xespias Bechtel-Fick S. 291), Xness 48. 56; sonst as (statt strengdor. 7) gewahrt; Tilly s. a. E. — i: μαγίοφ 16 vgl. Athen. Mitth. XX 430. — ev als dor. Contraction sus so: nalsvuévo 48.56. Nexoréleus 11 danopáreus 12.95 Zereχάρευς 92. 94 Τιμασικράτευς 105 Τιμογένευς ΙΙ 69. 75. 80 Δαμάνθευς ΙΙ 98 (so auf Taf. V ganz richtig; Bourguets (A) dauárdeus ist nichts) Azasuéreus II 90; die offenen Formen s. u. Θεύχαρος 59. 64. 69 Κλευφάνης II 89 (aber Kleoφάνης II 92). — ou stets statt des sog. strengdor. ω (z. B. βουλευταν), stets auch zur Bezeichnung des hybriden ov (aus ō: τούs). — se: nur sis (nicht ès) 23. 87, είς τε είς (= έστε είς; grosse Labyadeninschr. noch λέντε) 69 II 13. 16; siapopās 26; entschiedenes Koinezeichen. — Consonantes. βολίμου 26. 30. Il 5 (s. Athen. Mitth. XX 435) ist nun wohl als gemeinder. anzusprechen, und das rhod. βολιβώσαι eher als epichorische Mischform aus βόλιμος und μόλιβος zu betrachten. [Dies bestätigt nachträglich das eben zu Tage tretende vulgāratt. βόλυβδος Wünsch, Defict. tabell. n. 107a 4, klar ein Gemisch aus βόλιμος und μόλυβδος]. δβολός, ήμιωβόλιον oft, Koineform, CIG. 1690 noch das dialektische odslos, ήμιοσελον. — σ: οσσου II 10. ένεφανίζθη II 41 bemerkenswerth (daneben διελογίσθη Il 20), nicht zu delph. καταδουλιζμοῦ SGDl 2098, wo σ vor μ tonend wurde, zu stellen, sondern eher in eine Reihe wie θεόσδοτος, θεόσζοτος. gehörig — e: vielleicht Metathese im EN. 'Aχρίνου II 94 (= 'Aρχίνου?) — Flexion. Dual: πινακίοιν 30, δυοίν Il 14 (doch mit Plur., der stets bei δύο). — α-Stämme: Femin. ταν λεοντοκεφαλάν II 11 πυλαιάν — ἐπιμηνειάν II 14 τάν δεκατάν II 88. 92. Masc. GS. auf ε rein; nur Nexiádov 'Adqualov 53 (dagegen die epichorische Form nicht gewahrt Τηλοκλέος Άθηναίου 39 Έπικράτεος Άθηναίου ΙΙ 3). βουλευτάν 19. — τ (τ)-Stämme: GS, στάσιος 28 συνθέσιος 30 ακέσιος 62 παριστάσιος 97 πόλιος Il 26: DS. πόλι 19; NP. πρυτάνιες II 57, 59; GP. πρυτανίων II 60. DP. II πρυτανίεσει 54.58, wie dor. allein zu erwarten; keine Koinesorm. er-Stämme: Aagagios 7 Φωχέος 7. 53 Μεγαρέος 43 Πελινναιέος Il 10, nur βασιλέως II 42 Koine. σ-Stämme: GS. -soc (woneben orthographisch ·suc, s. o.), regelmässig bis auf Meyaκλέους II 27 Koine (Delphier). AS. Δαμοκράτη II 52. (Neoκλή II 83) u. s. w. — Verbum: Endungen: ποτεθήκαμες 55 απεδώκαμες 2, dagegen έδώκαμεν 20. 22, ἀπεπέμψαμεν 23, also alle Koineformen in einem und demselben Rechnungsposten. — έδόθεν (= -ησαν) II 10. — διδόμεν 3. 90; δόμεν 20. — Contracta: ναοποιέοντος stets (6. 9. u. s. w.), entsprechend αμολόγεον II 59; nur καλευμένο 48. 56. Tempora: natürlich παρέδωκαν II 57. 88. 92 (nicht -έδοσαν). — έφεστάκεον II 39: 3. Pl. Plusquamperf., also Endung

Philipp den Namen βασιλεύς nicht führen wollte oder nicht führte. Mochte das geschickte Wörtchen παρά den Griechen mit seiner beruhigenden Rechtssiction das Herz auch erleichtern, und mochte das Zugeständniss der griechischen Nationalität der vier Vertreter Alexanders in demselben Sinne wirken, es war doch alles eitel Trug

impersectisch gebildet wie episch επέφυκον, kypr. ομώμοκον Hoffmann Gr. Dial. I 59 n. 109, doch mit dem der soristischen Bildung angehörenden (ηδ-s-α); die imperfectische Bildung im Plusquamperf. sehr begreiflich, da schon das Perf. im Dor. stark zur präsentischen Flexionsbildung neigt. Vgl. noch Kühner-Blass II S. 113. — η̃ε (— η̃ν) II 38; παρην (— -ησαν) II 30. παρεόντων 11. - Pronomina: NP. τοὶ, 15 Fälle, nur ein οἱ 24, in demselben Passus, wo ἐδώκαμεν. — Relativ: τοῦ 24. II 15, daneben οὖ 68. — τοίδε (natürlich ohne solgenden Artikel in der Aufzählung) 34 II 30. 41; τῶνδε 11. τοῦτο 21. 40 u. s. w.; τούτου 26. 45. 54. 96; τούτων 27 (auf λίθων, das also, wie zu erwarten, Masc.); Fem. NP. ταύται II 10. AP. τούτας II 57, also ist die Angabe des Johannes Gram. τὸ ταίτας τούτας von Ahrens II 267 (dem Kühner-Blass i 607 folgt) mit Unrecht bezweifelt. — Zahlwörter: δύο, δυοίν (s. o.), τρείε (N. und A.), τέτορες stets rein; ενδεκα 100 II 14, aber δέκα μίαν 55, wie schon delph. δέκα ένα CIG 1690 zweimal; δυώδεκα 28 regelmässig dor., δέκα δύο 54, wie Tab. Heracl. II 53 und Koine: Inschr. v. Pergam. n. 158, 11; τρείς και δέκα 102, δέκα τέτορες (πέντε u.s. w.) wie ίκατι oft; τετρώκοντα 67. — πράτος 38. 80; έβδόμαν II 7 (έβδέμαν Labyadeninschr. D 6) Koine, obwohl auch aus Kalaurea SGDI 3380 έβδόμα vorliegt, aber nicht alt. — Praepositionen: dy (Koęir Tap, Kleeg) 20. 45. 46. 56. 88. 98, Assimilation nur in diesen zwei Fällen. — πάρ 1 II 18. 60, πάρδωγμα II 4; Koine nur παρά (βασιλέως) II 42, παραδείγματος 106. — ποτί (τὸ, τὰ, τὰν) 12. 20. 45. 46. 87, (πάντας) 17; πότ (τὸ, τὸν, τὰν) 27.40.55 ohne Unterschied; vor Vocalen nicht selbständig erhalten (ποτεθήκαμες 55); kein ποί. — Προεστάτευον II 38. — ν έφελκυστικόν nach Bourget II 41 τοῖς ἱερομνάμοσιν ὁμόλογα; aber ὁμόloya kann, da es sich um ,die' Acten handelt, nicht ohne Artikel stehen; also isφομνάμοσι (τὰ) ὁμόλογα zu lesen, mag das Versehen nun vom Steinmetzen oder vom Herausgeber herrühren. — Einzelnes: unrichtig erscheint mir von Bourguet (S. 217) βολίμου στάσις 28 mit ,on le met en place erklärt; στάσις ist doch hier das "Abwägen", Substantiv zu ἱστάναι "wiegen"; ebenso βολίμου Tilos II 5 nicht, dernière fourniture' sondern "Zoll für Blei". — iozéyaov 7. 13 (Burguet S. 211. 216) kann doch dem Charakter der Rechnungspositionen nach kaum ein ,ouvrage destiné à retenir des terres' sein; man denkt wohl eher an eine Art Mortel oder eine besondere Art Ziegelerde. — Σωτιμέδαν II 99 ist nichts; steht nicht Zwiuldar auf dem Steine? jedensalls ist so zu schreiben. - Die Ergenzung Il 10 ἐν έ[τ] ἐρα[ι] giebt keinen ordentlichen Sinn und verstösst gegen den Dialect (ἀτέρφ); ich habe an ὄσσου ἐνέ[χ](υ)ρα gedacht: ,so viel wie hinterlegt ist'. — Der Name des: Böoters Tilly bleibt auch im Gen. unverändert; sollte dies  $\eta$  statt des boot. (Till)se nicht dafür zeugen, dass man in Bootien um 350 das scheinbare  $\varepsilon \iota$  aus  $\eta$  noch mit  $\alpha$ -Timbre sprach?

## 420 A. KEIL DIE DELPHISCHEN RECHNUNGSURKUNDEN

und Selbstbetrug. Mit dem Zusatze  $\beta\alpha\sigma\iota\lambda\dot{\epsilon}\omega\varsigma$  in den amtlichen Actenstücken zerstörte die Macht, die ihn erzwang, das Scheingebilde, das die Diplomatie erklügelt hatte. Jetzt war ein "König' im Freistaatenbunde, und mit dem Könige rechtlich ein Reich, ein Reich, das nicht blos die den Hellenen stammverwandten makedonischen Barbaren umfasste. Der älteste hellenische Staatenbund war als solcher, mochte auch die äussere Form noch weiter trügen, gesprengt vom 'Alėξανδρος βασιλεύς. Und so muss es sein: hat doch derselbe Alexandros ebenso die nationale Abgeschlossenheit des griechischen Kleinstaates gebrochen, mochten auch die Menschen mit der nur langsam zergehenden alten Form sich lange noch selbst täuschen. Die nationale Amphiktionie wie der nationale griechische Staat sind durch den König Alexandros Velleitäten geworden, die nur verdienten, was ihnen wurde.

Strassburg i/E.

BRUNO KEIL.

## ZUR THEATERFRAGE.

Als ich mich im vorigen Jahre (s. d. Zeitschr. XXXI 530 ff.) durch Bethes blendende, aber auf Schritt und Tritt zum Widerspruch reizende Hypothesen verführen liess, mit meinen Anschauungen über die Scenerie des 5. Jahrh. schon zu einer Zeit an die Oeffentlichkeit zu treten, wo Dörpfelds epochemachende Untersuchungen über die griechischen Theaterruinen, wenn auch in ihren massgebenden Grundlinien längst allgemein bekannt, doch noch nicht von ihm selbst im Zusammenhange dargelegt und ausgebaut waren, geschah es in der Meinung, dass meine Folgerungen sich mit denen Dörpfelds und seines philologischen Mitarbeiters E. Reisch im Wesentlichen decken würden. Das war eine Täuschung. Das mittlerweile erschienene schöne Werk, in dem Dörpfeld das monumentale Material mit gewohnter Präcision und Klarheit vorlegt, Reisch die litterarischen Zeugnisse mit sachkundiger Hand sammelt und sichtet, gelangt hinsichtlich der Gestalt des älteren Spielplatzes zu Ergebnissen, die von den meinigen so verschieden sind, wie es bei Forschern überhaupt möglich ist, die Ober die Vorfrage, den Standplatz der Schauspieler und des Chors, wie es sich von selbst versteht, wenigstens hinsichtlich des fünften Jahrhunderts einig sind. Obgleich ich nun gegen eine Reihe ler von beiden verehrten Männern vertretenen Anschauungen, bne es zu wissen, bereits im Voraus theils in dem genannten rtikel, theils in meiner Anzeige des Betheschen Buches in den G.A. 1897 S. 27 ff. Stellung genommen habe, so halte ich mich ch für verpflichtet, auf die wichtigsten Differenzpunkte nochmals zugehen, bei welcher Gelegenheit ich zugleich einige andere in en Arbeiten nur slüchtig gestreiste Fragen, betress deren ich h gleichermassen mit Dörpfeld und Reisch im Widerspruch bee, kurz erörtern will. Ich hoffe das ohne lästige Wiederholungen ohne allzusehr in die Rolle des Recensenten zu fallen thun önnen.

Zunächst constatire ich, dass sich der durch Dörpfelds Untersuchungen sestgestellte Thatbestand genau so erweist, wie ich ihn in meinem früheren Artikel als gegeben angenommen hatte. Wenn sich auch von dem unterirdischen Gang keine Reste gefunden haben und wenn auch das lykurgische Theater einen solchen nicht gehabt hat, so muss doch Dörpfeld selbst zugeben, dass es in dem älteren Theater — und dieses allein kommt für die von mir behandelten Fragen in Betracht — einen solchen Gang gegeben haben könne (S. 59). Der grosse Hohlraum südlich von dem römischen Logeion, d. h. also der Raum unter dem weitaus grössten Theil der alten Orchestra, konnte, sagt Dörpfeld, sogar mehrere unterirdische Gänge aufnehmen, mithin auch einen einzigen von solcher Geräumigkeit, wie ich ihn auf Grund der scenischen Analyse des Prometheus und der Eirene erschlossen habe. Mit dem Zugeständniss dieser Möglichkeit brauchen wir uns aber durchaus nicht zu begnügen. Dörpfelds Darlegungen rechtfertigen keineswegs das resignirte Bekenntniss, dass alle positiven Anzeigen für einen solchen Gang fehlen, sie enthalten vielmehr, wie ich zu zeigen hoffe, ein starkes Indicium für seine Existenz. Die um zwei Meter über das Niveau des Dionysostemenos erhöhte alte Orchestra bestand in ihrem weitaus grösserem südlichem Theil aus aufgeschütteter Erde bis zu jener Stelle, wo später das römische Logeion errichtet wurde (Dörpfeld S. 26. 29); hier war der Burgfels bis zu bedeutender Tiefe glatt abgeschnitten (E - F auf dem Plan S. 57), so dass selbst die Fundamente des später dort erbauten römischen Logeions höher lagen. Zu welchem Zwecke hat man sich diese Mühe gemacht? Warum liess man nicht den Felsgrund bis zur Nordgrenze des Tempelbezirks stehen und bedeckte ihn für die Tänze einfach mit Erde? Ich denke, die Antwort liegt auf der Hand. Man wollte im südlichen Theil der Orchestra eine Vorrichtung anbringen, die sich in einer Erdaufschüttung bequemer herstellen liess, als im gewachsenen Felsen, d. h. eben jenen unterirdischen Gang.1)

Sollte aber Jemand selbst dieses doch wahrlich deutlich genug sprechende Indicium nicht gelten lassen wollen, so bleibt für ihn

<sup>1)</sup> Die Bestimmung der im kleineren nördlichen Abschnitt von Dörpseld ausgedeckten Felsgänge kommt für unsere Frage nicht in Betracht, da sie dem vierten Jahrhundert angehören, also höchstens zu dem Lykurgischen Bau in Beziehung stehen könnten.

der Thatbestand doch immer noch folgender. Jene Erdaufschüttung ist zuerst durch den lykurgischen Steinbau, dann durch den römischen Umbau spurlos weggefegt worden. ,Der ganze Raum bis zum Scenengebäude ist mit Schutt der verschiedensten Jahrhunderte angefüllt'; dann folgen die Fundamente des Scenengebäudes. Wie sollten sich bei dieser Sachlage Spuren der in der Erdaufschüttung ausgehöhlten Gänge erhalten haben? Wie stellt man sich solche Spuren überhaupt vor? Wenn also für die Frage, ob das älteste Theater einen unterirdischen Gang gehabt habe oder nicht, die monumentalen Reste, abgesehen von dem eben aufgewiesenen Indicium, naturgemäss versagen, so sind wir für die Lösung ausschliesslich auf die scenische Analyse der Stücke angewiesen, die, wie früher gezeigt ist, entschieden für die Existenz eines solchen Ganges spricht. Wer mir also verbietet, , mit dem Gange' zu operiren, so lange er für Athen nicht feststeht, der hat nicht nur, indem er die Fragestellung umkehrt, die Tendenz meines Artikels durchaus missverstanden, sondern er steht auf demselben wissenschaftlichen Standpunkt wie Jemand, der uns wehren wollte, an Holzstatuen und Holzsäulen zu glauben, bis uns ein kaum denkbarer Glücksfall in Stand setzen wird, sie ihm greifbar vorzuführen. Und wer behauptet, dass jener älteste Gang, falls er existirt habe, genau so ausgesehen haben müsse, wie die späteren, der begeht denselben Fehler wie jene, die sich das Theater des Aischylos nach dem Muster der Theater von Pompeji und Orange vorgestellt haben. Ob uns in Eretria, Sekyon und Magnesia der unterirdische Gang in seiner ursprünglichen Gestalt oder nur in rudimentärer Verkümmerung vorliegt, darüber können wiederum einzig und allein die Stücke Auskunft geben. Ich muss aufs Bestimmteste die Forderung stellen, dass wer dem ältesten attischen Theater den unterirdischen Gang abspricht, uns vorher darüber belehren möge, wie ohne ihn der Prometheus und die Eirene gespielt werden konnten.

Auf die Frage nach der Stelle des ältesten Scenengebäudes giebt der Ausgrabungsbefund keine Antwort. Dörpfeld und Reisch legen es ausserhalb der Orchestra an deren hinteren Rand, so dass seine Façade zu deren Peripherie eine Tangente bildete. Ich bin in meiner alten Meinung, dass es die hintere Hälfte der Orchestra einnahm, durch Dörpfelds eigene Darlegungen nur bestärkt worden. Lag die Orchestra zwei Meter über dem Niveau des Dionysostemenos, so war für die Skene an der von Dörpfeld angenom-

menen Stelle eine Erdaushöhung oder ein hölzerner Unterbau nöthig. Das nimmt denn Dörpfeld auch consequenter Weise an (S. 393), und zwar für die ältere Zeit einen hölzernen Unterbau, für die spätere eine Erdaushöhung. Aber wie viel umständlicher und kostspieliger war das, als wenn man die Skene auf der Orchestra selbst errichtete, die, für den tragischen Chor allein viel zu geräumig, für Bauten aller Art hinlänglich Platz bot. Auch reichte ein hölzerner Unterbau allein noch nicht aus. Es musste mittelst Brettern eine Brücke zwischen Orchestra und Skene, deren Façade ja nur in einem Punkte mit der Peripherie zusammensiel, hergestellt werden, und zwar eine Brücke in der ganzen Breite der Skene. Ueber diese Brücke mussten die Schauspieler hin- und hergehen, das Ekkyklema gerollt werden (s. S. 434 ff.), ja in einzelnen Stucken, wie in den Choephoren und den Troerinnen, der ganze Chor sich bewegen (s. G.G.A. a. O. S. 37). Jedenfalls eine recht complicirte Vorrichtung, wo man es so unendlich bequemer batte haben können.1) Noch mehr, mochte man dieser ältesten Skene auch eine geringere Tiefe geben, als der späteren: der zwei Meter hohe Unterbau musste doch die Façade des alten Dionysostempels theilweise verdecken, und war man in der Lage, hinter der Skene noch ein besonderes Decorationsstück errichten zu müssen, wie den

<sup>1)</sup> Bis zu einem gewissen Grade giebt das Dörpfeld selbst zu, S. 372: Der Anschluss der viereckigen Skene an die runde Orchestra mochte zuerst einige Schwierigkeiten bieten, namentlich wenn die Orchestra, wie z. B. in Athen, eine Terrasse mit hoher Stützmauer war. Sie liessen sich aber leicht heben durch die Erweiterung des vor der Skene gelegenen Kreisabschnittes zu einem Viereck; dabei konnte, wie im Theater von Epidauros, der ganze Kreis durch eine Steinschwelle hervorgehoben bleiben, oder der vor der Skene liegende Halbkreis kam in Fortfall, wie z. B. in Athen und Eretria'. Dem ganzen Zusammenhang nach können sich diese Worte nur auf die Zustände im fünften Jahrhundert beziehen. Wie ist es nun damit in Einklang zu bringen, dass die erhaltenen Reste der Stützmaner der alten Orchestra (R auf Tas. III bei Dörpseld), die einzigen ehrwürdigen Zeugen für ihre ursprüngliche Gestalt, gerade dem vor der supponirten Skene liegenden Kreisabschnitt angehören? Mag man sie bei der Umgestaltung der Orchestra geschont haben, worauf gründet sich dann aber die Annahme, dass überhaupt eine solche Umgestaltung schon im fünften Jahrhundert stattgefunden hat? Uebrigens nimmt ja auch Dörpfeld an, dass man sich erst mit der Zeit zu dieser Masssregel entschlossen habe. Für die altesten der mit Skene gespielten Stücke, also z. B. die Orestie, bleiben die im Text hervorgehobenen Schwierigkeiten bestehen, die sich durch Verlegung des Spielhauses auf die Orchestra leicht hätten vermeiden lassen.

Felsen in den euripideischen Hiketiden, so kam dieses gerade vor den Tempeleingang zu stehen.¹) Nicht dass die Skene den Zuschauern während des Spiels den Ausblick auf den Tempel verdeckt, finde ich bedenklich, wohl aber, dass Jeder, der während der Festtage den Tempel besuchen wollte, an einem rohen Gerüste, das ihm zum Theil den Weg sperrte, vorbei musste. Und da ein solches Gerüste schwerlich in einer Nacht errichtet werden konnte, musste es schon an dem ersten Festtage in seiner brutalen Hässlichkeit dagestanden haben, am Vorabend, wenn die Procession mit dem alten Bilde des Dionysos Eleuthereus zum Tempel zog und am ersten Festtage beim Opfer, der grossen Pompe, den xõµoi. Von einem Erdwall gilt ganz dasselbe. Offenbar um solchen Conslict des Skenengebäudes mit dem Tempel zu vermeiden, hat man im 4. Jahrhundert, als man es thatsächlich ausserhalb der Orchestra anlegte, diese nach Norden verschoben, und obgleich die Rückseite des Lykurgischen Baus gewiss einen erfreulicheren Anblick bot, als jenes Gerüste oder jene Erdaufschüttung, zog man doch vor, sie durch eine Säulenhalle zu maskiren. Diese Erwägungen scheinen mir entschieden gegen die von Dörpfeld vorgeschlagene Stelle zu sprechen,2) während positive Gründe für sie nicht vorgebracht sind. Der Zugang zu diesem Spielhaus konnte für solche Schauspieler, die durch die Parodos abgetreten waren, um aus der Thüre der Skene wieder aufzutreten, leicht durch eine angelegte Treppe ermöglicht werden, die sich jeden Augenblick wieder entfernen liess und so die Passage zum Dionysostempel in keiner Weise störte.

Nahm nun aber die Skene den hintern Theil der Orchestra ein, so können die Parodoi nicht soweit zurückgelegen haben, wie Dörpfeld annimmt, indem er das eigentliche Θέατρον, den Platz für die Zuschauer, einen Raum einnehmen lässt, der grösser ist als ein Halbkreis (S. 29). Auch für diese Annahme fehlt es an positiven Anhaltspunkten. Denn dass die alten Mauerreste östlich

<sup>1)</sup> Ebenso die μηχανή, wenn diese, was doch das Wahrscheinlichste ist, nicht innerhalb, sondern ausserhalb der σχηνή aufgestellt war, s. S. 433.

<sup>2)</sup> Wer die Skene aus der alten Ankleidebude sich entwickeln lässt, müsste gegen Dörpfelds Hypothese auch einwenden, dass die Garderobe in ältester Zeit doch schwerlich vor dem Tempeleingang zwei Meter unterhalb der Orchestra gelegen haben wird. Ich verzichte aber darauf, dieses Argument zu verwerthen, da ich an jene Entwickelung nicht glaube.

und westlich von der alten Orchestra (D. B. I. auf Tafel III bei Dörpfeld) von den Stützmauern der Parodoi oder des Zuschauerraums herrühren, ist eine von Dörpfeld selbst nur mit Reserve vorgebrachte Vermuthung, die offenbar nur auf einem Rückschluss aus den Verhältnissen des 4. Jahrhunderts beruht. Bei ihrer geringen Dicke können diese Mauern ebenso gut Reste der Ankleideräume für den Chor und die Schauspieler sein; die nächste Parallele bieten die im Theater von Thorikos an der östlichen Parodos gelegenen Zimmer (a. O. S. 110 Fig. 43), mögen diese nun gleichfalls Ankleideräume gewesen sein oder, wie Dörpfeld annimmt, zur Aufbewahrung von Theatergegenständen gedient haben. Auch in andrer Hinsicht empfiehlt es sich, die Parodoi mehr nach der Mitte zu rücken; je näher sie nämlich dem Dionysosbezirk lagen, um so grösser war die Steigung, die der Chor und die in den älteren Stücken so beliebten Wagen zu überwinden hatten, so dass man ohne lange Rampen kaum ausgekommen wäre. Hingeges war es für den einzelnen Schauspieler leicht, den Weg von der Parodos zum Hintereingang der Skene und umgekehrt zurückzulegen, auch wenn die Entfernung ungefähr ein Viertel des Umfangs der Orchestra betrug. Was aber die Sitzplätze betrifft, so war es doch gewiss das Einfachste und Natürlichste, dass das Publicum ursprünglich nur den Bergabhang besetzte. Auf diesem sind denn auch bei der Ausgrabung von 1889 alte Erdaufschüttungen constatirt worden, die offenbar zur Herstellung des Zuschauerraums dienten (a. O. S. 30). Die ξύλα, von denen die Komödie spricht, können sehr wohl als die auf dem Bergabhang für jede Festfeier aufs Neue aufgeschlagenen Bänke aufgefasst werden. Möglich ist es gewiss, dass sich Holztribunen wie Seitenflügel an das xollor anschlossen, und wer auf die compilirte Suidasglosse Moastras etwas giebt, was freilich nach Wilamowitz' Ausführungen eigentlich nicht geschehen sollte,1) mag unter den eingestürzten Exqua diese Tribünen verstehen, obgleich es ebenso gut die obersten Holzbänke am Abhange gewesen sein können. Nur dass Niemand sagen kann, wie weit diese Flügel die Orchestra umfassten. Uebrigens spricht auch schon die gerade Form des bekannten Steins, der den Platz für die Rathsdiener bezeichnet (CIA. I 499; Dörpfeld a. O. 31), dagegen, dass das älteste Theater eine vollkommen

<sup>1)</sup> S. v. Wilamowitz in dies. Ztschr. XXI 599.

kreisförmige Gestalt hatte. Endlich darf eines noch mit Bestimmtheit ausgesprochen werden: hätte man bereits im 5. Jahrhundert ein Theater mit so bequemen und zahlreichen Sitzbänken gehabt, wie es Dörpfeld S. 373 zeichnen lässt, so würde man gewiss nicht bis auf Lykurg gewartet haben, um die Volksversammlung von der Pnyx ins Theater zu verlegen. Wie der Zuschauerraum zur Zeit der grossen Dramatiker ausgesehen haben mag, kann uns am besten, abgesehen von der elliptischen Form der Orchestra, das kleine Theater von Thorikos veranschaulichen, das Dörpfeld selbst als das Bild eines Theaters des 5. Jahrhunderts bezeichnet (S. 109 ff.). Der Zuschauerraum greist dort nur ganz wenig um die Orchestra herum. Aehnlich ist es in Megalopolis, wo der Zuschauerraum genau einen Halbkreis bildet (a. a. O. S. 135 Fig. 54), und in Pergamon, wo allerdings äussere Umstände, der über die Orchestra führende Weg, eine grössere Ausdehnung des Zuschauerraums unmöglich machten. Ich sehe also nichts, was der Annahme im Wege stände, dass auch im ältesten athenischen Theater die Parodoi an den Endpunkten der Querachse der Orchestra lagen; das ist genau die Stelle, die sie auch im Lykurgischen Theater einnahmen, so dass sie bei der Verschiebung der Orchestra nach Norden nicht mit verschoben worden wären, sondern ihren Platz behauptet hätten.

Eine auf der Orchestra selbst errichtete Skene hatte nun bei weitem nicht die Breite, wie die an der Tangente stehende in Dörpfelds Skizze. Für die Concentrirung des Spieles konnte das nur vortheilhaft sein. Die Form, die jene Skizze dem Bühnengebäude, wenn auch nur hypothetisch giebt, mit Obergeschoss und säulengetragenem Vorbau in der Mitte, erweckt überhaupt nach mehreren Richtungen hin Bedenken. "Anfangs war die Skene ein einfacher viereckiger Bau von einem einzigen Stockwerk. Als die aufzuführenden Dramen es verlangten, wurden weitere Häuser oder auch ein zweites Stockwerk hinzugefügt sagt Dörpfeld S. 372. "Ein zweites Stockwerk"? Also die diarsyla? Doch nur in der Komödie und den späten von dieser beeinflussten Phoinissen. "Weitere Häuser"? Doch wiederum ausschliesslich in der Komödie, denn die Tragödie kennt zwar drei Thüren, aber doch nur ein einziges Gebäude, Tempel oder Palast.") Wo findet sich aber im

<sup>1)</sup> Nur die späten Bakchen machen eine Ausnahme, doch wird dort die Ruine des Semelegemachs ein besonderes vor der Palastfaçade an der Seite ge-

ganzen Umkreis der griechischen Architektur ein Palast oder Tempel, wie ihn uns Dörpfelds Skizze als σχηνή τραγιχή — denn an die χωμιχή ist doch noch weniger zu denken — vor Augen stellt, mit einem tempelartigen, giebelgeschmückten Vorsprung in der Mitte¹) und glatten Façaden zu beiden Seiten? Zunächst frage

legenes Decorationsstück gewesen sein, ähnlich dem zweiten oder dritten Haus in der Komödie: vgl. dies. Ztschr. XXXI, 555 ff.

<sup>1)</sup> Fast möchte ich glauben, dass Dörpfeld bei seiner Reconstruction der Kresphontes des Euripides vorgeschwebt habe, und dass er hinsichtlich der Hauptscene dieses Stückes die von Reisch S. 205 vorgetragene Ansicht theilt. Dieser nimmt nämlich, sich unbewusst mit F. A. Basedow Comment. de Eur. Cresph. (Eberswalder Progr. 1878) berührend, an, dass sich die Scese im Chalcidicum vor den Augen der Zuschauer abgespielt habe. Dann müsste allerdings die Böhne wenigstens in jenem Stück einen ähnlichen Säulenvorben gehabt haben wie in Dörpfelds Reconstruction, nur dass man das Chalcidicum, das Gastzimmer, sich doch eigentlich nach der herrschenden und wohl auch richtigen Anschauung nicht in der Mitte, sondern an der Seite denkt, wedurch freilich wieder eine ganz unmögliche Gestaltung der Skene bedingt würde. Nun folgt allerdings aus Plut. de esu carn. 998E, dass der Zuschauer die Worte der Merope δσιωτέραν δε τήνδ' έγω δίδωμί σοι πλαγήν aus ihrem eigenen Munde hört, folglich der Mordversuch und die Erkennung sich vor den Augen des Publicums abspielt, und doch schläst Kresphontes im Chalcidicum. Welcker und Wecklein dachten daher an ein Ekkyklema, dessen Gebrauch in solcher Situation, d. h. während der Katastrophe, statt nach der Katastrophe, um deren Folgen zu zeigen, unerhört ist. Aber auch der von Reisch gewählte Ausweg, dass Kresphontes, während Merope mit dem Beil auf ihn eindringt, in der Vorhalle vor den Augen des Publicums schlafend daliegt, ist unmöglich, denn dann müsste er auch vor den Augen des Publicums zu Bette gegangen sein und was noch schlimmer ist, auch vor den Augen des Chors, der ihm vermuthlich ein Schlassied gesungen haben wird, wie die Schiffer des Neoptolemos dem Philoktet. Wie sich der Vorgang in Wahrheit abspielte, können die Parallelscene im Ion, die ähnliche in den Sophokleischen Mysern und die umgekehrt verlaufende Ermordungsscene in den Choephoren und der Sophokleischen Elektra lehren. Merope wird nicht, wie Reisch meint, als sie im Begriff mit geschwungenem Beil in die Halle zu treten noch auf der Stufe steht, von dem Greise zurückgehalten. De würde sie ja die Worte όσιωτέραν δε τήνδ' εγώ δίδωμί σοι πληγήν zu dem schlasenden Kresphontes sprechen und dieser erst nachträglich aus dem Munde seiner Mutter die überstandene Gesahr ersahren. Für eine solche absolut undramatische Scene giebt es im ganzen Umkreis der griechischen Tragödie keine Parallele. Das Richtige ist schon längst von O. Jahn Arch. Zeit. 1854 S. 228 ausgesprochen worden. Merope dringt mit dem Beil in das natürlich verschlossene Gemach, durch dessen Thür Kresphontes vorher abgegangen ist; nach einem kurzen aufgeregten Lied des mit Merope einverstandenen Chors

ich, wenn die Skene mit wirklichen massiven Säulen ausgestattet war, welche Aufgabe blieb dann für die sich bereits im 5. Jahrhundert in den letzten Jahren des Aischylos entwickelnde Skenographie übrig? Und weiter, was Dörpfeld als zweite Phase in der Entwickelung der Skene bezeichnet, das ist thatsächlich schon bei der ältesten Skene, die wir kennen, der in der Orestie vorhanden, die drei Thüren (Choephor. 712. 815. 882 - 885 und dazu Wilamowitz) und die Säulen, die sich für den delphischen Tempel doch wohl von selbst verstehen und also auch für den Atridenpalast anzunehmen sind. Das alles drängt gebieterisch zu der Annahme einer flachen Holzwand, ohne alle Risaliten, die meistens von drei Thuren durchbrochen und in ihrer ganzen Breite mit Säulen bemalt war. Je weiter man diese Wand von dem Centrum abrückte, um so weniger Säulen reichten zur Decoration aus; aber auch wenn sie der Mitte der Orchestra ganz nahe stand, werden acht Säulen genügt haben, so dass in der That der Eindruck eines wirklichen Palastes oder Tempels erzielt wurde. Auch war es keineswegs nöthig, dass die Ecken der Skene in jedem Falle die Peripherie der Orchestra berührten, namentlich wenn nur eine Thür gebraueht wurde, wie im lon,1) wo der Giebel (vgl. XVII. Hallisches Winkelmannsprogramm S. 36) eine allzugrosse Breite der Skene ausschliesst. An sich würde also schon eine einfache Coulisse völlig ausgereicht haben. Eine Zeitgenosse des Aischylos würde schwerlich daran Anstoss genommen haben, wenn er von seinem höheren Platz aus auch hinter die Decoration hätte sehen können. Aber für das Umkleiden war allerdings ein bedeckter Raum bequemer,

störzt der aus dem Schlas ausgeschreckte Kresphontes heraus, verwirrt, wassenlos, der ihm solgenden Merope rettungslos preisgegeben; da tritt der Alte dazwischen.

<sup>1)</sup> Woraus Reisch S. 206 folgert, dass zur Seite des Tempels noch die Priesterwohnungen sichtbar waren, weiss ich nicht. Ion kann sehr gut durch eine der πάροδοι aufgetreten sein. Aehnlich steht es mit der Skene in der Iph. Taur. und, auch in der Andromache war weder das Thetideion auf der einen, noch das Wirthschaftshaus auf der andern Seite des Palastes dargestellt; vielmehr lag das Thetideion, an dem Andromache als Schutzflehende sitzt, in der Mitte der Orchestra, und ein Wirthschaftshaus war überhaupt nicht da, sonst würde es in dem Stücke erwähnt werden. Alle diese Hypothesen entspringen übrigens dem durchaus richtigen Gefühl, dass die Façade einer ausserhalb der Orchestra liegenden Skene für ein einziges Gebäude zu breit sein würde.

und so wählte man statt der einfachen Wand eine Bude, deren Dach sich in sehr willkommener Weise verwenden liess.

Sehr massiv aber braucht diese Bude nicht gewesen zu sein. Einen einzelnen Schauspieler wie den Wächter im Agamemnen zu tragen genügte schon eine einzelne Holzbohle; nur wenn Medea zu Wagen erschien, war ein solider Bau nöthig. Doch auch in diesem Fall reichten ein paar in die Orchestra eingerammte Pfosten als Stützen aus. Steine zur Aufnahme dieser Pfosten waren kaum nöthig, obgleich sie natürlich vorhanden gewesen sein und beim Tanze der kyklischen Chöre wie in Pergamon (s. Dörpfeld S. 151) mit Steinplatten geschlossen werden konnten. Dass diese Skens durch eine Stufe erhüht war, ist durch nichts bewiesen; in der Regel reichte eine niedrige Schwelle aus. Eine Ausnahme macht nur der Ion, der sich ja überhaupt durch aussergewöhnlichen Reichthum der Decoration auszeichnet, und vielleicht auch noch einige andere Stücke aus der letzten euripideischen Periode, wie die taurische Iphigeneia') und die Hypaipyle.

Auch die wenigen scenischen Apparate, deren sich das fünste Jahrhundert bediente, nöthigen in keiner Weise zu der Annahme eines besonders massiven Baues. Am wenigsten vermag ich zu verstehen, wie so die µŋχανν zu der Errichtung eines Obergeschosses gesührt haben soll (Reisch S. 234). Ein scenischer Hintergrund an dieser Stelle müsste die Illusion eher stören als erhöhen. Viel wirkungsvoller war es doch, den Maschinengott frei in der Lust schweben, als ihn in der Thür des Obergeschosses unter dem Dachvorsprung oder einem besonderen Vordach erscheinen zu

<sup>1)</sup> Ich schilesse dies lediglich aus der Analogie, nicht aus dem von mir Arch. Zeit. XXXIII 1875 Tof. 13 S. 138 veröffentlichten und besprochenen Wandbild, das Reisch S. 336 nur aus den schlechten Abbildungen bei Presuha und D'Amelio zu kennen scheint, vgl. auch Sarkophag-Reliefs II S. 184. Diese Bild und seine nächsten Verwandten, Pelias und Isson und die Sibylle (diese Ztechr. XXII 457) haben mit dem Theater nichts zu thun. Es bandelt sich bei ihnen um ein ganz bestimmtes Compositionsschema, das, wie der stets alle Mittelpunkt verwandte tuscanische Tempel beweist, auf italischem Boden est standen und schwerlich älter als die Zeit Caesars ist. Nach diesem Schem wurden zum Theil ältere Tafelbilder umgestaltet, oder richtiger gesegt, die für das Schema nöthigen Figuren wurden öfters älteren Tafelbildern entnommen s. Hall. Winkelm.-Progr. XVIII 101. XIX 6; aber mit den Theatersuffihrungen des vierten oder gar fünften Jahrhunderts haben diese Bilder nicht das Mindeste zu thun.

Man betrachte z. B. das von Dörpfeld mit bewunderungswurdigem Scharfsinn reconstruirte Obergeschoss des Theaters von Oropos (S. 108) und male sich aus, dass in der breiten Thuroffnung plötzlich Athena oder der auf einem Flügelross sitzende Bellerophon sichtbar geworden sei. Musste sich da dem Zuschauer nicht unwillkürlich die Vorstellung aufdrängen, als komme die Göttin oder der Pegasosreiter aus dem Innern des Hauses heraus, wie Philokleon aus der Fensterluke? (Vesp. 317 ff.). Und wie soll es im Herakles gewesen sein, wo von den beiden mittelst der Maschine auftretenden Göttinen die eine, Lyssa, im Palast verschwindet, die andere, Iris, zum Olymp zurückkehrt?¹) Angenommen man habe es durch die Andringung des Krahnens innerhalb des Obergeschosses wirklich erreicht, dass die Maschine den Blicken der Zuschauer vollständig entzogen wurde, wäre dann nicht durch den aufgezeigten Uebelstand der erreichte Vortheil wieder wett gemacht worden, abgesehen davon dass die Stricke auf alle Fälle doch sichtbar blieben? Wer so hohe Anforderungen an den Bühnenapparat des fünsten Jahrhunderts stellt, dem bleibt in der That als einzige Ausslucht der Schnürboden der Betheschen Bühne übrig. Und wie

<sup>1)</sup> Die befremdliche Schlussfolgerung, dass Lyssa, als sie im Palast verschwindet, auf dem Wagen bleibt, weil der Chor V. 880 singt βέβακεν έν δίφροισιν ά πολύστονος, würde Reisch (S. 221) wohl nicht gezogen haben, wenn er Wilamowitz' Erläuterung dieser Verse (Herakles II2 195) gelesen hätte. Aber freilich kann ich auch die Vorstellung, die dieser II<sup>2</sup> 149 von dem scenischen Bilde hat, nicht für richtig halten. Die beiden Göttinnen sollen nicht mittelst der Maschine, sondern auf dem Dach des Hauses, dem Theologeion, aufgetreten und Lyssa soll nicht sichtlich in das Haus des Herakles gegangen sein, was der Dichter mit den Worten V. 873 ès δόμους δ' ήμεῖς ἄφαντοι δυσόμεσθ' Ηρακλέους entschuldige. Aber wenn die Göttinnen beide auf dem Dache des Hauses aufgetreten wären, so hätten sie auch beide innerhalb des Hauses verschwinden müssen; es hätte also vielmehr einer Entschuldigung dafür bedurft, dass auch Iris den Palast betritt. Dass dies aber thatsächlich nicht der Fall war, lehrt der vorausgehende Vers στείχ' ές Ούλυμπον πεδαίρουσ', <sup>τ</sup>Ιρι, γενναΐον πόδα. Beide Göttinnen mussten also mittelst der Maschine auftreten. Lyssa wird auf das Dach des Hauses niedergelassen, während Iris wieder in die Höhe gezogen wird. Dass sie dabei auf einem Wagen standen, glaube ich eben wegen des zuletzt angeführten Verses nicht. Auf keinen Fall konnte dieser, wie Reisch annimmt, von Schlangen gezogen werden, denn jedenfalls wäre es doch der Wagen der Iris oder vielmehr der der Hera, nicht der des Damons gewesen. Mit apartos soll meines Erachtens motivirt werden, warum Herakles und die Seinen Lyssa nicht sehen, während sie doch vom Chor wahrgenommen wird.

war es in jenen Fällen, wo der Maschinengott in die Orchestra hinabgelassen wurde? Wenn Reisch S. 233 das Vorkommen solcher Fälle in Abrede stellt, so geräth er mit durchaus einwandfreien Zeugnissen in Widerspruch. Erstens mit Euripides Andr. 1230, wo es eine grosse Kühnheit ist, die Worte των ίπποβότων Φθίας πεδίων ἐπιβαίνει anders als wortlich verstehen zu wollen, vgl. Bethe Prolegomena S. 139. Zweitens mit der Angabe des Pollux über die den Leichnam des Memnon entführende Eos (IV 130), welcher Notiz nur der den Vorwurf der Unklarheit machen kann, der in dem doppelten Vorurtheil befangen ist, dass Aischylos die Maschine noch nicht gekannt habe und dass Maschinengötter nicht bis zur Orchestra herabgelassen worden seien. Endlich mit dem, was wir über die Andromeda des Euripides wissen; denn mag auch Perseus in der ersten Scene mit Andromeda auf der Maschine geblieben sein, in der zweiten musste er nothwendig absteigen, um die Königstochter vom Felsen zu lösen. Dies erkennt auch Reisch an, aber er meint, Perseus sei dabei auf den Felsen getreten, der an Höhe dem Scenengebäude nichts nachgegeben habe. Auf den Felsen, an dem Andromeda gefesselt war, nun wohl auf keinen Fall, denn dann wäre er oberhalb des Mädchens zu stehen gekommen und hätte um es zu lösen erst aus ansehnlicher Höhe herabklettern müssen, für jemanden in tragischem Costum eine beschwerliche und kaum zu lösende Aufgabe. Nun lehrt freilich das pompejanische Maskenbild (Arch. Zt. XXXVI 1878 Taf. 3), dass in späterer Zeit die Decoration noch einen zweiten Felsen dem der Andromeda gegenüber zeigte, aber für den Abstieg des Perseus wurde hierdurch nichts gebessert. Auch ist es mehr als zweiselhaft, ob schon in älterer Zeit der Schauplatz der Andromeda von diesen beiden Felsen slankirt war, da wenigstens auf den von Euripides abhängigen Vasen des vierten Jahrhunderts Andromeda stets in der Mitte, mit den Händen bald an den Felsen, bald an zwei Bäume gefesselt, dastelit').

Gegen die Annahme, dass die Maschine im Obergeschoss untergebracht gewesen sei, sprechen serner direct die Worte des Pollux IV 128, nach denen sie bei der linken Parodos stand und die Skene überragte (ὑπὲρ τὴν σχηνὴν τὸ ΰψος, nicht ὑπὲρ

<sup>1)</sup> M. d. J. IX 41 und dazu Trendelenburg A. d. J. 1872 p. 109ff., Bethe Arch. Jahrb. Xl 1896 Taf. 2 S. 292ff.

Tὴν σχηνὴν ἐν τῷ ὕψει steht da). Und wollte man erwidern, Pollux spreche hier von der hellenistischen Bühne, so ist es ja eben eine hellenistische Bühne, an der Dörpfeld solche Anbringung der Maschine im Episkenion demonstrirt. Aber wir besitzen noch ein bedeutend älteres und weit drastischeres Zeugniss, aus dem mit Sicherheit hervorgeht, dass die Maschine in der älteren Zeit wenigstens theilweise den Zuschauern sichtbar war. Reisch hat es S. 230 selbst angeführt, aber ohne es zu verwerthen. Ich meine die Verse aus der Ποίησις des Antiphanes (Ath. Vl 222a; Meineke FCG. III 106), wo es von den Tragödiendichtern heisst:

ἔπειθ' ὅταν μηθὲν δύνωντ' εἰπεῖν ἔτι κομιδῆ δ' ἀπειρήκωσιν ἐν τοῖς δράμασιν, αἴρουσιν ὧσπερ δάκτυλον τὴν μηχανήν, καὶ τοῖς θεωμένοισιν ἀποχρώντως ἔχει.

Das Gleichniss ist, wie bereits Casaubonus gesehen hat, von dem besiegten Faustkämpfer entnommen, der, wenn er um Schonung bittet, den einen Finger hebt.1) Aber gerade darum kann auch die Schilderung des scenischen Hergangs nicht metaphorisch gemeint sein; sie ist vielmehr durchaus sinnlich zu verstehen. kolossaler Finger hob sich der Krahnen hinter der σκηνή empor. Wir entnehmen zugleich aus dieser Stelle, dass der Krahnen nicht während der ganzen Aufführung sichtbar war; erst wenn man seiner bedurste, richtete man ihn in die Höhe, wie den Mastbaum im Schiff. Darum darf der Ausdruck μηχανήν αἴφειν nicht mit Reisch als Brachylogie für  $\Im eoù g$   $\mu \eta \chi \alpha v \tilde{\eta}$   $\alpha \tilde{\iota} \varrho \varepsilon \iota v$  aufgefasst werden. Uebrigens ist auch das Verbum schon an sich bezeichnend. Bei einer Vorrichtung, wie sie von Dörpfeld und Reisch angenommen wird, würde die Erscheinung des Maschinengottes vielmehr ein Vorschweben als ein Aufsteigen gewesen sein. Auch lehrt die Häufigkeit des Ausdrucks, dass das Emporziehen selbst sehr wahrnehmbar gewesen sein muss; denn technische Bühnengeheim-Diese dringen sonst nicht leicht in den Volksmund. Die μηχανή wird somit im Boden der Orchestra befestigt gewesen sein, und ar vermuthlich hinter der Skene, nicht im Innern derselben.

<sup>1)</sup> Meinekes Zweisel, ob dieser aus der römischen Arena hinlänglich bekannte Gestus auch in der griechischen Gymnastik üblich gewesen sei, ist der ch die Vasen des Pamphaios (M. d. l. XI 24, Wiener Vorlegebl. Ser. D 5, in Vasenm. 13) und des Duris (Arch. Zeit. XLI 1883 Tas. 2, Wiener Vorlegebl. VIII 1, Klein 1. 5) erledigt.

Wenn der Schauspieler langsam emporgezogen alkmählich hinter dem Dach der Skone austauchte, konnte bei einem phantasiereichen Publicum viel eher der Eindruck, als komme er aus weiter Ferne durch die Lust, hervorgerusen werden, als wenn er in einem Thürrahmen sichtbar wurde.

Der ungang zu Liebe brauchte man also ein Obergeschoss nicht zu errichten; ebense wenig lässt es sieh aus den Stücken selbst etschliessen oder mit litterarischen Zeugnissen belegen. Netürlich spreche ich nur von einem zurücktretenden Obergeschoss, das für die auf dem Theologeion auftretenden Götter einen Mintergrund abgegeben haben würde. Die deutspla ist ganz etwas anderes, denn deren Fenster lagen in gleicher Flucht mit den Thüren des Untergeschosses, wie die Scene in den Wespen lehrt.

So wenig wie die μηχανή, machte des Ekkyklema einen besonders massiven Sceneubau nothig. Das ware nur dann der Fall gewesen, wenn Reisch mit seiner Annahme Recht hätte, des das Ekkyklema schon im fünken Jahrhundert eine Verrichtung war, ,durch deren Drehung bewirkt wurde, dass das Innere de Hauses den Zuschauern sichtbar wurde'. So viel ist allerdings Reisch unbedingt zuzwgeben, dass die Nachrichten der Alten swei gans verschiedene Gattungen des Ekkyklema erkennen tassen, aber wenn er die eine, den Wagen, eigentlich ganz ins Reich der Phantasie verweist, und nach Neckels Vorgang auch für das fünfte Jahrhundert nur die zweite, den Drehmechanismus, gelten lassen will, so stehen dieser Ansicht schwere Bedenken alter Art entgegen. Wie sollen die in der Höhe oder auf den flügeln sitzenden Zuschauer in das durch Fortziehen eines Theils der Vorderwand erschlossene Innere der Skene haben sehen können? Gerade die wichtigsten Vergänge - und nur bei solchen wird das Ekkyklema angewandt --- wurden ihnen entgangen sein. War nun gar noch, wie in der Dörpfeldschen Reconstruction, vor der Mitte der Strene eine Säulenhalle errichtet, so konnte nur ein ganz kleiner Bruchtheil der Zuschauer etwas von den Vorgängen wahrnehmen. Der aus der Mitte der Skene herausgerellte Wagen wurde Reisch vielleicht weniger ungeheuerlich erschienen sein, wenn er sich seinen Zusammenhang mit dem Thespiskarren klar gemacht hätte. Dessen naturliche Weiterbildung stellt das Ekkyklema dar; sie musste mit innerer Nothwendigkeit erfolgen, sobald man eine Skene errichtete. Dass man hingegen gleich bei Erfindung der Skene auf den Gedanken

verfallen sein sollte, ihr einen theilweise verschiebbaren Vordergrund zu geben — und so früh müsste diese Vorrichtung gesetzt werden, da sie schon für die Orestie nöthig gewesen wäre - ist schwer zu glauben. Gesetzt aber, es hätte eine solche Vorrichtung im fünften Jahrhundert thatsächlich bestanden, wie kommt es dann, dass kein Dichter auf den nahe liegenden Gedanken verfallen ist, die Handlung ganz ins Innere des Hauses zu verlegen? Wie unendlich besser würden sich Stücke wie die Alkestis und der Hippolytos im Palaste abspielen, von der Komödie ganz zu schweigen. Welche Mühe muss sich jetzt der Dichter geben, um das Herauskommen seiner Figuren zu motiviren. Die Liebeskranke, die Sterbende verlangen nach frischer Lust und in den Niptra des Sophokles muss sich sogar die Fusswaschung, Gott weiss auf Grund welcher Motivirung, unter freiem Himmel abspielen; vgl. XVII. Hall. Winkelmanns-Programm S. 79. Uebrigens scheint Reisch selbst das Bedenkliche seiner Annahme zu fühlen, denn wo es nur irgend geht, sucht er die Verwendung des Ekkyklema zu eliminiren, aber ohne Erfolg. Im Agamemnon soll Klytaimestra V. 1379 in der Thur der Skene sichtbar werden, trotz des έστηκα δ' ένθ' έπαισ' έπ' έξειργασμένοις, das nicht in strengem Wortsinn örtlich zu nehmen sei, in den Choephoren soll Orestes V. 973 in die Orchestra hinaustreten und in beiden Fällen sollen die Leichen durch Theaterdiener herausgetragen werden. Es ist ein altbewährter, his zur Stunde noch nicht erschütterter Grundsatz, dass im griechischen Drama die Bühnenanweisung im Text steht. Wo wird nun an diesen beiden Stellen etwas vom Herausschaffen der Leichen gesagt? In den Eumeniden soll der Schatten der Klytaimestra zur Tempelthür hineinsprechen, das Stöhnen und Seufzen des Chors, der Anfang seiner Rede soll aus dem Innern ertönen und darauf sollen die Choreuten einzeln in die Orchestra stürzen. Dem Einwand, dass dann Apollon nicht mehr nöthig haben würde, sie aus dem Tempel zu weisen, wird durch die Annahme vorzubeugen gesucht, dass die letzten der Erinyen noch im Tempel verblieben oder suchend dorthin zurückgekehrt seien. Was sie dort suchen, wird freilich schwer zu sagen sein; aber mehr fällt ins Gewicht, dass die Athener auf diese Weise um das grandiose, V. 40 f. angekundigte Buhnenbild gekommen sein sollten. Jene Verse sind übrigens auch für das oben über Bühnenanweisung Gesagte besonders lehrreich. Sie enthalten nicht nur die Directive für Costume und Masken, sondern auch für die Gruppirung der Figuren. Da sich Reisch für seine Hypothese auf die bekannte Anecdote des Blog berust: ἐν τῷ ἐπιδείξει τῶν Εὐμενίδων σποράδην εἰσαγαγόντα τὸν χορὸν τοσοῦτον ἐκπλῆξαι τὸν δῆμον ὡς τὰ μὲν νήπια ἐκψῦξαι τὰ δὲ ἔμβρυα ἐξαμβλωθῆναι, so scheint es nicht überstüssig zu bemerken, dass sich diese Worte auf die eigentliche Parodos V. 244 ff. beziehen, wo der Chor in der That σποράδην austritt.

Dass die Tragiker, wenn sie das Ekkyklema anwenden, zwischen den Begriffen ,im Hause' und ,im Freien' nicht immer streng scheiden, ist um so verzeihlicher, als der Chor ja stets draussen stehend gedacht wird. Nur ein Pedant kann daran Anstoss nehmen, dass Orestes in den Choephoren, obgleich er sich im Palast befindet, dennoch die Sonne zum Zeugen seiner That anruft. Aber wenn es in den Thesmophoriazusen von Agathon bald ¿ξέρχεται, bald οὖτος οὖκκυκλούμενος heisst, so soll damit gewiss das Ekkyklema, nicht sein Missbrauch, sondern seine Verwendung überhaupt, verspottet werden, gerade wie in dem Original, der Euripidesscens in den Acharnero. Schon diese handgreisliche Selbstcopie schließt die Aussaung aus, als solle das Herausrollen den Agathon nicht als Tragiker, sondern als Weichling charakterisiren, für welchen Zug Aristophanes gleich nachher andere Farben verwendet.

Weiter aber unterschätzt Reisch auch das Gewicht des sprachlichen Moments in dem Namen ἐχχύχλημα. Belege für die übertragene Verwendung des Wortes zu häusen, hätte er nicht nöthig gehabt. Sie verfangen nicht, da es sich um etwas Concretes, um die technische Bezeichnung einer Maschine handelt. Wenn eise solche ,Rollwerk' genannt wird, so folgt daraus, dass sie, als der Name geprägt wurde, auf Rollen lief, mag sie auch immerhis später durch eine andere Einrichtung ersetzt worden sein, die der Rollen entbehrte. Wenn auch allv 30g in der spätern Zeit noch so allgemein für Marmorziegel steht, so wird es doch Keinem einfallen zu leugnen, dass es ursprünglich , Lehmziegel' bedeutet. Andrerseits wird Niemand behaupten wollen, dass eine verschieboder drehbare Vorderwand an sich ein ἐχχύχλημα sei. Wird sie so bezeichnet, so setzt das voraus, dass sie an die Stelle eines wirklichen Ekkyklema getreten ist. Ich bin also weit davon entfernt, jene andere Form des Ekkyklema zu leugnen, wie sie durch die Aristophanesscholien (Ach. 408. Nub. 184) und anderweitig bezeugt wird (s. Reisch S. 235). Aber sie ist, wie schon der Name verräth, secundär und schwerlich älter als das hellenistische Zeitalter. Damals mag sie, wenigstens ausserhalb Athens, auch bei der Aufführung älterer Stücke angewandt worden sein, selbst in Scenen, für die der Dichter ein Ekkyklema gar nicht vorgesehen hatte, wie in der Phaidrascene des Hippolytos (v. Wilamowitz Herakles I¹ 153, Reisch 235). Dass dann die über die Theaterpraxis der älteren attischen Zeit naturgemäss mangelhaft unterrichteten Grammatiker diese jüngere Gattung des Ekkyklema auch Aischyleischen und Aristophanischen Stücken octroyirten, wird den nicht Wunder nehmen, der sich erinnert, welche wunderliche Vorstellungen dieselben Gelehrten vom Kottabosspiel hatten.¹)

Die technischen Schwierigkeiten des "Wagens aus der Mitte", wie ich das Ekkyklema am liebsten bezeichnen möchte, werden von Reisch gewaltig übertrieben. In der Regel hatte es nur ein bis zwei lebende Personen und ein paar Puppen zu tragen. Nur in den Eumeniden und in den Thesmophoriszusen war ein grösserer Kraftaufwand nöthig. Aber wenn man sieht, dass schon auf der Dümmlerschen Vase (Rh. Mus. XLIII 1888 S. 355) der carro navale mit drei Personen besetzt ist und wenn man sieh der panathenäischen Triere erinnert, die nicht nur einen langen Weg zurückzulegen, sondern sogar Steigungen zu überwinden hatte, wird man zugeben müssen, dass gerade in mechanischen Vorrichtungen solcher Art die Athener grosse Uebung hatten, wenn wir auch nicht im Stande sind, uns von der Construction im Einzelnen eine klare Vorstellung zu machen.

Ebenso wenig verfängt der Einwand (a. O. S. 244), dass die erhöhte Schwelle oder die Stuse für das Ekkyklema ein Hinderniss gewesen sei. Denn dass die Skene in der Regel ein oder mehrere Stusen gehabt habe, ist eine durch nichts begründete Supposition. Rein willkürlich nehmen Weissmann und Reisch an, dass die Sitze, auf denen in den Eumeniden die Richter Platz nahmen, die Stusen des Tempels gewesen seien. In solchen Stücken aber, wo notorisch die Skene einen auf Stusen ruhenden Tempel darstellte, wie in dem Ion des Euripides, wird das Ekkyklema nicht verwandt. Und

<sup>1)</sup> Für eine Reihe anderer vermeintlicher Schwierigkeiten, die nach Reisch bei der Auffassung des Ekkyklema als Rollbühne entstehen, wie die Frage, wo in den Eumeniden Apollon und Klytaimestra auftraten, verweise ich auf meine früheren Ausführungen in dies. Ztschr. XXXI, 543. 571.

was die Schwelle anlangt, so war es ein Leichtes, sie für Stücke, in denen das Ekkyklema gebraucht wurde, mit Rillen su versehen.

So wenig wie einen Oberbau scheint die Skene des funften Jahrhunderts Paraskenien gehabt zu haben. Wenigstens ist keines der für sie vorgebrachten Argumente durchschlagend. Oder sollten sie wirklich unbedingt nöthig gewesen sein, um den Chor oder die Schauspieler, wenn sie sich in die Parodos zurückzogen, zu verdecken? (Reisch a. a. O. S. 192. 255): Sollten wirklich die attischen Dramatiker in dieser Beziehung ängstlicher gewesen sein als Plautus und Shakespeare, Calderon und Molière, bei denen so est Persones dicht neben einander stehen, ohne sich zu bemerken? Sehr richtig bemerkt Reisch selbst, dass der Dichter das Recht habe, seine Personen nicht immer alles übersehen zu lassen, was zu überschauen möglich wäre. Auch pflegt man viel zu wenig zu beachten, dass der Chor durch verschiedene Formationen einzelne Personen verdecken konnte, wie in den Herakliden V. 630 ff. den Iolaes, in der Hekabe V. 483 die Titelheldin. So bleibt nur der Wunsch übrig, die Paraskenien für die Anbringung eines Vorhangs verwerthen zu können, den Reisch mit Bethe, dem er überhaupt is der Gesammtauffassung der attischen Dramaturgie recht nahe steht, für die jüngeren Stücke postuliren zu müssen glaubt. Ich derf mich begnügen, hinsichtlich dieser Frage auf meine Erörterung in den G.G.A. 1897 S. 31 zu verweisen.

So lernen wir die Skene des fünsten Jahrhunderts als eine einsache Bretterbude kennen, die sich mit leichter Mühe zwischen den einzelnen Stücken abreissen und wieder ausbauen oder verändern liess. Auch mehrere Buden dieser Art konnten leicht neben einander errichtet werden, so dass ich auch nach dieser Richtung in meinen srüher vorgetragenen Anschauungen (s. d. Ztschr. XXXI, 555 ff.) nicht wankend geworden bin.

Enthielt nun die alte Orchestra ausser dieser Skene noch als stabiles Ausstattungsstück ein Bema oder einen Altar? und war dieses die vielerörtete Thymele? Dörpfeld und Reisch bejahen diese Frage mit grosser Bestimmtheit; und ich muss bekennen, diese Ansicht lange Zeit selbst getheilt zu haben, zumal da in einer gewissen Periode des Dramas — ich erinnere an den Telephos, die Herakliden, die Hiketiden, den Herakles u. s. w. — ein vor dem Palast stehender Altar fast regelmässig eine bedeutsame Rolle

spielt. Aber gerade bei der Lecture der Erörterungen jener beiden Gelehrten sind mir Zweisel an der Richtigkeit dieser weit verbreiteten Vorstellung aufgestiegen. Zunächst muss es auffallen, dass gerade in den ältesten erhaltenen Stücken, den Aischyleischen, dieser Altar fehlt, denn der auf der Erdaufschüttung, dem mayes, errichtete Altar in den Hiketiden ist doch etwas wesentlich Verschiedenes. Weiter erregt sewohl die Etymologie des Wortes Sunéln als sein Gebrauch im fünsten Jahrhundert schwere Bedanken. Dörpfeld und Reisch erklären apodiktisch (S. 278): , Ivuéln von Júger bezeichnet die Opferstätte, den Altar'; aber von den Sprachforschern, die ich consultirt habe, hält keiner diese allerdings bereits im Alterthum aufgestellte Etymologie für zwingend. Auch die als zornehmlicher Beleg von den beiden genannten Forschern herangezogene Polluzatelle IV 123 ή θυμέλη είτε βημά τι ούσα είτε βωμός spricht eher gegen als für die beliebte Erklärung; denn ein Gegenstand, der bald eine Trittstufe, bald ein Altar sein kann, ist eben an sich noch kein Altar. Hieran wird dadurch nichts geändert, dass Heaych und andere Lexikographen, die die Ableitung von Sveir haben, Svuelig schlechtweg für Alter erklären, eine Deutung, die übrigens lediglich auf Aischylos Hik. 667 zu beruhen scheint; s. Et. Gud. 266, 64 (unten S. 441 Anm, 1), Im fünsten Jahrhundert findet sich das Wort ausschliesslich hei Dichtern, scheint also der attischen Volkssprache überhaupt fremd zu sein. Wäre es num nicht mehr als seltsam, wenn man ein solches Wort als terminus technicus für eine Vorrichtung im Theater gebraucht hatte? Aber noch mehr; in jenen Dichterstellen, die A. Muller (Buhnenalt. S. 130) sorgfältig gesammelt aber z. Th. nicht richtig interpretirt hat, bedeutet das Wort meist ganz etwas anderes, als Altar. Am lehrreichsten ist der Euripideische Ion: χοηπίδων ἔπι ναοῦ hat Hermes den Deckelkorb mit dem Kind niedergelegt (V. 38), dort findet es die Pythia und will es ansanglich ὑπὰς θυμέλας διοςίσαι (V. 46). Ion, der in der Vorballe des Tempels steht, fegt tàr Oolflov Suuelar (V. 114), wofar er gleich nachher dázedov Seou sagt (V. 121). Ein Schwan sliegt V. 161 πρός θυμέλας, während vorher ein Adler und nachher ein nicht benannter Vogel sich dem Kranzgesimse des Tempels nähern. Dem Chor wird V. 226 ff. die Weisung ertheilt:

εί μεν εθύσατε πέλανον πορ δόμων καί τι πυθέσθαι χρήζετε Φοίβου, πάριτ' ές θυμέλας. ἐπὶ δ' ἀσφάκτοις μήλοισι δόμων μη πάριτ' ἐς μυχόν.

An keiner dieser Stellen kann das Wort 'Altar' bedeuten; an der letzten steht es sogar zu dem Altar, an dem der Chor opfern soll, bevor er die θυμέλαι betreten darf, in deutlichem Gegensatz. Dieser liegt in der Orchestra ausserhalb der θυμέλη; zu ihm flüchtet sich Kreusa V. 1255 fl. Ebenso klar ist, dass θυμέλη an allen diesen Stellen dasselbe bedeutet, und der Begriff wird durch die synonym gebrauchten Ausdrücke κρηπίδες, δάπεδον, μυχὸς δόμων sattsam erläutert. Gemeint ist entweder der Stylobat des Tempels oder das ganze Krepidoma. Auf diesem will sich der die Tiefe suchende Schwan niederlassen, während der Adler nach dem Dach strebt.') Einen Theil des Tempels, und zwar wiederum in einem gewissen Gegensatz zu den draussen liegenden Altären, bezeichnet das Wort auch in der euripideischen Elektra V. 712 fl.

θυμέλαι δ' ἐπίτναντο χουσήλατοι, σελαγείτο δ' ἀν' ἄστυ πῦρ ἐπιβώμιον 'Αργείων,

wo das Beiwort χουσήλατοι entweder auf den goldgetriebenen Beschlag der Thüren oder den der Wände geht. Hier ist also der Begriff erweitert; das Wort bedeutet nicht nur das χοηπίδωμα, sondern auch die von diesem getragene Cella. Dagegen heisst es l. A. 151 wieder in engerem Sinne ἐπὶ Κυκλώπων θυμέλας, offenbar von dem kyklopisch gefügten Unterbau der Ringmauer, auf dem die Luftziegel ruhen.

Diesen unzweideutigen Stellen stehen nun zwei andere gegenüber, an denen θυμέλη das eine Mal sicher, das andere Mal wenigstens nach der herrschenden, bereits im Alterthum aufgestellten Meinung Altar bedeutet. Die letztere Stelle, der verderbte Vers der Aischyleischen Hiketiden 666 καλ γεραφοΐσι πρεσβυτοδόκοι θυμέλαι φλεγόντων, wo G. Hermann καλ γεραφοΐσι πρεσβυτοδόκοι θυμέλαι φλεόντων liest, mag vorläufig aus dem Spiel bleiben. Wir wollen zugeben, dass θυμέλαι hier Altäre bedeuten kann; vielleicht wird sich uns im weiteren Verlauf der Untersuchung, die Richtigkeit der Hermannschen Le-

<sup>1)</sup> Wenigstens srageweise mochte ich die Vermuthung äussern, ob nicht auch V. 220 θέμις θυμελών ὑπερβηναι λευκῷ ποδὶ βαλόν statt des überlieserten γυάλων zu schreiben ist, dass V. 76 den den Tempel umgebenden Hain bezeichnet.

sung vorausgesetzt, eine andere natürlichere Auffassung ergeben. Aber an der ersten Stelle, in den Hiketiden des Euripides 64, wo der Chor zu den Füssen der am Altar stehenden Aithra singt προπίπτουσ' ξμολον δεξιπύρους θεών θυμέλας, kann an der Uebersetzung Altar kein Zweifel sein. Sollte dies nun wirklich die ursprüngliche Bedeutung des Wortes sein? und dürfen wir uns die Entwicklung des Wortgebrauchs mit Dörpfeld und Reisch so vorstellen, dass der Begriff einerseits auf einen Theil des Altars beschränkt, andrerseits auf den umgebenden Platz ausgedehnt wird? Ich halte dies schon darum für ausgeschlossen, weil das Wort thatsächlich von dem Altarplatz überhaupt nicht gebraucht wird, sondern nur vom Tempel und zwar, wir wir gesehen haben, nur von einem Theil des Tempels. Es würde sich also gar nicht um eine Ausdehnung des Wortgebrauchs, sondern um eine Uebertragung handeln, die um so befremdlicher wäre, als an zwei der oben besprochenen Stellen die Juméln in einem gewissen Gegensatz zum Altar genannt wird. Unter diesen Umständen wird man vielmehr nach einer gemeinschaftlichen Wurzel für die verschiedene Verwendung des Wortes zu suchen haben. Hier greift nun klärend die delische Rechnungsurkunde von Jahre 279 ein (B. C. H. XIV 397; vgl. Reisch S. 278), in der von der zorlασις der θυμέλη τοῦ βωμοῦ τοῦ ἐν τῆ νήσφ die Rede ist. Dass der so bezeichnete Theil des Altars der Unterbau ist, der an anderen Orten moodvous heisst, ist ohne weiteres klar. Nichts berechtigt uns mit Reisch anzunehmen, dass das Wort hier in engerem Sinne gebraucht sei. Vielmehr ist der Gebrauch ganz derselbe wie in jenen Euripidesstellen, wo das Wort beim Tempel das κρηπίδωμα, bei der Burgmauer den steinernen Unterbau bezeichnet. Damit ist, wenn ich nicht sehr irre, die gesuchte deutet also wesentlich dasselbe, wie Isuélior, mit dem man es schon im Alterthum sprachlich zusammengebracht bat 1), eine Etymologie, die übrigens auch vom Standpunkt der heutigen Sprachwissenschaft durchaus annehmbar erscheint und jedenfalls der Ab-

<sup>1)</sup> Et. Gud. p. 266, 44 θυμέλαι Αἰσχύλος τοὺς βωμοὺς λέγει ἀπὸ τοῦ θύεσθαι ἢ ἀπὸ τοῦ τίθεσθαι, ebenso Cramer Anecd. Ox. Il 449, Enstath. 722, 25 βωμός, οὐ μόνον ἐφ' ὧν Εθυον, ἀλλὰ κτίσμα ἀπλῶς καὶ ἀνάστημα, ἐφ' οὖ Εστι βῆναί τε καὶ τεθῆναι; Hesych. θυμέλη.... ἱερὸν Εδαφος.

leitung von Jússe bei weitem vorzuziehen ist!). Anch für den oben vorläufig zurückgestellten Aischylosvers eröffnet sich jetzt die Möglichkeit einer anderen Aussassung: die negespusedones Jupikas sind das xeppuldwas des Buleuterion oder vielleicht geradezu die Sitze der Rathsherrn, in welchem Fall des Wort zu dem sprachlich verwandten Jäxog Jüxog hinüberspielen würde.

Wie nun in der Euripideischen Elektra sich der Begriff vom χρηπίδωμα zur Cella erweitert, so an jener Stelle der Euripideischen Hiketiden von der zeó-Ivatg zum ganzen Altar. Eine ähnliche Uebertragung wurde in Epidauros stattgefunden haben, falls man richtig aus der berühmten, zuletzt von B. Keil Ath. Mitth. XX 1895 S. 20 ff. S. 405 ff. behandelten Bauurkunde Junily als officielles Namen der Holog erschlossen hat. Ich muss aber bekennen, dass mir die Berechtigung dieses Schlusses mit der Zeit etwas sweifelhast geworden ist. Jene Junalomotal oder Junalomotol, die se plötzlich an Stelle der ἐγδοτῆρες erscheinen, mit denen sie von Dörpfeld und Keil vielleicht etwas zu schnell identificirt werden, haben nur mit dem Bodenbelag der megiovages und der Errichtung der Cellamauer zu thun. Wäre es da so undenkbar, dass mit Jupiln nur ein Theil der Jólog bezeichnet werden sollte, etwa, wie ia jener Elektrastelle, der ganze Unterbau im Gegensatz zur ἐπιβολή? Sowohl mit der Ansicht von Keil, wonach die übrigen Arbeiten zwar gleichzeitig ausgeführt, aber aus einer anderen Casse bezahlt worden wären, als mit der von Dörpfeld (a. O. S. 130), wonach in jener Periode nur die in der erhaltenen Inschrift verzeichneten Arbeiten ausgeführt worden wären, liesse sich die Benennung Suμελοποιοί wohl vereinigen. Im ersten Falle waren die Arbeiten für den Ober- und Unterbau zwei verschiedenen Commissiones

<sup>1)</sup> F. Bechtel hatte die Freundlichkeit mir Folgendes zu bemerken: "Die Bedeutung "Grundlage" lässt sich auch durch die Etymologie begründen. Neben dw. steht dor- in kypr. dórsval, att. dovval, neben dor- die Ablautform dur- in dem kyprischen Optative duravol, die vor Consonanten die Gestalt du- haben würde, entsprechend läuft neben In- erweitertes In- in dem Aorist Island; das r ist einerseits aus der Analogie von dórsval, andrerseits daraus erschlossen, dass das verwandte Wort Jūnos, wie die Glosse Jápanov: Jūnov j Jędvov lehrt, aus Jóranos hervorgegangen ist. Zu Jár- in Járaval würde sich die Ablautform Du(r)- gerade so verhalten, wie du(r)- in duraval zu dor- in dórsval steht. Ich bin daher der Ansicht, die beiden Wörter Japahov und Jupaha seien nicht nur in der Ableitung verwandt, sendern auch in der Wurzel'.

übertragen gewesen, im zweiten würde die vorläufige Beschränkung des Bauprogramms auch in der Titulatur ihren Ausdruck gefunden haben. Wie dem aber auch sei, jedenfalls ist durch die Feststellung des Sprachgebrauchs jede Berechtigung geschwunden, aus dem Namen  $\Im v \mu \acute{\epsilon} \lambda \eta$ , selbst wenn er das ganze Gebäude bezeichnen sollte, zu schliessen, dass die Tholos einen Altar enthielt und eine künstlerisch ausgestattete Opferstätte war, eine Bestimmung, der ihr ganzer architektonischer Charakter widerspricht.

Im Zusammenhange mit dem Theater erscheint das Wort Svμέλη zum ersten Mal in dem oft citirten Fragment des Pratinas (Ath. XIV 617 c) τίς ὁ θόρυβος ὅδε; τί τάδε τὰ χορεύματα; τίς ΰβρις ἔμολεν ἐπὶ Διονυσιάδα πολυπάταγα θυμέλαν; Hier kann doch weder ein Altar noch ein Bema gemeint sein. Ist ein Altar πολύπαταξ? Tanzen die Chöre auf einem Bema? Warum sträubt man sich denn gegen die nächstliegende, dem Zusammenhang nach einzig mögliche Erklärung? Die Διονυσιάς πολύπαταξ - θυμέλη, die von lärmenden, übermüthigen Chören occupirt wird, kann wirklich nichts anderes sein, als die Orchestra.1) Natürlich ist das Wort hier ebenso wenig wie bei Aischylos und Euripides als technischer Ausdruck, sondern rein poetisch gebraucht. Aber der Begriff passt vorzüglich, denn was ist die hohe untermauerte Terrasse der Orchestra anders, als eine Grundlage, ein Unterbau, ein θεμέλιον, ein ἔδαφος ίερόν? Genau in demselben Sinne steht es in dem apokryphen Epigramm des Alkibiades gegen Eupolis βάπτεις μ' ἐν θυμέλησιν, wo man ihm neuerdings sogar die Bedeutung "Gesänge" hat imputiren wollen, während der Vers vielmehr einen zwar entbehrlichen und nicht sehr alten, aber doch immerhin erfreulichen Beleg dafür bietet, dass die Komödie in der Orchestra gespielt wurde. Der angeblich späte Gebrauch von θυμέλη für Orchestra ist also in Wahrheit recht alt, allerdings nur bei Dichtern, und desshalb, nicht wie Reisch annimmt wegen seiner Vieldeutigkeit, warnt der Atticist Phrynichos vor dem Wort.

An sich wäre es nun gewiss möglich gewesen, auch die Trittstufe für den Schauspieler, den Sänger und den Musiker, falls es eine solche gab, Θεμέλιον oder Θυμέλη zu nennen. Aber an

<sup>1)</sup> Das fühlt auch Reisch, wenn er S. 278 schreibt: ,Schon Pratinas scheint θυμάλη in solchem erweiterten (d. h. auf den umgebenden Platz ausgedehnten) Sinne verwandt zu haben', d. h. also im Sinne von Orchestra. Warum das Kind nicht bei seinem wahren Namen nennen?

litterarischen Belegen sowohl für diesen Gebrauch des Wortes als für die Existenz eines solchen Bema fehlt es bis tief in die hellenistische Zeit gänzlich. Sowohl in Simias' Epigramm auf Sophokles πολλάκις ἐν θυμέλησι καὶ ἐν σκηνῆσι ταθηλώς, als in der Grabschrift des spartanischen Flötenbläsers (Kaibel praef. XIII) οὐκέτι ταῖς θυμέλαις ταῖς εὐστεφάνοις παρεδρεύω, ') τερπνὰ μέλη κελαδῶν τοῖς λιγυροῖσι χοροῖς ist die Auffassung als Orchestra ebenso natürlich, wie die als βῆμα gezwungen, und dasselbe gilt von allen übrigen in A. Müllers Bühnenalterthümern S. 129 und bei Reisch a. O. S. 278 gesammelten Stellen, was ich im einzelnen auszuführen unterlasse, da sich jeder Unbefangene leicht selbst davon überzeugen wird.

Aus dem poetischen Sprachgebrauch ist das Wort dann in die Schauspielersprache übergegangen: Suuslikol heissen alle, die in der Orchestra agiren. So in der bekannten Vitruvstelle (s. unten S. 448), wo die vorgetragene Etymologie den Namen Sumély sur die Orchestra zur Voraussetzung hat. Auch schol. Aristid. III p. 536 ist naturlich έν τη ὀρχήστρα, η ἐστι θυμέλη ganz in Ordnung und nicht durch A. Müllers Conjektur zu trüben. Ebenso ist schol. Arist. Pac. 733 mit der θυμέλη, wo angeblich oder thatsächlich die Rhabduchen standen, die Orchestra gemeint. Nur späte Schriftsteller, namentlich Pollux in der bereits oben S. 439 citirten Stelle, das Et. M., Isidor<sup>2</sup>), u. s. w. kennen die Thymele als eine besondere Vorrichtung in der Orchestra, εἴτε βῆμά τι οὐσα εἴτε βωμός. la der That scheint die athenische Orchestra der Kaiserzeit ein solches  $\beta \tilde{\eta} \mu \alpha$  gehabt zu haben (Dörpfeld S. 91), und im Theater von Epidauros lässt der berühmte runde Stein in der Mitte der Orchestra auf eine ähnliche Vorrichtung schliessen\*). Ob dieses Bema in den Volksversammlungen der Platz der Redner war, wie Reisch S. 302 meint, lasse ich dahingestellt; besser denkt man sich als ihren Standplatz das Logeion (vgl. S. 450). Eher dürfte es mit der Bekränzung der Sieger in Zusammenhang zu bringen sein, Aesch. Ctes. 176. Seit wann man diese Trittstufe  $\Im v \mu \ell \lambda \eta$  nannte, wissen wir nicht.

<sup>1)</sup> Man beachte magedesies und vgl. unten S. 447.

<sup>2)</sup> Orig. XVIII 47 dicti thymelici quod olim in orchestra stantes cantabant super pulpitum quod thymele vocabatur.

<sup>3)</sup> Auch das βημα in der Theaterinschrist von Iasos (vgl. Reisch S.304) gehört vielleicht hierher, salls das Wort nicht dort bereits, wie in der Phaidrosinschrist βημα Θεήτρου sür das Logeion gebraucht ist.

Uebertragung ist dieselbe wie bei der Bezeichnung des loyetov als  $Jv\mu\ell\lambda\eta$ , die in der Kaiserzeit eine so heillose Verwirrung schafft. Denn jeder Unterbau, und das ist sowohl das  $\beta\tilde{\eta}\mu\alpha$  als das loyetov, konnte natürlich  $Jv\mu\ell\lambda\eta$  heissen, sobald das Wort in die Prosa recipirt war. Das aber dürfen wir getrost behaupten, dass, falls schon im Theater des fünften Jahrhunderts ein solches lokation loka

Worauf beruht nun eigentlich die Annahme, dass schon zur Zeit der grossen Tragiker eine Trittstuse oder ein Altar in der Orchestra gestanden hätte? Die erhaltenen Stücke sprechen in keiner Weise dasur, die Aischyleischen, wie wir sahen, eher dagegen, so dass Analogieschlüsse aus späteren Verhältnissen sehr bedenklich erscheinen. Brauchte man einen Altar, wie in den Hiketiden, den Thesmophoriazusen u. s. w., so konnte man ihn von Fall zu Fall errichten.') Das geschah dann gewiss in der Mitte der Orchestra, wo auch Aischylos seine Grabdenkmäler und Erdaufschüttungen hatte herstellen lassen. Dass, wie Reisch S. 194 meint, für das Opfer, mit dem die dramatischen Aufführungen eingeleitet wurden, auf der Orchestra ein besonderer Altar erbaut werden musste, ist eine durch Nichts gerechtsertigte Hypothese. Wo steht denn zu lesen, dass auf der Orchestra jemals geopfert wurde? Das grosse Opfer, auf das die Prozession und die zwuot folgten?), fand doch gewiss am Hauptaltar im Temenos des Dionysos statt; ebenda konnten auch die Schweinchen für die Reinigungsceremonie geschlachtet werden, von denen Harpokration u. καθάρσιον und andere Lexikographen sprechen, und für die Weinspenden des Chores bedurste man keines Altars, selbst wenn sie in der Orchestrastattgefunden haben sollten, was weder bezeugt noch wahrscheinlich ist. Uebrigens bin ich nicht sicher, ob die Verwendung eines durch Légrois geheiligten Altars bei dramatischen Aufführungen trotz des religiösen Charakters der Spiele nach griechischem Sacralrecht zulässig gewesen sein würde.

Aber wenn kein Altar, so war doch vielleicht ein erhöhter Tritt, ein  $\beta\tilde{\eta}\mu\alpha$ , vorhanden, das der Schauspieler bestieg, wenn er

<sup>1)</sup> Man beachte, dass in der Eirene der Altar aus dem Hause herausgeholt wird, vgl. dies. Ztschr. XXXI, 553.

<sup>2)</sup> CIA. II 741; Preller Griech. Myth. 14 675.

sich in längerer Rede an den Chor wandte, wie der Redner in der Volksversammlung? Auch das muss ich aufs Entschiedenste bestreiten. Man weise mir eine einzige Stelle bei den Tragikern, vor allem bei Aischylos nach, wo es nöthig, ja wo es überhaupt nur denkbar ware, dass der Schauspieler auf ein Bema gestiegen sei. Wenn Danaos in den Hiketiden auf die Erdausschattung, des πάγος tritt, so ist das doch kein Bema. Der König in demselben Stück, die Königin-Mutter in den Persern (wenigstens in der ersten Scene), der Agamemnon halten freilich ihre Rede vom Wagen herab, aber in andern Scenen steht der Schauspieler auf demselben Niveau wie der Chor. Dass er sichtbar blieb, musste durch die Gruppirung des Chors erreicht werden. In den Sieben z. B. umgiebt der Chor als compacte Masse die Götterbilder, Eteokles redet von der einen Seite auf ihn ein. In andern Fällen wird sich der Cher getheilt haben, so dass der Schauspieler in der Mitte sichtber wurde. Wenn der Chor den Schauspieler umdrängte, wird er meistens auf den Knien gelegen haben, kurz ein einigermassen geschickter Chorodidaskalos kann niemals in Verlegenheit gekommen sein¹). Und nun stelle man sich, um die Gegenprobe zu machen, vor, dass Aigisthos im Agamemnon V. 1577 um seine Rede zu halten, auf eine Stufe getreten sei, wie ein Prediger auf die Kanzel. Selbstverständlich ist also die Sache keineswegs, vielmehr höchst unwahrscheinlich, und wenn sich die antiken Gelehrten, wie Reisch meint, die Sache wirklich so gedacht hätten, so müsste man das in ihrem Interesse bedauern. Aber vermuthlich hat Reisch mit dieser Bemerkung nur die alte Geschichte von dem èleog im Auge, auf den sich die vorthespidischen Schauspieler gestellt haben sollen, ein Schwindel, der, wie Dörpfeld S. 345 selbst anerkennt, durch Ed. Hiller längst erledigt ist.

Etwas anderes ist natürlich das Bema für die Musiker. Dieses wird man sich als niedrige Tribüne zu denken haben, wie sie auf den Vasen den professionellen Flötenspielern als Standplatz diente, vgl. Dörpseld a. O. S. 346, den Pariser Krater des Euphrenies

<sup>1)</sup> Dass der Kothurn den Zweck hatte, den Schauspieler über die Chereuten herausragen zu lassen, wird vielsach behauptet, ist aber schwerlich richtig. Für das fünste Jahrhundert lässt sich der Kothurn als Theaterschuk überhaupt nicht nachweisen, s. dies. Ztschr. XXXI, 548 A. 1. Doch gehe ich auf die Frage hier nicht näher ein, da ich sie nächstens in anderm Zusammenhange zu behandeln haben werde.

Wiener Vorlegebl. V 4, Klein Vasenm. S. 137 Nr. 1 u. s. w. Doch wird dies Bema möglichst weit an der Seite angebracht worden sein, um Störungen des Tanzes und des Spiels zu vermeiden; daher mageögebe in der Inschrift des spartanischen Flötenbläsers oben S. 444. Nur in den Vögeln, wo vier selbet als Vögel costümirte Musiker an der Spitze des Chors einziehen, scheint es dem Centrum der Orchestra näher gerückt gewesen zu sein. Doch war es dort auch als lögog characterisirt und somit in die Decoration hineingezogen. Vermuthlich bestand es aus einer Erdaufschüttung.

Weder ein Bema für den Schauspieler noch einen Altar als Mittelpunkt der Orchestra bat es somit im fünften Jahrhundert gegeben, und wenn damals Jemand in Athen das Wort θυμέλη gebraucht hat, so ist es der Dichter, und wenn er von θυμέλη im Zusammenhang mit dem Theater spricht, so meint er die Orchestra. Die einzige ständige Theatervorrichtung war der unterirdische Gang. Die Skene mit der Göttermaschine und der sonstige Apparat wurden für jeden Spieltag, öfters auch wohl für jedes Stück, besonders hergestellt, sehr zum Vortheil für die poetische Freiheit der Dramatiker, die sich so den Hintergrund nach Belieben gestalten, auch wohl gelegentlich unter Verzicht auf ein gezimmertes Zelt sich mit einer blossen Erdausschüttung begnügen konnten. Wie sich aus diesem primitiven, aber sur die Entwicklung der dramatischen Poesie unendlich günstigen Spielplatz das steinerne Theater des vierten Jahrhunderts entwickelt hat und wie dieses in der hellenistischen Zeit weitergebildet worden ist, das hat uns Dörpfeld an den Theaterruinen mit siegender Klarheit demonstrirt. Aber wenn man sich seinen lichtvollen Ausführungen noch so gern gesangen giebt, ein Stachel bleibt doch zurück. Die Hoffnung, dass es ihm und seinem scharfsinnigen Mitarbeiter gelingen werde, den Widerspruch zwischen der aus den Ruinen erschlossenen Thatsache, dass auch in der hellenistischen Zeit noch in der Orchestra gespielt wurde, und den litterarischen Zeugnissen, die dem Schauspieler einen erhöhten Standpunkt auf dem Logeion zuweisen, entweder auszuheben oder wenigstens überzeugend zu erklären, diese von mir und gewiss auch von vielen andern zuversichtlich gehegte Hoffnung hat sich nicht erfüllt. Noch immer stehen, durch kein Argumentiren erschüttert, die Zeugnisse des Vitrav, des Pollux und des Plutarch in geschlossener

Phalanx da. So oft sie schon abgedruckt sind, muss ich sie doch zur Klärung der Sachlage hier nochmals hersetzen.

- 1. Vitruv V 2 ampliorem habent orchestram Graeci et scaenam recessiorem minoreque latitudine pulpitum, quod loyelor appellant, ideo quod + eos tragici et comici actores in scaena peragunt, reliqui autem artifices suas per orchestram praestant actiones. itaque ex eo scaenici et thymelici graece separatim nominantur.
- 2. Pollux IV 123 μέρη δὲ θεάτρου πυλὶς καὶ ψαλὶς καὶ κατατομή, κερκίδες σκηνὴ ὀρχήστρα λογείον προσκήνιον παρασκήνια ὑποσκήνια. καὶ σκηνὴ μὲν ὑποκριτῶν ἴδιον, ἡ δὲ ὀρχήστρα τοῦ χοροῦ.....τὸ δὲ ὑποσκήνιον (vielleicht προσκήνιον, s. G. G. A. 1897 S. 43) κίσσι καὶ ἀγαλματίοις κεκόσμητο πρὸς τὸ θέατρον τετραμμένοις ὑπὸ τὸ λογείον κείμενον.
- 3. Plut. Demetr. 34 χελεύσας εἰς τὸ θέατρον ἀθροισθῆναι πάντας ὅπλοις μὲν συνέφραξε τὴν σχηνὴν χαὶ δορυφόροις τὸ λογεῖον περιέλαβεν, αὐτὸς δὲ καταβάς, ὥσπερ οἱ τραγφδοί, διὰ τῶν ἄνω παρόδων, ἔτι μᾶλλον ἐχπεπληγμένων τῶν ᾿Αθηναίων τὴν ἀρχὴν τοῦ λόγου πέρας ἐποιήσατο τοῦ δέους αὐτῶν (vgl. G. G. A. 1897 S. 41).

Drei Zeugnisse verschiedener Zeit, von einander vollkommen unabhängig und doch alle drei darin übereinstimmend, dass sie die Schauspieler in der Höhe auftreten lassen. Wie sollten diese drei Autoren sämmtlich demselben Missverständniss zum Opfer gefallen sein? Nur eine einfache, natürliche Interpretation würde im Stande sein, das Gewicht dieser Uebereinstimmung zu entkräften, aber die von Dörpfeld und Reisch angewandten Mittel sind jedes für sich zu gewaltsam und in ihrer Gesammtheit zu complicirt, um zu überzeugen.

Vitruv, um mit diesem zu beginnen, soll, obwohl er sich über griechische Theater gut unterrichtet zeigt, doch darin geirrt haben, dass er die Schauspieler auf dem Proskenion austreten läset (S. 164). Die Aehnlichkeit des hohen schmalen Podiums des griechischen und des niedrigen schmalen des römischen Theaters soll ihn zu diesem Irrthum verführt haben, zumal das Proskenion des griechischen Theaters manchmal als Logeion gedient habe, und wahrscheinlich sogar zuweilen logeion genannt worden sei (S. 169). Sollte wirklich Vitruv niemals einer Vorstellung in einem griechischen Theater beigewohnt oder, wenn er dazu nicht in der Lage war, sich bei kundigen Leuten unterrichtet haben? Jeder grie-

chische Tempeldiener hätte ihn belehren können. Sollen wir ihm, der ja nicht bloss referirt, sondern ein Lehrbuch schreibt, solche unverzeihliche Nachlässigkeit zutrauen? Abgesehen davon, dass es noch keineswegs ausgemacht ist, ob nicht Vitruv auch für das griechische Theater ältere Quellen benutzt hat.

Den Ansturm gegen Pollux und Plutarch führt Reisch aus. Pollux soll das Wort loyelov im Sinne der römischen Bühne gebrauchen. Aber er beschreibt doch das griechische Theater, das nach Dörpfeld und Reisch kein loyelor hatte (S. 302). Und wer selbst gutmüthig genug ist zuzugeben, dass, der Schriststeller nicht unterlassen durste, den Namen der für seine Zeit üblichen Bühne mitzutheilen', wird sich doch wundern müssen, dass er dies gerade in diesem einen Falle thut, wo durch solche deplacirte Rücksicht auf die Zeitverhältnisse der Leser zu demselben Missverständniss verleitet werden muss, wie es angeblich auch bei Vitruv vorliegt. Und um uns in diesem Missverständniss zu bestärken, fährt er gar fort: τὸ δὲ ὑποσκήνιον (oder προσκήνιον) .... ὑπὸ τὸ λοyelov zeimevov, wo Reisch (S. 300), um seine Position zu halten, zu dem verzweiselten Ausweg genöthigt ist, ὑπέρ statt ὑπό vorzuschlagen und unter ὑποσκήνιον den ganzen Mittelbau der Skene zu verstehen.

Die Plutarchstelle schneidet Reisch mitten auseinander, wie Goethes Zauberlehrling den Besen, aber leider auch mit demselben Erfolg; denn nun hat er es mit beiden Theilen zu thun. S. 281 wird angenommen, dass Plutarch den Ausdruck αί ἄνω πάροδοι unter dem Einfluss des römischen Sprachgebrauchs angewandt habe, in dem die seitlichen Zugänge zur römischen Bühne in dieser Weise bezeichnet worden seien. Gemeint habe er, dass Demetrios nicht wie die anderen Besucher des Theaters durch die Orchestra, sondern vielmehr wie die Schauspieler aus der Thür des Spielhauses hervorgetreten sei. Hat Plutarch das wirklich gemeint, so hätte er wahrlich besser gethan, den Ausdruck seiner Quelle, wie dieser immer gelautet haben mag, beizubehalten, statt die Bezeichnung al ἄνω πάροδοι auf eine Thür anzuwenden, die weder in der Höhe liegt noch eine πάροδος ist. In Wahrheit werden sich die ἄνω πάροδοι von den ἐπάνω σκηναί und den ἐπάνω παρασκήνια der delischen Theaterinschrift schwerlich trennen lassen. Den zweiten Theil des Satzes sucht Reisch S. 302 durch die Vermuthung abzuthun, dass mit dem λογεῖον das in der Orchestra gelegene βῆμα

gemeint sei, von dem oben S. 444 die Rede war. Aber abgesehen davon, dass diese Bedeutung des Wortes nicht zu belegen ist, widerspricht es der ganzen Tendenz der Stelle, sich den Demetrios ex loco inferiore zu den Athenern redend zu denken; der beabsichtigte Theatercoup würde dadurch vollständig aufgehoben worden sein.

Wenn zur Bekämpfung der übereinstimmenden Angabe dreier immerhin leidlich zuverlässiger Zeugen Gewaltmittel von verschiedenster Färbung, aber von gleicher Unwahrscheinlichkeit nöthig sind, zu denen sich ein vorsichtiger Interpret nur im äussersten Nothfall entschliessen würde, so scheint doch endlich die Frage am Platze zu sein: sollten jene drei Zeugen nicht am Ende die Wahrheit sagen? Sollten nicht Bethe und die übrigen Vertheidiger der alten Lehre, wenigstens für eine bestimmte Periode und mit gewissen Einschränkungen, doch recht behalten? Denn jene drei litterarischen Zeugnisse bleiben bestehen, selbst wenn in der delischen Bauinschrift (B. C. H. XIV 401) der Platz für die beinah selbstverständliche Ergänzung ( $\lambda oy$ )elov nicht ausreichen¹) und das  $\lambda oyelov$  der anderen delischen Inschrift (B. C. H. VI 27) nicht das des Theaters, sondern eine für eine Festgesandschaft errichtete Rednerbühne sein sollte, so schwer es auch fällt beides zu glauben.

Aber andererseits hat doch Dörpfeld mit unwiderleglichen Gründen dargethan, dass in der Orchestra auch in hellenistischer Zeit noch gespielt wurde. Das Dilemma ist also auch heute noch ganz dasselbe wie vor einem halben Jahr, als ich die Anzeige von Bethes Prolegomena für die G. G. A. schrieb. Bei dieser Sachlage lohnt es sich, die dort mit Vorbehalt aufgeworfene Frage (S. 42), ob nicht in hellenistischer Zeit in doppelter Weise gespielt worden sei, die alten Stücke nach alter, die neuen nach neuer Manier, näher ins Auge zu fassen. Ich muss zu diesem Zweck etwas weiter ausholen.

Als man zuerst eine steinerne Skene errichtete, gestaltete man sie in erster Linie als Hintergrund für die Menandrische Komödie, die damals die Bühne beherrschte<sup>2</sup>). Die säulengeschmückte Skene

<sup>1)</sup> So Reisch S. 302, während Dörpfeld, auf den er sich doch gerade beruft, der Ergänzung grosse Währscheinlichkeit zuspricht, S. 148.

<sup>2)</sup> Dörpfeld S. 379. Warum S. 377 angenommen wird, dass auch für die Komödie ein besonderes Proskenion errichtet worden sei, verstehe ich nicht. Dass man die Skene bloss mit Rücksicht auf die im Theater abgehaltenen Volksversammlungen mit Säulen ausgestattet haben sollte, kommt mir sehr unwahrscheinlich vor.

mit ihren Paraskenien stellt doch im Grunde nicht ein Haus oder mehrere Häuser, sie stellt eine athenische Strasse mit Säulengängen an den Seiten dar, wie die vom Dipylon zum Markt. Ob die Paraskenien vielleicht für Scenen im Innern des Hauses, solche, wie die Eingansscene des Stichus und die Schlussscene der Asinaria benutzt wurden, also für das bürgerliche Lustspiel einen ähnlichen Zweck erfüllten, wie das Ekkyklema für die alte Tragödie, will ich hier nicht erörtern. Für die Komödie war jedenfalls die Errichtung einer besonderen Proskenionswand zwischen den Paraskenien überslüssig. Nicht so für die Tragödie; denn die lange Säulenreihe konnte nur schwer die Vorstellung eines Palastes oder Tempels erwecken. Der Außehwung, den die perspectivische Malerei im vierten Jahrhundert vor allem durch das Verdienst der sekyonischen Schule genommen hatte, gab jetzt ganz andere Mittel für die Illusion an die Hand, obgleich ich an ein eigentliches Landschaftsbild auch noch in jener Zeit nicht glaube. Die Tragödie also wurde vor einem Proskenion aus Holz oder Textilstoff gespielt; für sie blieben die äusseren Bedingungen im Grund dieselben, wie im fünsten Jahrhundert. Wozu errichtete man nun über der Skene noch ein Obergeschoss, das in der delischen Theaterinschrift αί ἐπάνω σχηναί, in der Aufschrift des Architravs von Oropos geradezu  $\sigma \varkappa \eta \varkappa \eta$  heisst? Die auf dem Theologeion auftretenden Götter bedurften im vierten Jahrhundert so wenig eines Hintergrunds als im fünsten, und was gegen die Verwendung dieser oberen  $\sigma x \eta v \dot{\eta}$  für die Aufstellung der  $\mu \eta \chi \alpha v \dot{\eta}$  spricht, ist oben (S. 430 ff.) ausführlich dargelegt. Wozu also dieses obere Stockwerk, wenn nicht in der That dort oben gespielt wurde? Was Dörpfeld gegen die Verwendung des Daches der unteren Skene als Spielplatz scharfsinnig geltend macht, die Schmalheit, die Höhe, die Unmöglichkeit eines Connexes zwischen Schauspieler und Chor, das trifft für das Drama des fünften Jahrhunderts vollständig zu, und nur ein gänzlich Verstockter kann heute noch glauben, dass ein Stück des Aischylos oder Euripides, von Aristophanes ganz zu schweigen, auf dem Logeion - denn warum die richtige Benennung länger vermeiden? — gespielt worden sein könne. Aber wer sagt uns, dass dasselbe von den Stücken des Astydamas und Theodektes gilt? Eine Trägödie des Seneca, in der jeder Zusammenhang zwischen Chor und Schauspieler zerrissen ist, liesse sich sehr wohl so spielen, dass oben auf dem Logeion der Schauspieler

declamirt - von eigentlicher Action ist ja keine Rede mehr -, unten in der Orchestra der Chor tanzt und singt. Man kann sogar sagen, dass der ganze Charakter der Chorlieder zu einer solchen räumlichen Trennung hindrängt. Ob aber eine zur Zeit Lykurgs verfasste Tragödie nicht den Stücken des Seneca ähnlicher gesehen hat als denen des Sophokles, ist eine sehr wohl aufzuwerfende Frage. Es ist bekannt, dass die Loslösung der Chorlieder bereits in der letzten Periode des Euripides beginnt. Sollten da nicht Astydamas und Theodektes einfach auf derselben Bahn weitergewandelt sein und auch ausserlich Chor und Schauspieler von einander geschieden haben? Wie wir aus den erhaltenen Tragödien Rückschlüsse auf die ältere Gestalt des attischen Spielplatzes ziehen, so können und sollen wir umgekehrt aus den Theaterbauten mit Zuhilfenahme der Schriftstellerzeugnisse von der verlorenen jungeren Tragödie eine Vorstellung zu gewinnen suchen. Ich stelle also die Hypothese auf, dass zur Zeit des Lykurg eine durchgreifende Umgestaltung in der äusseren Oekonomie der Tragödie stattgefunden hat, vielleicht durch Astydamas, dessen Bild wohl nicht umsonst an der einen Parodos Wache hält. Die classischen Stücke des fünften Jahrhunderts, die παλαιαί (CIA. II 973), wurden nach altem Stil in der Orchestra aufgeführt, ebenso die aus ihnen hervorgegangene Menandrische Komödie und das neue Satyrspiel, bei dem ein beständiger Verkehr zwischen Chor und Schauspieler unerlässlich war. Die zarvot hingegen liessen nach neuem Stil ihre Schauspieler von dem Logeion herab declamiren, während der Chor unten in der Orchestra seine mit der Handlung nur lose verknüpsten Lieder sang. Das war denn freilich eine völlig neue Art von Tragödie. Dass man auch alte Stücke für die neue Spielweise umarbeitete, scheint aus der Notiz hervorzugehen, nach der Bearbeiter Aischyleischer Tragödien für die Zulassung ein Vorrecht hatten. Aber diese διεσκευασμέναι sind schon dadurch von den παλαιαί unterschieden, dass sie am Agon Theil nehmen, während jene ausser Concurrenz standen.') Dann kam die Zeit, wo auch die Komodiendichter ihre Stücke auf dem Logeion aufführen liessen. Die Menandrische Komödie, die nach wie vor in der Orchestra gespielt

<sup>1)</sup> Quintilian X 1,66 von Aischylos: correctas eius fabulas in certamen deferre posterioribus poetis Athenienses permisere suntque eo modo multi coronati.

wurde, erhielt nun dieselbe Bezeichnung wie die classische Tragödie des sünsten Jahrhunderts, παλαιά (CIA. II 975). Vielleicht hängt damit die Verbreiterung des Logeions durch Errichtung eines steinernen Proskenions zusammen, das mit Rücksicht auf die nunmehrige παλαιά ebenso mit Säulen decorirt wurde, wie die Façade der alten Skene.

Eine Entwickelung, wie die hier skizzirte, scheint mir dem Geist des Hellenismus sehr wohl zu entsprechen. Man wollte die Neuschöpfungen nicht in die alten Formen einzwängen, man schuf dem modernen Dichter eine seinen Anforderungen entsprechende neue Bühne, aber die alten Stücke führte man nach altem Stil auf. Es ist derselbe Geist, der neben dem neuen Götterbild das alte Idol, neben dem modernen Prachtbau den alten schlichten Tempel pietätvoll conservirt. Man mag das Archaismus nennen; ich nenne es Gefühl für die Grösse der Vergangenheit.

Des problematischen Charakters dieser Aussührungen bin ich mir wohl bewusst, aber wenn sich die Forschungsresultate eines Dörpfeld und die antike Tradition Stirn gegen Stirn gegenüberstehen, ist es Pslicht der Wissenschaft, keinen Weg zur Lösung unversucht zu lassen.

Halle a. S.

CARL ROBERT.

# EUGIPPIANA: SAVPPE CONTRA KNÖLL.

Die Biographie des Severinus, welcher als Abt von Faviana (unweit Ips) im Jahre 482 starb und dessen Körper, bei dem Abzug der Römer aus Noricum im Jahre 488 mitgeführt, seine zweite Ruhestätte bei Neapel im castrum Lucullanum fand, verfasst im Jahre 511 von seinem jüngeren Zeitgenossen Eugippius, damals Abt des bei jener Ruhestätte gegründeten Klosters, zum Theil aus eigener Anschauung, überwiegend aber nach den Erzählungen älterer Männer,¹) ist ein so einzigartiges und so werthvolles Document für den Untergang der römischen Civilisation in den Landschaften nordwärts der Alpen, dass es gestattet sein wird auf dessen Ueberlieferung noch einmal die Aufmerksamkeit zu richten.

Handschriften aus älterer Zeit besitzen wir nicht, wohl aber Auszüge aus der Biographie in der italischen Chronik,<sup>2</sup>) deren Aufzeichnung wohl noch dem sechsten Jahrhundert angehört, weitere bei Paulus Diaconus aus dem Ende des achten<sup>3</sup>) und in den wenig jüngeren Gesten der Bischöse von Neapel.<sup>4</sup>) Von den uns erhaltenen Handschriften gehören die ältesten — die von Sauppe und Knöll dem neunten Jahrhundert zugeschriebene Münchener 1044 ist vielmehr aus dem elsten — dem zehnten Jahrhundert an, die des Lateran (L) und wohl auch die Turiner (T); die grosse Masse dem elsten Jahrhundert und der Folgezeit. Die Feststellung des kritischen Fundaments verdanken wir Sauppe. In seiner Ausgabe (1877) warf er die Masse der deutschen Handschriften bei Seite als in verschiedener Weise, aber gleichmässig arg interpolirt, und schied die brauchbaren in zwei Classen, eine bessere, vertreten durch jene

<sup>1)</sup> Brief an Paschasius 2: ex notissima nobis et cottidiana maierum relatione. Mit Namen nennt er solche Gewährsmänner 27, 19. 35, 1.

<sup>2)</sup> In meineu Chroniken 1 p. 314. 315.

<sup>3)</sup> hist. Lang. 1, 19; hist. Rom. 15, 8.

<sup>4)</sup> Gesta ep. Neap. in den scr. rer. Lang. p. 468.

des Lateran, und eine geringere, von der er zwei Exemplare, das vaticanische 5772 aus Bobbio (V) und das Mailänder J 61 inf. (M) heranzog.

Pius Knöll schloss in seiner Ausgabe (1886)¹) diesen Feststellungen sich vollständig an, aber zog in zweckmässiger Weise noch andere Handschriften der italischen Classen hinzu, für die erste theils die beste der zahlreichen Handschriften von Monte Cassino 145 (C), theils eine zweite vaticanische 1197 (G), für die zweite theils die ehemals bobiensische Handschrift, jetzt in Turin IV. F. 25 (T), welche er als das Original der vaticanischen 5772 (V) nachwies, theils die römische der Vallicellianischen Bibliothek XII (N). Damit wurde insbesondere für die erste Classe ein wichtiger Fortschritt gemacht. Die Handschrift des Lateran erwies sich den Zwillingshandschriften CG wohl als eng verwandt, aber in der Weise, dass an zahlreichen Stellen L gegen CG, an zahlreichen anderen CG gegen L im Rechte waren, und fortan also für Sauppes L vielmehr CGL einzutreten hat. Dies ist insofern von wesentlichem Gewinn, als die Lateranhandschrift zwar von sachlichen Interpolationen frei, der Text aber durch leichtfertige Behandlung der Ueberlieferung und durch eine grosse Zahl kleiner Verderbnisse entstellt ist, welche Sauppe, dem die Controle fehlte, nur zum Theil mit Hilfe der andern Classe hat beseitigen können. Von minderer Wichtigkeit, obwohl ebenfalls nützlich, ist die Verstärkung des Fundaments der zweiten Classe; T ist allerdings wohl die Vorlage von Sauppes V - beide sind bobiensisch - und dafür einzusetzen, aber die Abschrift ist sorgfältig und viel wird durch diesen Wechsel nicht gewonnen. Nützlicher hat sich in manchen Einzelfragen die Hinzuziehung des dritten weder von T(V) noch von M abhängigen Exemplars N bewiesen. — Darin, dass weder LCG noch TNM entbehrlich sind, vielmehr bald die eine Classe, bald die andere den echten Text bewahrt hat, stimmt Knöll mit Sauppe überein. Aber in der Schätzung der beiden Classen stehen sich die beiden Herausgeber schroff gegenüber: wie Sauppe der ersten, so giebt Knöll der zweiten den Vorzug.

Bei dem fundamentalen Ergebniss, dass die deutschen Handschriften, die allerdings noch genauerer Prüfung bedürfen, kritisch

<sup>1)</sup> Dazu gehört die Abhandlung "Das Handschriftenverhältniss der Vita" S. Severini des Eugippius" in den Sitzungsberichten der phil.-hist. Classe der Wiener Akademie 95 (1880) S. 445—498.

zurückstehen, die italienischen aber in zwei Classen zerfallen und zwischen den Classenlesungen die Wahl offen steht, wird es bleiben; Sauppes Ansetzungen sind von Knöll bestätigt worden und haben sich auch mir als völlig gesichert erwiesen. Der Classengegensatz ist ein merkwürdig scharfer und Contamination scheint bei dieser Schrift überbaupt nicht vorgekommen zu sein, worauf wir weiterhin zurückkommen werden. Nichts deste weniger ist der zwischen Sauppe und Knöll bestehende Gegensatz str die Handhabung der Kritik von wesentlichem Belang; obwohl keine der beiden Classen entbehrlich ist, stehen sie im Werthe nicht gleich und Knölls Ausgabe ist, wie in der Verstärkung des Apparates ein wesentlicher Fortschritt, so ein arger Rückschritt in dessen Schätzung und Behandlung. Es wird angezeigt sein zunächst diejenigen Stellen folgen zu lassen, bei welchen eine Entscheidung zwischen den verschiedenen Lesungen möglich ist und dadurch das Urtheil über die Beschaffenheit der beiden Classen-Archetypen zu fundiren. Einzelne für das Classenverhältniss nicht in Betracht kommende Stellen sind hinzugefügt, wo sie anderweitig zu Bemerkungen Anlass geben. Da die Knöllsche Ausgabe allein den Apparat vollständig bietet, so citire ich hauptsächlich nach deren Seiten und Zeilen.

- 1, 9 ep. Eug. 1 Titas] I, titis II. Dass jene Form die richtige ist, hat Knöll im Index erwiesen.
- 2, 20 ep. Eug. 3 und sonst. Die altere Schreibung spirital- ist in der zweiten Classe bewahrt, nur dass M an zwei Stellen 36, 14. 42, 8 abweicht; in der ersten Classe hat sie L 2, 20. 31, 8. 36, 14 (hier geandert in spiritual-), dagegen spiritual- 4, 8. 42, 8. 45, 11. 55, 24, während CG keine andere kennen als diese.
- 3, 24 ep. Eug. 6 sperantes nos baiuli nomen etiam de tui operis perfectione esse dicturos. Die Aenderung Sauppes, die Knöll gebilligt hat, ducturos, beruht auf Missverständniss; der Bote heisst Debgratias, und der Schreiber hofft dies "Gott sei Dank" auch nach Abschluse der von Paschasius erwarteten Arbeit sagen zu können-
  - 4, 7 ep. Eug. 7 weichen die beiden Familien also ab:
- 1. de qua (patria Severini) me dotes cet.

II. de qua licet me fates fateor nullum evidens habere do- (fateor M) nullum evidens habers cumentum. nam cum multi sacer- documentum, tamen quid kinc 🗪 ineunte aetate cognoverim nos tacebo. cum multi igitur sacer dotes cet.

Dies ist nicht Schreibsehler, sondern verschiedene Fassung. Die erstere ist, wie Sauppe gezeigt und Knöll (S. 488) nicht widerlegt hat, die allein dem Zusammenhang angemessene; denn die solgende Erzählung giebt über die Heimath des Severinus keine Auskunft, wie die zweite Fassung dies andeutet, sondern belegt nur, dass Eugippius darüber nichts in Ersahrung gebracht hat. Auch ist hinc ab ineunte aetate damit unvereinbar, dass Eugippius den Severinus erst am Schluss seines Lebens kennen lernte und darum (S. 455 A. 1) seinen Bericht bezeichnet als herrührend ex notissims nobis et cottidiana maierum relatione. An dem von Eugippius hier zunächst berichteten Gespräch hat allem Anscheine nach dieser selbst nicht theilgenommen. Die verkehrte Interpolation ist handgreislich, übrigens in M nicht völlig durchgesührt.

- 4, 22 ep. Eug. 9 serie I (CG, seuerinus L) wird auch von Knöll als richtig anerkannt gegenttber dem unmöglichen, aber eher interpolirten als verschriebenen senior der zweiten.
- 7, 19 cap. 8 und sonst heisst der König der Ruger in I durchgängig (mit Ausnahme einer Stelle 40, 2) Feva, in II durchgängig Feba. Jene Form kehrt wieder in der italischen Chronik (I p. 312. 313 meiner Ausgabe) und bei Paulus hist. Lang. 1, 19; analog ist der Name des Westgothenkönigs Livva. Die Chronik Cassiodors zum Jahre 487 (chron. 2 p. 159) hat Foeba.
- 12, 8. 12. 58, 21. 59, 5. 14. 62, 14. 63, 1. 5. Durchgängig heisst der Bruder des Königs Feletheus in der ersten Classe (ebenso in dem Auszug der gesta ep. Neap.) Ferderuchus, in der zweiten Fredericus, welchen letzteren Namen in beiden und auch anderswo der Sohn des Feletheus führt.
- 13, 3 c. 1, 1 ist der in II nach rebus turbabantur ambiguis eingeschobene Satz: ac primum inter filies eius (des Attila) de optinendo regno magna sunt exorta certamina, qui morbo dominationis inflati materiam sui sceleris aestimarunt patris interitum deutlich entlehnt aus der Chronik Prospers c. 1870: Attila in sedibus suis mortuo magna primum inter filios ipsius (eius v. l.) certamina de optinendo regno exorta sunt. Was jener Abschreiber hinzusetzt, ist nicht bloss inhaltlos, sondern albern; bei Erbschaftsstreitigkeiten kann der Tod des Erblassers nicht angemessen die ,Quelle des Frevels' genannt werden.
- 23, 8 c. 8, 1 rebaptizare quosdam est conata catholicos I, ohne Zweifel richtig; quondam II ist unerträglich.

- 27, 7 c. 10, 2 scamaras] N, se amaras TM, scameras L. Jene Form scheint die ältere zu sein.
  - 27, 24 c. 11, 2 manu unusquisque] II, manus quisque L, manu CG.
- 29, 12 c. 12, 3 omnés actas et sexus quae etiam voce non poterat I, wo quae nicht grammatisch, aber dem Gedanken nach zutrifft; qui II ist Correctur.
- 29, 17 c. 12, 4 ad agrum propriae segetis invisendi cause I mit M, invisendae TN, auch wohl in Folge grammatischer Correctur. Jene Ausdrucksweise ist der Sprache nicht fremd; vgl. z. B. Cicero acad. pr. 2, 41, 128: omnium rerum una est definitie comprehendendi.
- 30, 1 c. 12, 4 ea nocte 1, ex nocte II sinnlos; ex ea nocte Hartel. Vielmehr sind hier X und A verwechselt.
- 30, 3 c. 12, 5 atque contempter I, fehlt II; dass die Worte durch das Capitelverzeichniss gestützt werden, bemerkt Knöll richtig.
- 31, 4 c. 13, 1 concussis ex more lapidibus I; excussis, was II für concussis hat, ist sinnwidrig und wird von Knöll (in der Vorrede p. X) unrichtig vertheidigt durch die Stelle des Ovidius met. 8, 339: excussis elisi nubibus ignes. Der Funke fährt aus dem Kiesel nicht wie der Blitz aus der Wolke, sondern durch Zesammenschlagen mit einem anderen Stein.
- 31,5 c. 13, 1 alterutra ferri ac petrae conlisione I tadellos; ferri fehlt II; wenn Knöll schreibt alterutra hac petrae conlisione, so fragt man billig, wo dabei alteruter bleibt. Bei dem Feuerzünden sprechen die Alten meist von Stein und Stein, aber Stein und Eisen kommt auch vor. Lucretius 6, 160: ceu lapidem si percutiat lapis aut ferrum. 314. Lactantius de ira dei 10, 18. 19.
- 32, 2 c. 14, 2 quid inquit I; inquit sehlt II, auch nach Knölk durch Versehen.
- 34,8 c. 16,3 credideris I ist bedenklich, credideras II wohlen vorzuziehen.
  - 35, 1 c. 16,6 subdiaconi I, diaconi II; zweifellos ist jenes richtig. -
  - 35,1 c.16,6 materni I, martini II; zweisellos ist jenes richtig. —
- 36, 1 c. 17, 4 Tiburnia heisst hier und ebenso 36, 4 p. 39, 10 der Ort I, Tigurnia II. Die correcte Benennung Teurnia (CIL. III p. 593) konnte füglich in Tiuurnia, Tiburnia übergehen; die andere Bildung ist sprachlich unmöglich.
- 37,5 c. 19,1 h(a)enum II, r(h)enum I: an den beiden anderessellen, wo der Inn genannt ist (16, 11. 39, 14), findet sich dieselbe Corruptel in CG, aber nicht in L.

- 38, 14 c. 20, 1 per id temporis II, per idem tempus I; per id tempus scheint nothwendig.
- 38, 16 c. 20, 1 ist zu schreiben: qua consuetudine desinente simul militares turmae sunt deletae cum limite, Batavino utcumque numero perdurante; durch richtige Interpunction wird die Stelle klar. delatae (V-M), was Hartel vorzieht, wird ausgeschlossen durch den zu perdurante gesorderten Gegensatz.
- 39, 11 c. 21, 2 coegerunt I, elegerunt II: jenes ist vorzuziehen, da es die Worte populorum desideriis aufnimmt.
- 39, 14 c. 22, 1. 53, 12 c. 36, 1 Boiotro I und an der ersten Stelle N; baiothro M an der ersten Stelle, boit(h)ro an der ersten Stelle T, an der zweiten alle Hss. der zweiten Classe. Jene Form steht der correcten Boiodurum näher.
- 39, 17 c. 22, 1 proferebat MT gegen praeserebat I und N: jenes ist nothwendig, aber bei den regelmässig abgekürzten Präpositionen pro und prae hat der Zusall leichtes Spiel.
- 40, 2 c. 22, 2 Die Accusativform Febanem (MT) ist von Feba correct gebildet, wie Attilanem und Aehnliches häufig sich findet, wogegen febanum (I und N) nicht gebilligt werden kann. Auch die italische Chronik (I p. 312. 313) hat beide Formen und es ist dies kaum mehr als orthographische Variante.
  - 40, 5 c. 22, 2 destituto II, destituta I unrichtig.
- 42, 5 c. 24, 2 praesagio I, nuntio II: praesagium kehrt wieder 51, 14. 63, 2, nuntius ist wahrscheinlich Interpolation.
- 42, 13 c. 24, 3 sed presbytero, was I und N nicht haben, kann sehlen, da reliquis in dem solgenden presbytero retinenti einen genügenden Gegensatz hat; auch sprachlich ist die unmittelbare Wiederholung von presbytero nicht gerade empsehlend.
- 43, 17 c. 26, 1 vastantes I ist sicher dem vexantes der zweiten Classe vorzuziehen, das hier viel zu schwach ist.
  - 44, 13 c. 27, 2 spe I, fehlt II fehlerhaft.
- 45, 10 c. 28, 1 praestruebat] II, perstruebat I; ebenso 48, 8 praestruxit II, perstruxit I; umgekehrt 43, 5 praestructus I, perstructus II. Es ist wohl überall praestruere zu schreiben in der Bedeutung von monere, certierem facere.
- 47, 19 c. 29, 3 ducatus II mit dem Capitelverzeichniss 10, 14, ductus I irrig.
- 51, 9 c. 31, 6 in romani (romam L) soli provinciam (-cia CG) 1, in romanis ad suas provincias TN, romanos ad suas provincias M.

Es ist schwer zu begreifen, dass Knöll, anstatt der befriedigenden Lesung der guten Classe (vgl. 57, 14: emigrantes ad Romanem provinciam) zu folgen, aus der sinnlosen der zweiten die Schlimmbesserung herausgearbeitet hat inde Romanos ad suas previncias.

- 51, 13 c. 32, 1 si qua I, quae II; jenes wird durch den Anon. Vales. bestätigt, hat aber dennoch bei Knöll der interpolirten Lesung weichen müssen.
- 51, 21 c. 32, 2 integer inter tredecim et quattuerdecim: so l'und ebenso der Anon. Vales.. nur dieser mit Weglassung von integer, das nicht fehlen kann wegen der folgenden Worte: annes videlicst integri eius regni significans. Dagegen fehlt in II das durch I und Vales. gesicherte inter und ist danach auch bei Knöll weggelassen; da die dadurch entstehende Fasssung integer tredecim et quattuerdecim annes widersinnig ist, weil der Prophet das Ende im vierzehnten Regierungsjahr anzeigen will, so wird weiter et geändert in vel, auch damit aber das Nothwendige nicht erreicht; denn ,zwischen dreizehn und vierzehn' ist präcis, ,dreizehn oder vierzehn' unklar.
- 52, 1 c. 32, 2 integri eius regni] II (integrum eius regnum II) mit dem Vales., integritatem eius regni I sehlerhast.
- 52, 22 c. 35, 1 oculorum imbecillitate plurimum praegravatus medelam . . . poscebat I, oculorum imbecillitatem plurimam patiebatur medelamque . . . poscebat II. Die erstere Fassung ist correcter und gewählter.
- 53, 7 c. 35, 2 dedit operam corde magis uidere quam corpore I; uidendi II (fehlt N) für videre sieht nach grammatischer Correctur aus.
- 54, 10 c. 36, 3 diabolo NT, diaboli MI; jenes haben die besseren, dieses die schlechteren Handschriften des Sulpicius und vielleicht hat auch Eugippius die letztere Lesung befolgt, da er gleich darauf tentus mit denselben Handschriften liest gegen retentus der besseren.
- 54, 12 c. 36, 3 illa II mit allen Handschriften des Sulpicius; fehlt in J, ohne Zweifel durch Versehen.
- 56, 18 und 23 c. 40, 1. 2 giso I, wie 23, 6 alle Handschriften haben, gisa hier II, weil der Frauenname auf o Anstoss gab. Auch Paulus hist. Lang. 1, 19, der hier den Eugippius ausschreibt, hat Giso geschrieben, obwohl diese richtige Form sich bei ihm nur in einer einzigen Handschrift und in dem sehr alten Excerpt der gesta ep. Neap. erhalten hat.

- 60,5 c. 43,2 singulos I richtig, singulorum II.
- 60, 6 c. 43, 2 infimi ac tepidi l, infirmi ac t. II; vgl. 57, 16: indignus et infimus.
- 62,8 c. 43,9 nobis vix respondentibus I, nostris v. r. II. Diese Variante ist insofern sachlich von Belang, als nach der ersten Lesung Eugippius bei dem Tode des Severinus anwesend war, nach der zweiten dies nicht gesagt oder vielmehr ausgeschlossen ist. Nun war Eugippius nicht bloss sechs Jahre später bei der Oeffnung des Grabes anwesend (c. 44, 6), sondern hat auch den Severinus persönlich gekannt (epist. ad Pasch. 10; Paschasii ep. 3); also ist die erste Lesung die angemessene. Wenn er bei der Berufung an das Sterbelager und bei dem Abschiedskuss sich nicht mit nennt, so ist daraus nur zu schliessen, dass er damals noch nicht zu den fratres gehörte, sondern in einer untergeordneten Stellung sich befand.
- 62,11 c. 43,9 praeterire] I und N, praeteriri TM. Das Wort im Sinne von evanescere, perire findet sich ebenso 39,18. 58,17. 68,15 in beiden Classen und gehört zu den zahlreichen Besonderheiten der eugippischen Schreibweise.
- 64, 10 c. 44, 7 idem iter I, eundem iter II: solche Schnitzer macht Eugippius nicht.
- 64, 13 c. 44, 7 sancti itaque corpusculum ad castellum nomine Montem Feletem (felentem G) multis emensis regionibus apportatum est. So haben die guten Handschriften CLG in Uebereinstimmung mit dem Auszug in den Gesten der Bischöfe von Neapel und nach L Sauppe; Knöll streicht mit der geringeren Classe montem und setzt für multis emensis regionibus mit derselben Mulsemensis regionis mit der Bemerkung, dass in mulse mensis der Name einer italischen Region zu stecken scheine - welche das sein kann, sagt er nicht, obwohl wir die italischen doch kennen. Gemeint ist, wie längst feststeht, der mons Feleter, die heutige Stadt S. Leo bei S. Marino. Erwähnt wird der Ort zuerst bei Prokop b. Goth. 1, 11: ἔστι δὲ καὶ ἄλλα φρούρια δύο Καίσηνά (καισινα die interpolirte Classe, κασινα die bessere) τε καὶ Μοντεφέρετρα (so Comparettis V und alle besseren Handschriften, μόντης φεράντης die interpolirten), für welche letztere Form Comparetti Movteφέρετρον in den Text gesetzt hat. Weiter wird der Ort genannt bei dem Ravennaten p. 273: Monte Feletre (mons felleris Guido) und in der Biographie Papst Stephans II.: Monte Feretri oder Felitis (1 p. 454 Duch.). Die Gleichung des Namens mit dem heu-

tigen S. Leo beruht auf Liutprand (hist. Otton. c. 6) und ist auch dadurch gesichert, dass das Gebiet Monte Feltre heisst. Noch heute giebt es in S. Leo eine Kirche des heiligen Severinus und wird jährlich sein Gedächtniss daselbst geseiert. Dei Eugippius wird Feletrem herzustellen sein. Die Weglassung von montem ist ebenso sicher ein Fehler der geringeren Classe wie die Substituirung des ungeheuerlichen mulsemensis regio anstatt des klaren und guten Texts der besseren Handschristen. Die Weglassung von montem ist ebenso ungeheuerlichen mulsemensis regio anstatt des klaren und guten Texts der besseren Handschristen.

65, 2 c. 45, 2 reversus ad hospitium ... interrogantis fuiset ex more nutu signoque pulsatus, wie beide Classen haben, ist richtig und interrogantis mit nutu signoque zu verbinden; interrogatus (M), was Sauppe und Knöll ausgenommen haben, ist Interpolation.

65, 3 c. 45, 2 orasse et I richtig, orasset II.

66, 6 c. 46, 4. 5. 6 tunc... 23 rettulisse miracula I; in der zweiten Classe fehlen diese zwei Wundergeschichten und diese Abweichung ist auch in das Capitelverzeichniss übergegangen. Knöls Argumente für die Unechtheit der in II fehlenden Stücke (S. 486) sind zwar weitläufig, aber unschlüssig. Wenn Eugippins den Bericht über die Wunder abschliesst mit den Worten multis plura scientibus, so folgt daraus "offenbar" nicht, dass er selbst keine anderen kennt als die angeführten; der Gedanke ist vielmehr, dass er noch andere berichten und auch belegen könnte. Die Aeusserung verträgt sich auch vollkommen mit der in dem Brief an Paschasius enthaltenen, dass der Ueberbringer diesem noch eine Reihe anderer Fälle werde

<sup>1)</sup> G. B. Marini saggio di ragioni della città di S. Leo (Pesaro 1758) p. 322: Il comune di S. Leo sa ogni anno un' oblazione per un uspisio di messa alla chiesa di S. Severino posta presso la città.

<sup>2)</sup> Knöll (S. 495) fordert zu castellum den Zusatz der Region: "Engippins konnte doch nicht voraussehen, dass der Leser oder auch nur Paschasius dieses fast nie erwähnte Castell kenne" — als ob das Publicum des Eugippins nicht Ortschaften genug gekannt hätte, die Knöll nicht finden kann. "Rathlos stehen wir vor dem Wort mulsemensis. Was verbirgt sich dahinter? Hier verlassen uns die Mittel der Nachforschung. So viel scheint aus dem Zusammenhang hervorzugehen, dass der Ort nicht weit von Neapel gelegen haben kann und dass daher an Monte Feltre in Umbrien nicht zu denken ist". Warum der von der Donau nach Neapel gebrachte Sarg nicht eine Zeit lang in S. Leo gestanden haben kann, ist "aus dem Zusammenhang" nicht zu entnehmen; und darüber, ob auch serner an Monte Feltre gedacht werden kann, steht die Entscheidung in letzter Instanz nicht bei Pius Knöll.

berichten können. Wenn an anderen ähnlichen Stellen der Biographie der Autor nur ein einziges Beispiel wunderbarer Thaten des frommen Mannes anführt, so kann ihm darum doch nicht verboten werden bei der vorzugsweise wichtigen fortwirkenden Wunderthätigkeit des Todten drei Fälle zu erwählen. Ebenso wenig folgt daraus, dass er erklärt sich kurz fassen zu wollen, dass er nur eine Heilung berichten darf. Dass die Wendungen sich wiederholen, liegt in der Sache; warum es ,läppisch und ungeschickt' sein soll, dass der Blinde, als der Leichenzug vorbeikommt, die Umstehenden fragt, was der Lärm bedeute, habe ich mich vergebens bemüht zu begreifen. Nach meiner Ansicht giebt weder was der Abt des neapolitanischen Klosters von dem blinden Laudicius berichtet noch die Erzählung von dem Kopfschmerz des Marinus primicerius cantorum sanctae ecclesiae Neapolitanae irgend begründeten Anstoss.

- 67, 1 c. 45, 6 scheinen die in I mangelnden Worte sunt curati et diversis obstricti langoribus, namentlich nach Vergleichung der analogen 64, 15 nicht wohl sehlen zu können.
- 69, 19 ep. Pasch. 5 sertis decorati perennibus I passt vortrefflich zu der civica corona, wogegen gestis II für sertis ungeschickt aus 69, 5 entnommen ist.

Von der Beurtheilung dieser Einzelfälle hängt das Gesammtresultat ab.

- 1. Die Fehler der ersten Classe sind nicht bloss minder zahlreich als die der zweiten, sondern fast durchgängig einfache Verschreibungen. Die sichersten und bedeutendsten sind 52, 1 integritatem für integri gegen den Text der Chronik und 54, 12 das fehlende illa gegen den Text des Sulpicius, weiter die übrigens in der Classe nicht durchgeführte Verwandlung des Aenus in den Rhenus (zu 37,5). Die sonst vorher aufgeführten 27,24. 34,8. 38,14. 39, 17. 40, 2. 5. 45, 10. 47, 19. 48,8 (zu 45, 10). 67, 1 sind zum Theil unsicher und sämmtlich einfache Schreibversehen; von absichtlicher Entstellung der Ueberlieferung ist diese Classe frei.
- 2. Wo bei Eigennamen Classenunterschiede hervortreten, hat durchaus die erste Classe die reine oder die reinere Form, die zweite die corrupte: so Titas Titis 1, 9; Ferderuchus Fredericus 12, 2; Materni Martini 35, 1; Tiburnia Tigurnia 36, 1; Boiotro Boitro 39, 14; Giso Gisa 56, 18. Dabei ist vor allem bemerkenswerth, dass in drei von den sechs Fällen nicht

einsache Schreibversehen vorliegen, sondern Interpolationen, da die Namen mehrsach mit derselben Disserenzirung wiederkehren, Ferderuchus zum Beispiel und Fredericus ebenso im Capitelverzeichniss sich gegenüberstehen wie im Text. Also muss der Archetypus der einen Classe interpolirt worden sein; und allem Anschein nach ist dies der der zweiten gewesen.

- 3. Auch an anderen Stellen hat sicher Interpolation stattgefunden; so 4,7 bei den allein in der zweiten Classe erscheinenden Worten tamen quid . . . tacebe; 13, 3 bei der Notiz über die Söhne Attilas; 66, 6 bei der in das Capitelverzeichniss übergegangenen Differenz der drei und der einen Wundergeschichte. Gleichartige, aber geringere Interpolationen begegnen ost, so 42, 5. 51, 9. 52, 22. 69, 19. Nicht um Schreiberversehen handelt es sich hier, sondern entweder der eine Text oder der andere ist absichtlich verändert worden. Meines Erachtens ist dies der der zweiten Classe; denn den Zusatz 4,7 macht der Zusammenhang unmöglich und denjenigen 13, 3 die Verwandtschaft mit Prosper mehr als verdächtig. Sauppe, der etwas von Kritik verstand, ist offenbar hauptsächlich durch diese Stellen zu seinem Urtheil über das Handschriftenverhältniss geführt worden; und wer nach diesem Urtheil jene Interpolationen wieder aufnimmt, weist sich damit ausreichend seinen Standpunkt an. Ueber den dritten Fall lässt sich aus inneren Gründen nicht entscheiden; aber die Vergleichung der beiden anderen spricht auch hier für die Ursprünglichkeit des Textes der ersten Classe.
- 4. Der erste Text ist bis in das achte Jahrhundert hinein beglaubigt, während von den Besonderheiten des zweiten dies nicht erwiesen werden kann. Die in die italische Chronik aufgenommenen Stellen entscheiden insofern nicht rein, als dieser Text über unsere beiden Classen hinausreicht; 51, 13 si qua I (gegen quae II) und 51, 21 inter I (fehlt II) stimmt die Chronik mit I, dageges 52, 1 integri II (gegen integritatem I) mit II. Aber die Eigennamen Ferderuchus und Giso so wie den mons Feleter geben die gests episc. Neap. in den Formen der ersten Classe.

Es liegen uns also wohl zwei von einander unabhängige Texte vor, aber nicht zwei gleichwerthige, sondern ein reiner hier und da durch kleine Schreibsehler entstellter und ein mehrsach schwer interpolirter. Jenem ist Sauppe gesolgt, obwohl er ihn nur unvolkkommen kannte; diesem solgt Knöll, obwohl er beide kennt, ja

den ersten uns zuerst in besserer Gestalt kennen gelehrt hat. Er folgt ihm so blind, dass er auch da an der zweiten schlimmbessert (51, 9), oder verzweifelt (64, 13), wo der bessere Text das einfach Richtige bietet.

An dieser Auffassung wird auch die Untersuchung der deutschen Handschriften nichts Wesentliches andern, die allerdings, wie schon bemerkt ward, noch aussteht. Sauppe hat von einer derselben eine umfassende Probe gegeben und danach alle als werthlos bezeichnet, Knöll sie in Folge dessen vollständig ignorirt. sind sie nicht erledigt. So weit ich Handschriften dieser Kategorie untersucht habe, sind sie nicht contaminirt, sondern in sehr verschiedenartiger und arger Interpolation aus einem und demselben Archetypus abgeleitet, welcher selbst zwar auch übel interpolirt ist, aber weder auf die eine noch auf die andere Classe der italienischen Handschriften zurückgeführt werden kann, sondern eine selbstständige Stellung einnimmt und, wenn er auch kaum wesentliche eigene Textverbesserungen giebt, doch vielleicht in manchen Fällen, wo die beiden italienischen Classen sich gegenüberstehen, die Entscheidung geben wird. Indess wird diese noch nicht abgeschlossene Untersuchung das Gesammtergebniss nicht verschieben.

Ist die Sachlage in der bisherigen Darlegung richtig entwickelt, so ergeben sich daraus für die Kritik der Biographie zwei weitere Gesetze oder vielmehr dasselbe Gesetz in zwiefacher Anwendung, einmal dass jede Lesung einer Einzelhandschrift, wenn die anderen derselben Classe mit der anderen Classe übereinstimmen, Schreibfehler oder Interpolation ist, zweitens, dass die Lesung, in welcher die eine Classe mit einer Einzelhandschrift der anderen übereinstimmt, die des unseren beiden Recensionen zu Grunde liegenden Archetypus ist. Natürlich ist dabei abzusehen von geringfügigen und nicht nothwendig auf Gleichheit der Vorlage zurückgehenden Uebereinstimmungen. Bei der Durchsicht des Knöllschen Apparates, welcher durch die gedankenlose Aufnahme auch der gleichgültigsten orthographischen Differenzen übel verdunkelt wird, übrigens aber durchaus gewissenhaft und zuverlässig erscheint, habe ich beide Consequenzen der vorher entwickelten Auffassung bewährt gefunden.

Die Werthlosigkeit aller Varianten nicht der Classe, sondern des einzelnen Exemplars, hat der Sache nach im Wesentlichen auch Knöll anerkannt, indem er diesen zwar in seinem Apparat den breitesten Raum gewährt, im Text aber davon nur in einem

Kall Gebrauch gemacht, hat, und hier mit Unnecht. • 9 p. 28 fregt den auf Anondaung des Seveniaus geläste Gefangene dessen: Abgegandten, ob er ihn nicht zu diesem Gottesmenn führen künne, dem er angewiesen sei Märtyrerreliquien zu übergeben. hoiset en weiters menting dominis dei eine en aenactibus paraesantavit, qui, debita saneterum Gervarii et Protesii mertyrum reliquies honore suscipione in basilica . . . egllecavit. Dieg. ist entypoler soblecht: erzählt, oder lückenhaft; der Abgesandte muss nicht sieh, sonden den Bringer der Reliquien, dem Severinne vorstellen ader auch von dam, Tetgen die Reliquien, in Empfang nehmen und dann sich mit diesen, zum, Severipus begehen. Aben wenn die schlechteste der zugenagenen Handschriften, die Meilander, nach praegentenit einsatzt: neliquigaqua: sangtonum, ab: ea suscipione vino dej detulit, so ist dessit die Confusion, nur gesteigert, da ch es auf den Bringer bezogen: werden: muss, worken aber nur Savaniaus und dessen Bete genannt, werden; allem Anschein nach ist hier die Correctus eines Absohneibers mit der überlieferten Lesung übel eumulint und soll es etwa haisson; tunc nuntius hominis dei reliquies sanctorum ab co susceptas, vire, dei detulit unter Streichung der solgenden. Worte. Dess Sauppe und nach ihm Knäll jenen schlechten Flick behen stehen lassen, kann nicht gebilligt werden; ob eine Laske anzunehmen ist, steht dahin.

Wichtiger ist die zweite Regal, dass bei Dissenzen zwiechen CG und I, die zweite Classe, bei Dissenzen zwischen T und N und M die erste entscheidet. Dass dies nicht auf jede kleine Variante erstrackt werden darf, ist schon gezagt werden. 16,3 ateht mele partis CG, male paratis in L und der zweiten Classe; dies Zusammentressen kann zustillig und jene Lesung die echte sein. 25,4 ist studiesies wahrscheinlich mit CL zu schreiben, obwehl G mit der zweiten Classe studiesus hat; denn diesen Gehrauch des Comperative!) gehört zu den Besondenheiten der nicht selten eigenantigen eugippischen Schreibweise. Die Formen menenum 44, 2 und eenum

<sup>1)</sup> anime, promptiore mandavit 2, 1 (in II heravecerigist) — cities 14, 4, 52, 2 — evidentius 16, 15 — vehementius 20, 5, — metarius 25, 12 sollicitius 26, 9 — religiosius 29, 2 — attentius 31, 7 — velecius 42, 5 — instantius 42, 9, 43, 4 — enixius 58, 15, 23 — celebrius 69, 14.

<sup>2)</sup> Eine der merkwürdigsten Eigenthümlichkeiten ist, wie Sauppe nachgewiesen hat, in den Ortsnamen der constante Gebrauch des indeslinebel behandelten Ablativs, Batavis für Batav-, Boiotro für Boiodun- u. s. w. Die

21, 11 hat Knöll mit Recht nach II in den Text genommen, obwohl mit I M dafür die gewöhnlichen setzt. Aber von solchen Minutien abgesehen, ist die gegenseitige Correctur von CG und L durch die zweite Classe evident und nützt diese Classe überhaupt der Kritik mehr dadurch als durch die ihr eigenen Lesungen. Eher könnte bestritten werden, dass der Zutritt einer Einzelhandschrift der zweiten Classe zu der ersten für diese entscheidet; aber bei keiner der drei zugezogenen begegnen Spuren von Bittographie oder Contamination und da sie von einander unabhängig sind, so können die Lesungen des Originals in jeder selbstständig bewahrt sein. Einige Beispiele mögen dies erläutern.

I mit T gegen NM:

- 5, 2 iactantiam] iactandam NM
- 33, 6 alluuione] illuuione NM
- 39, 11 sacerdotii] sacerdotis NM
- 45, 9 hortatibus] hortationibus N, oracionibus M

I mit N gegen TM:

- 13, 13 quadam die quodam die TM
- 14, 18 quidam] quidem TM
- 42, 13 sed presbytero] TM, während N mit I die Worte weglässt
- 44, 13 omnes] IN, fehlt TM
- 50, 1 ex quibus unum erat favianis] IN, sehlt TM
- 56, 18. 23 giso] I N, gisa TM
- 65, 17 lucullano] IN, luca(l)lano TM

I mit M gegen TN:

- 16, 4 diu denegata] CG, diu negata LM, dure negata TN
- 29, 17 inuisendi] inuisendae TN
- 44, 20 indutiis] indiciis TN
- 64, 10 idem] eiundem TN

Die Verderbnisse des Archetypus der zweiten Classe gegenüber der ersten sind wahrscheinlich zum Theil im Wege der Aenderung entstanden und in diesem Fall in verschiedenem Umfang in die Abschriften übertragen worden. Es ist danach auch die Heranziehung des Vallicellianus durch Knöll wohl gerechtfertigt.

Derjenige Text der Biographie, den wir mit unseren Hülfs-

einzige Ausnahme macht Lauriacum, welches daher in regelmässiger Weise flectirt wird.

mitteln herzustellen vermögen, erscheint auffallend rein. Sicher verdorbene Stellen, die durch die handschriftlichen Lesungen nicht zu bessern sind und als Fehler des Archetypus angesehen werden müssen, begegnen in verschwindend geringer Zahl.')

6, 2 et] ut

11, 11 affectum effectum (vgl. 53, 9)

28, 10 satis factionibus] satis actionibus (so ist wohl su schreiben)

33, 15 cher fluoise zu tilgen als inferius zu ändern

37, 22 pro re qua] re pro que

38,7 regis] regi

46, 12 stilla situla (?)

64, 13 feletem feletrem (oben S. 461).

Auch die Orthographie des Urexemplars, so weit sich diese aus der Ueberlieferung erkennen lässt — die üblichen Schnitzer der Schreiber des zehnten und elften Jahrhunderts kommen natürlich nicht in Betracht — ist derart, wie sie dem Zeitgenossen Cassiodors und einem gebildeten Geistlichen wohl beigemessen werden kann: obesdire, spiritalis, internicio, Danuvius<sup>2</sup>) hat das Urexemplar correct geboten und mit Ausnahme von locusta statt lucusta wüsste ich keine Fehlschreibung unserer Handschriften zu bezeichnen, die sich mit Wahrscheinlichkeit auf den Archetypus unserer beiden Recensionen zurückführen liesse. Bei dieser Schrift des sechsten Jahrhunderts haben zwischen dem Original und unseren Abschriften vermutblich nur wenige Zwischenglieder gelegen.

Berlin.

TH. MOMMSEN.

<sup>1)</sup> Unnöthige oder irrige Aenderungen sind nach meiner Ansicht vorgeschlagen für dicturos 3, 24 (oben S. 456) — ducenta 47, 12, was wohl suchlich Anstosa glebt, aber darum aus der Wiedergabe einer mündlich umlaufenden Wunderanekdote nicht herauscortigirt werden darf — simplicibus 61, 3 — interrogentis 65, 2 (vgl. S. 462) — priorum 68, 14.

<sup>2)</sup> Danubius ist fost constant in CG, umgekehrt Danuvius sowoàl in L wie in der zweiten Classe, die überhaupt in der Orthographie dem Original wohl n\u00e4ber steht als die sonst bessere.

# MISCELLEN.

### ZU DEN FRAGMENTEN DES VALERIUS ANTIAS.

Bruchstücke des Valerius Antias von grösserem Umfang und in grösserer Zahl sind uns erhalten, soweit wie das Geschichtswerk des Livius unverkurzt vorliegt. Aus späterer Zeit bringt dessen Bearbeiter Orosius Fragmente des Antias zu den Jahren 608 = 146 (V 3, 3) und 649 - 105 (V 16, 3), an der ersten Stelle zusammen mit einem des Claudius Quadrigarius, den er auch beim Jahre 672 - 82 anführt (V 20, 6), sodass man sieht, das Verhältniss des Livius zu diesen beiden Annalisten müsse in den verlorenen Theilen ähnlich gewesen sein, wie in der vierten und fünsten Dekade. Das letzte zeitlich bestimmbare Citat aus Antias bezieht sich auf das Jahr 663 - 91 (Plin. n. h. XXXIV 14). Ausser diesen Fragmenten besitzen wir anscheinend aus den späteren Partieen seiner Annalen noch ein halbes Dutzend, von denen nur eines bisher fixirt ist. Es steht mit zwei anderen von ihnen in dem Capitel des Gellius VI 9 über Reduplication bei Persectformen:

- § 9. Valerius Antias libro annalium XLV scriptum reliquit: Denique Licinius tribunus plebi perduellionis ei diem diwit et comittis diem a M. Marcio praetore peposcit.
- § 12. Probus Valerium Antiatem libro historiarum XXII (schlechtere Handschristen XII), speponderant' scripsisse adnotavit verbaque eius haec posuit: Tiberius Gracchus qui quaestor C. Mancino in Hispania suerat, et ceteri qui pacem speponderant.
- § 17. Valerius Antias in libro historiarum LXXV verba haec scripsit: Deinde funere locato ad forum descendidit.

Die Beziehung der zweiten Stelle auf die Capitulation des Mancinus bei Numantia 618 — 136 ist deutlich; die der zwei anderen auf bestimmte Ereignisse soll hier versucht werden ohne Rücksicht auf die überlieferten Buchzahlen, von denen nachher die Rede sein wird. Bei § 9 bietet der Prätor M. Marcius den Ausgangspunkt. Das Pränomen Marcus kommt nämlich in der gens Marcia fast garnicht vor, und von den drei oder vier Leuten, die es dort führten, war nur einer Prätor, und zwar Stadtprätor im Jahre 549 - 205 (Liv. XXIX 11, 1. 13, 2). Selbstverständlich handelt es sich in dem Fragment des Antias um einen Stadtprätor. Ferner fällt unter die Prätur jenes M. Marcius ein bekannter, von den Volkstribunen eingeleiteter Perduellionsprocess. Es sei erlaubt, sur Probe das Fragment des Anties ganz unverändert in den Livianischen Bericht (XXIX 22, 7-9) einzufügen: Pleminius quique in eadem cause erant, postquem Romam est ventum, extemplo in careerem conditi. ac primo producti ad populum ab. tribunis apud praesccupatos Locrensium clade animes nullum misericordiae locum habuerunt. posten cum paepius producerentur, iam senescente invidia melliebantur irae et ipsa deformitas Plemini memariaque absentis Scipionis favorem ad vulgue conciliabant. donique Licinius tribunus plebi perduellionis ei diem dimit et comitiis diem a M. Marcio praetore pepescit. mortuus tamen prius in vinclis est, quam iudicium de eo perficeretur. Mir scheint das Fragment so gut in diesen Zusammenhang zu passen, wie man nur irgend wünschen kann. Der Tribun Licinius ist unbekannt, da Livius (XXIX 20, 11. 37, 17) nur drei von den zehn Volkstribunen dieses Jahres nennt, und ich vermag ihn mit keinem bekannten Licinius zu identificiren, aber das ist gleichgeltig.

Das dritte Antiasfragment bei Gellius hat Peter (rell. hist. Rom. I 275) auf eine von Valerius Maximus (V 10, 3) erzählte Begebenheit aus dem Jahre 636 — 118 beziehen wollen, doch dessen Worte: ut a rogo iuvenis protinus euriem peteret haben nur eine entfernte Ähnlichkeit mit: deinde funere locate ad forum descendidit. Statt jener Stelle vergleiche man damit die folgende Plin. XXI 10: Florum quidem populus Romanus honorem Scipioni tantum habuit. Serapio cognominabatur propter similitudinem suari cuiuedam negotiatoris. obierat in consulatu plebi admodum gratus dignusque Africanorum familia, nec erat in bonis funeris impensa. asses ergo contulit populus ac funus elocavit, quaque praeferebatur flores e prospectu omni sparsit. Die Schilderung des Leichenzuges brauchte bei Antias nur ein wenig ausführlicher zu sein, und das Sätzchen steht in dem richtigen Zusammenhange, zumal

da es sich auch abgesehen davon beweisen lässt, dass die Plinianische Notiz aus Antius gestossen ist. Einerseits ergiebt sich das aus dessen Stellung im Autorenverzeichniss des XXI. Duches, undererseits aus der Betrachtung der Nachricht selbst. Es ist nicht allein aus der Darstellung der Scipioneuprocesse die grosse Vorliebe des Antias für diese Familie bekannt, sondern dabei hat er, wie Mommsen (Röm. Forsch. If 466 A. 96) wahrschtitlich macht, noch einen besonders charakteristischen Zug eingeführt, der hier ganz ebenso wiederkehrt: Das Volk bringt durch freiwillige Beiträge für den populären und armen Scipio Geld zusammen, für Asiaticus zur Bestreitung seiner Festspiele (Plin. XXXIII 138), sur Nasica Strapio zur ehrenvolleh Bestattung. Dass bei Plinius itrihumlich zwei Manner, Vater und Sohn, in einen verschmolzen sind, fallt hicht seiner Quelle, sondern ihm selbst zur Last; er hatte VII 54 erzählt, ein Scipio -der Veter, Consul 616 - 138 - habe den Beinamen Serapio von seiner Ähnlichkeit mit einem Manne dieses Namens erhalten: is etat suari negotiatoris vile muncipium, und als er jetzt von estiem Scipio Nasica Serapio za berichten hatte, erinnerte et sich seiner früheren Stelle und wiederholte sie etwas ungenauer, ohne zu merken, dass es sich hier um den Sohn, Consul 643 - 111, handelte. Zwar hat man diesem bisher das Cognomen Serapio nicht gegeben, aber dass er es gleichfalls führte, ist von vornherein walfrscheinlich und vielleicht auch bezeugt. Dehn wehn von den erhaltenen Consularfasten nur die des Idacius den Vater Nasica rabione oder ruptone neunen und das Chronicon paschale den Sohn Naoikagitou, so Kegt doch wohl bei beiden eine ahnfiche Entstellung aus Nasica Serapio vor.

Die Bestimmung dieser beiden Fragmente des Ahtias ist nicht vereinder mit den überheiterten Buchkahlen. Man muss sich einemal klar müchen, was das heissen will, dass Antias im 22. Büche das Jahr 618 — 136 behändelte, dass er sein Werk bis zum Jahre 663 — 91, aber schwerlich sehr tiel weiter führte, mid dass es mindentens 75 Bücher umfässt haben soll. Livius kam zum Jahre 618 in seinem 55. und zum Jahre 663 in seinem 76. Büche, d. h. die zu jenem behandelte ein Buch durchschnittlich 11 Jahre, von jenem die zu diesem aber 3, so dass die Ausführlichkeit seiner Darstellung in den beiden Theilen etwa im Verhältniss 1:4 stand. Dagegen hätte Antias, wenn er im 22. Buche die 618 und ungefähr im 75. Buche die 663 gelangt wäre, im ersten Theil

seiner Annalen in einem Buch durchschnittlich 28 Jahre und im zweiten nur ein Jahr erzählt, sodass das Verhältniss sast 1:30 wird. Nun bedenke man, dass er schon in den srüheren Büchera z. B. bei den Scipionenprocessen ebenso aussührlich oder gar nech breiter wie Livius war, und man bekommt eine Vorstellung von dem Umsang seiner Annalen, bei der man schaudert. Selbst Dionys von Halikarnass mit seinen langathmigen Reden könnte sich mit diesem Riesenwerk nicht vergleichen lassen.

Vergleichen wir lieber die höchsten überlieserten Bücherzahlen anderer Annalisten und Geschichtschreiber aus republicanischer Zeit um nur die nächstverwandte Litteraturgattung heranzuziehen. Vor Antias schrieben Cassius Hemina mindestens vier Bücher und Piso mindestens sieben Bücher Annalen, ebenso wie Catos Origines und des Colius Antipater Punischer Krieg je sieben umfassten; aus der Zeit des Antias wird von Sullas Memoiren das 22. Buch citirt, von der historischen Monographie Sisennas und von den Annalen des Claudius Quadrigarius je das 23. und die etwas jungerea Annalisten bleiben noch unter diesem Mass, Licinius Macer mit wenigstens 16 und Aelius Tubero mit 14 Büchern. Doch Anties steht noch nicht allein; von Sempronius Asellio haben wir Citate bis zum 14. Buch und dann plötzlich eins aus dem 40. (bei Charis. II p. 195, 18), von Cn. Gellius bis zum 15. und dann eins aus dem 33. (Charis. I p. 55, 7) und gar ein zweites aus dem 97. (Charis. I p. 54, 18). Das aus dem 33. des Cn. Gellius bringt auch Priscian (VII p. 318, 4) aber aus dessen 30. Buch, und Priscian ist es auch, der ein 74. des Valerius Antias ansührt (IX p. 489, 6). Nun kann man natürlich bei dem Gelliusfragment, wo die Buchzahl relativ niedrig ist und wenig Anstoss giebt, durch leichte Aenderung Uebereinstimmung zwischen Charisius und Priscian herstellen, 1) aber mir scheint es verlorene Muhe, durch Aenderung der Zahlen hier etwas verbessern zu wollen. von den späten Grammatikern hat die alten Annalisten jemals in Händen gehabt und keiner brauchte zu befürchten. dass seine Zeitgenossen ihn controlliren würden. Desshalb haben sie einsach, um mit ihrer ausgedehnten Lecture zu prahlen, die hohen Buchzahlen frei erfunden.

<sup>1)</sup> Es ist übrigens das einzige dieser Bruchstücke, das sich auf ein bestimmtes Jahr beziehen lässt, aber für die Eintheilung des Gesammtwerkes des Gellius ist auch daraus nichts zu gewinnen.

Bei Leuten ihres Schlages wird hoffentlich kein Widerspruch gegen diese Annahme erhoben werden, aber man kann vielleicht auch dem gelehrten Verfasser der Noctes Atticae nicht den Vorwurf ersparen, dass er es ebenso machte. Er schneidet ja auch sonst gelegentlich auf, z. B. wenn er (IX 4) ganz hübsch erzählt, wie er bei einem Antiquar in Brundisium ein paar seltene alte Bücher erstanden hätte, und aus ihnen Proben zu bringen vorgiebt, während er in Wahrheit das Ganze aus der Naturgeschichte des Plinius (VII 10 ff.) abgeschrieben und noch mit zwei Autorennamen ausgeputzt hat, die er darin nicht las, sondern aus Eigenem hinzuthat (vgl. Mercklin Jahrb. f. Phil. Suppl. III 642 f.). In dem Capitel über die Reduplication stehen die drei Antiasfragmente, wenn sie in die Jahre d. St. 549, 618 und 643 (oder nach Peter 636) gehören, in chronologischer Reihenfolge, wie jeder, der mehrere Beispiele für dieselbe Sache aus einem Geschichtswerk nimmt, sie selbstverständlich anordnet. Dann sind aber die Buchzahlen in der Folge XLV, XXII, LXXV unhaltbar. Die erste und dritte müssen gefälscht sein; wer sie nicht einfach verwerfen will, kann sie verbessern, indem er bei beiden die L weglässt. Bei dieser Annahme fallen nämlich die Ereignisse

von 549 bei Antias ins 15. Buch, bei Livius ins 29.,

- , 618 , , , 22. , , , , 55.,
- " 643 ". " " 25. " " " 64.,

d. h. die Aussührlichkeit der Darstellung bis 618 und die der Erzählung von 618 bis 643 standen bei Antias im Verhältniss 1:3½ und bei Livius 1:4, während sich beim Festhalten der überlieserten Zahlen für jenen das unglaubliche Verhältniss 1:30 ergab. Diese Berechnung dürste wohl jeden überzeugen.

Ganz unverdächtig ist des Gellius Citat aus dem 22. Buche des Antias und eines des Charisius aus demselben Buche (II p. 208, 1). In diesen Fällen berufen sich beide auf zuverlässige Autoren, aus denen sie die Citate übernommen haben, Gellius auf Valerius Probus und Charisius auf Flavius Caper. Da nun Caper selbst schon sehr stark von Probus abhängig war, so ist es möglich, dass dieser Grammatiker gegen das Ende des ersten nachchristlichen Jahrhunderts der letzte seiner Zunft war, der den Antias vollständig auf seinen Sprachgebrauch hin durchgelesen und durchgearbeitet hat. Vielleicht verbirgt er sich auch unter der Maske eines Freundes des Gellius, der als homo lectione multa exercitus, cui

plerume ontain veterum ditterarum quantita, meditata evigilataque erant, unter anderen Beispielen für eine grammstische Construction auch eins aus dem 24. Buch des Antias bringt (Gell. I 7, 10 die Buchzehl hier ausgeschrieben, nicht in Ziffern), wogegen sich keine Bedenken erheben. Der Umfang der Ampalen des Antiss hatte pach allem Gesagten hechstens gegen dreissig Bucher betragen; von denen seiges Zeitgenossen Claudius Quadrigarius, der anscheinend erst mit dem galtischen Brande begann. aber sicher noch die Geschichte Sullas behandelte, sind 23 als Minimum bezeugt, also wird die Aussührlichkeit beider in der Schilderung der drei Jahrhunderte vom grossen Keltenkrieg bis zum Bundesgenossenkrieg ungefähr die gleiche gewesen sein. Piso, Antias, Livius bezeichnen drei Stufen der Entwickelung rombischer Historiographie. Wenig mehr als sieben Bücher umfassten die magern (sons exciliter scripti Cic. Brut. 106) Annalen des ersteu; etwa dreimal') ausführlicher behandelte der zweite denselben Zeitraum, und seine Darstellung erweiterte der dritte um mehr ale das Doppelte. Diese Voretellung verträgt sich mit Allem, was man alt sicher von diesen Historikern annehmen konn. Nicht vor der Fluss der Erzählung wurde nach und nach breiter, sondern auch, ww ihr aus neuen Quellen auströmte, liess sie anschwellen. Bei Antiss entsprang wohl viel der eigenen Phantasie und anderes den Ehrenndenkmalern und mündlichen Traditionen vornehmer Familien; Livius hat night nur auerst aus Quellen, wie Catos Rodon (vg), Liv. XXXII 43, 1) geschöpft, sondern vor Allem seinem Geschichtswerk didurch eine reiche Fülle neuen Stoffen, wie neuen Reizes zugeführt, dass er in die trübe und trüg flicusenden Darbtellunges römischer Annalistik den mächtigen Strom binüberleitete, der we anderen Höhen entspraugen abseits von ihr und einsem dahinrauschte, die Geschichte des Polybios.

Berlin.

F. MONZER.

<sup>1)</sup> Wenn sein ganzes Werk nicht drei, sondern vier Mal umfängreichest war, als das Pisonische, so ist dabei zu berücknichtigen, dest es ungestigen halbes Jahrhundert mehr behandelte, da jenes mit dem Fall von Karthegen und Korinth, spätestens mit dem von Numantia geschlossen haben dürste.

# LEGE PULSUS BEI TACITUS.

Ab exc. divi Aug. 3, 24 mehdet Tacitus die Rückkehr des D. Silanus, des Buhlen der jüngeren Julia, aus der Verbannung; im Jahre 20 n. Chr. konnte sie nach Verwendung des Bruders M. Silanus bei Senat und princeps erfolgen. Als dann M. Silanus ihm im Senate dankte, autwortete Tiberius, auch er freue sich darüber, dass sein Bruder von so langem Aufenthalte in der Fremde zurückgekehrt sei, und diese Rückkehr habe ihm auch rechtmässig zugestanden.

Schon die Bezeichnung als peregrinatio durch Tiberius zeigt, dass die Verbannung, in die D. Silanus gegangen war, formell eine freiwillige Entfernung war. Kein kaiserliches Edict hatte ihn relegirt, er hatte nur aufgehört, der Freund des Kaisers zu sein (amicitia Caesaris prohibebatur). Diesen Willen des Augustus erklärte Tiberius für fortwirkend, daran habe die Rückkehr des Silanus nichts geändert (neque reditu Silani dissoluta, quae Augustus voluisset), der aber ein rechtliches Hinderniss nicht im Wege gestanden habe: idque iure licitum, quia non senatus consulto, non lege pulsus foret.

Zu senatus consulto bemerkt Nipperdey: "Hierin liegt die richterliche Entscheidung mit, da D. Silanus als dem Senatorenstande angehörig vom Senat gerichtet sein würde." Dabei ist der Hinweis auf die richterliche Entscheidung des Senates richtig, aber die Meinung irrig, als Senator habe Silanus vom Senate gerichtet werden müssen; Andresen hätte sie bereits mit Rücksicht auf Mommsens Staatsrecht II, S. 119 A. 4. 2. 3 nachprüfen sollen. Lege pulsus zu erklären hat Nipperdey überhaupt nicht unternommen und hätte es bei seiner Meinung auch nicht richtig erklären können. Die Deutung, die sich mir dafür ergiebt, wird die Ansicht vom Senate als nothwendigem Gerichtstande des Silanus als unbegründet erweisen.

In den Handel der jüngeren Julia mit Silanus war Ovid ver-Wickelt und ist dabei relegirt worden; vgl. trist. 2, 131 — 137:

nec mea decreto damnasti facta senatus,
nec mea selecto iudice iussa fuga est.
tristibus invectus verbis — ita principe dignum —
ultus es offensas, ut decet, ipee tuas.

adde, quod edictum, quamvis immite minaxque, attamen in poenae nomine lene fuit: quippe relegatus, non exul dicor in illo.

Ovids Relegation war also nicht durch Senatusconsult, nicht selects indice, d. h. nicht durch das Urtheil einer quaestio erfolgt, sondern durch kaiserliches Edict auf Grund der magistratischen Coercitionsbefugniss des princeps. Senat und quaestio wären hier natürlich nicht genannt, wenn sie nicht competent gewesen wären; bei der quaestio denkt man an die auf Grund der lex Iulia de coercendis adulteriis vom Jahre 17 v. Chr. eingerichtete quaestio oder, bei der Auffassung des Augustus von dem Ehebruche mit seiner Tochter Julia, an die quaestio maiestatis.

Diese Angaben Ovids ermöglichen es, die Worte des Aelius Gallus bei Festus (p. 278, 6—10 Müller, p. 386, 6—10 de Ponor) bestimmter zu deuten, als es L. M. Hartmann, de exilio apud Remanos p. 29 gethan hat. Relegati dicuntur proprie, quibus ignominiae aut poenae causa necesse est ab urbe Roma alieve que leu abesse lege (Müller: leges cod.) senatuusque (Reitzenstein: senatuique cod.) consulto aut edicto magistratuus, ut etiam Aelius Gallus indicat. Das edictum principis gehört zu den magistratischen Edicten. Mit dem senatus consultum ist das Urtheil des Senates, mit lex das einer quaestio gemeint, die auf Grund eines bestimmten Gesetzes eingerichtet auf die durch das Gesetz für das Verbrechen bestimmte Strafe zu erkennen hat und, wie bekannt, in ganz anderer Weise an das Gesetz gebunden ist, als jedes ausserordentliche Verfahren. Die Verhängung der relegatio erfolgte demnach

- 1. durch richterliches Urtheil
  - a) einer quaestio,
  - b) des Senates;
- 2. auf Grund des magistratischen Coercitionsrechtes durch Edict. So erklärt sich auch que und aut in den Worten lege senatuusque consulto aut edicto magistratuus; lege und senatuus consulto gehören enger zusammen und beide stehen dem edictum magistratuus gegenüber. Hartmann hat mit Recht auf leges hingewiesen, die für bestimmte Vergehen Relegation als Strafe sestsetzten, aber nicht bemerkt, dass es sich hier nicht sowohl um Angabe der Rechtsgründe handelt, welche die Verhängung der relegatio rechtfertigen können, als vielmehr um diese Verhängung selbst, die auf verschiedene Weise ersolgte. Dagegen handelt es sich bei Tacitus

ab exc. 3, 27 leges . . . pellendi claros vires . . . latae sunt natürlich um Gesetze, die Rechtsgründe für Verbannung feststellen.

Ziehen wir nun die Consequenzen für D. Silanus. Lege pulsus bezieht sich auf Verbannung durch Urtheil einer quaestio. Silanus kann zurückkehren, er ist nicht durch magistratische Coercition, nicht durch kaiserliches Edict verbannt, Augustus hat ihn nur aus seiner Freundschaft gewiesen. Hätte ein kaiserliches Edict vorgelegen, so war die Verbannung des Silanus durch den Tod des Augustus ebensowenig beendet, wie die Ovids; Tiberius fühlte sich ja sogar verpslichtet, auch die private Feindschast des Augustus Ausser den vorausgegangenen Worten exilium sibi demonstrari intellexit ersetzt der Hinweis darauf bei Tacitus die ausdrückliche Angabe: non edicto principis pulsus. Silanus ist aber auch non senatus consulto, non lege pulsus, weder durch Senatsgericht noch durch das Urtheil einer quaestio relegirt. In seinem Falle ware also nicht nur der Senat, sondern auch eine quaestio competent gewesen, die adulterii oder, nach der schärferen Auffassung des Augustus, die quaestio maiestatis.

Den Fortbestand dieser quaestio maiestatis hat Mommsen a.a. O. S. 119 A.3 durch den Hinweis auf Tac. ab exc. 1,72; Suet. Tib. 58.8 tor die Zeiten des Tiberius und Augustus erwiesen. Fannius Caepio, den Tiberius (Suet. Tib. 8) reum maiestatis apud iudices fecit, war ein Mann senatorischen Standes; sein Process ist nach Dio 54, 3, 4.5 in das Jahr 22 v. Chr. zu setzen. In dasselbe Jahr fällt der Process des makedonischen Statthalters M. Primus wegen seiner Kriegführung gegen die Odrysen. Es war natürlich ein Hochverraths-, ein Majestätsprocess, und er wurde ebenfalls vor der quaestio maiestatis verhandelt; das δικαστήφιον ist das des στρατηγός, des Praetors (Dio 54, 3, 2. 3). Man sieht, von einem Anspruche von Männern des Senatorenstandes, vom Senate gerichtet zu werden, ist damals in alle Wege nicht die Rede. Eben diese vorgefasste Meinung hat Nipperdey veranlasst, senatus consulto bei Tacitus ab exc. 3, 24 so zu motiviren, dass die richtige Erklärung von lege pulsus als durch Urtheil einer quaestio verbannt, damit geradezu ausgeschlossen wurde. Das fällt um so mehr auf, als diese Deutung auch ab exc. 4, 43 als die einzig mögliche gefordert wird. An dieser Stelle finden wir eine Erwähnung des berühmten, wegen der notorischen Unschuld des Verurtbeilten berüchtigten Processes des P. Rutilius Rufus, der als legibus pulsus bezeichnet wird. Hier ist Nipperdey

nicht entgangen, dass legibus auf einen Richterspruch hinweist; bekanntlich (vgl. z. B. Liv. ep. 70; Rein, Criminalrecht S. 650f.) ist der Process des Rutilius Rufus vor der quaestio de pecuniis repetundis verhandelt worden. Und ab esc. 3, 24 lege pulsus auf etwas Anderes als auf des Urtheil in einem Quaestienenprocesse zu beziehen, liegt, wie wir gesehen haben, durchaus kein Anlass, ja nicht einmal eine Möglichkeit vor.

Strassburg i. Els.

K. J. NEUMANN.

#### THETTALOS.

Allgemein wird angenommen, dass Aristoteles in der Agnatur πολιτεία 18, 2 erzähle, dass Thettalos, nicht Hipparch, dem Harmodios seine Liebe angetragen habe. Nur Kenyon verauchte, auch hei Aristoteles die sonst allgemein im Alterthum vertretene Auffassung berzustellen, indem er vorschlug, die Worte Géstalog di νεώτερος πολύ και τῷ βίω θρασύς και ύβριστής als Paresthese auszuschalten. Dieser Versuch wurde jedoch von Kaibel (Stil und Text S. 167) mit schlagenden Gründen zurückgewiesen.") Trotzdem ist es mir mehr als unwahrscheinlich, dass Aristoteles wirklich dem Thettalos jene Rolle zugeschrieben habe, nicht weil er mit dieser Behauptung ganz allein stehen würde, auch nicht nur, weil unter dieser Annahme die weitere Erzählung des Capitels 18 unklar und unverständlich sein würde, sondern vor Allem, weil nach der sonstigen Gewohnheit des Aristoteles anzunehmen wäre, dass er seinen Dissens in einer so viel besprochenen Sache irgendwie, durch starke Hervorhebung oder durch Polemik, kenntlich gemacht haben wurde. Zweck dieser Miscelle ist zu zeigen, dass der Wortlaut eine mit der Vulgata völlig übereinstimmende Deutung zulässt. Ich proponire, die folgenden Worte als Parenthese resp. als gelehrte Anmerkung im Kaibelschen Sinne auszuscheiden: καὶ τοὺς περὶ Ανακρέοντα καὶ Σιμωνίδην καὶ τοὺς άλλους ποιητάς οὖτος ἦν ὁ μεταπεμπόμενος, Θέτταλος δὲ νεώτερος Danach lautet die Charakteristik des Hipparch: O de πολύ. "Ιππαρχος παιδιώδης καὶ ἐρωτικὸς καὶ φιλόμουσος ἦν — καὶ τῷ βίψ θρασύς καὶ ὑβριστής. Aristoteles zeichnet ihn zunächst

<sup>1)</sup> Vgl. auch Politik V 10, 1311 a 32 ff., wo die υβρις als Grund für den Sturz der Peisistratiden angeführt wird. Also das τῷ βίφ θρασὺς καὶ υβριστής muss nothwendig mit ἀφ' οῦ κτλ. verbunden werden.

nach seinen Neigungen und Passionen als einen zu Scherz und Liebeständsleien aufgelegten Musenfreund, darauf nach seiner Lebensführung (βίος)¹) als keck und übermüthig. Diese Charakteristik ist kunstvoll voraufgeschickt, um den Hereinbruch des Unglücks psychologisch zu erklären: der έρωντικός trägt dem Harmodios seine Liebe an, und die ερωτικός trägt dem Harmodios seine Liebe an, und die ερωτικός trägt dem Harmodios seine Liebe an, und die ερωτικός trägt dem Harmodios seine Liebe an, und die ερωτικός trägt dem Harmodios seine Liebe an, und die ερωτικός trägt dem Abgewiesenen zu den verhängnissvollen Beschimpfungen des vergeblich. Geliebten hin. Seine Anlagen, sein Temperament verschulden den Zusammenbruch des Hauses: ἀφ² οῦ καὶ συνέβη την ἀρχήν αὐτοις γενέσθαι πάντων των κακών.

Gegen diese Darstellung an sich wird sich kaum etwas einwenden lassen, wenn pur die Ausscheidung jener Anmerkung sich mit guten Grunden rechtsertigen lässt. Der erste Satz: , dieser (Hipparch) war es auch, der den Anakreon und Simonides und die andern Dichter kommen liess', giebt sich von selbst als eine Erklärung zu dem unmittelhar vorhergehenden quaopog des Haupttextes. Schwierigkeiten kann nur der zweite Satz machen: Θέτταλος δὲ νεώτερος πολύ. Läst sich ein logisches Band zwischen diesen beiden Mittheilungen knupfen? Ich gehe davon aus, dass in dem ersten Satz auf Hipperch in auffällig starker Weise mit ovrog in & hingewiesen wird. Das erweckt die Vorstellung eines Anderen, der ausgeschlossen werden soll. So sagt Aristoteles in derselben Schrift 23, 5: διὸ καὶ τοὺς φόρους οὖτος ην δ τάξας, womit er in starker Weise auf Aristides im Gegensatz zu Themistokles hinweist. So wird auch an unserer Stelle Hipparch durch das ovisog in Gegensatz zu einem Anderen gestellt; dieser Andere aber kann nur Thettalos sein, dessen grosse Jugend ehen hervorgehoben wird, um die Annahme, dass etwa er und nicht Hipparch die Dichter gerusen babe, zurückzuweisen. Ich übersetze hiernach den zweiten Satz: ,Thettales aber war viel zu jung dazu'. Aristoteles kannte also eine Version, wonach Thettalos, nicht Hipparch, der Dichterfreund war, und gegen diese Ansicht polemiairt er in der Anmerkung. Von dieser Version ist uns sonst keine Spur histerblieben. Eine gewisse Verwandtschaft mit ihr kann man vielleicht in dem Bericht des Ephoros sinden, der den Thettalos zu einem für die Gleichheit schwärmenden σοφός macht (Diod. X 17).

<sup>1)</sup> Für meine Deutung dürste auch sprechen, dass des τῷ βίφ einen stärkeren Gegensatz verlangt als νεώτερος.

Sprachlich dürste gegen meine Deutung nichts einzuwenden sein, ja, das ovrog kommt erst durch sie zu seiner Geltung. Ist es nun möglich, dass Thettalos so spät geboren ist, dass schon der blosse Hinweis auf seine Jugend genügte, um jene Version zu entkrästen? Anakreon ist nach dem Sturz des Polykrates (ca. 522) nach Athen gekommen; Simonides könnte schon etwas früher dort eingetrossen sein, aber nicht vor 528/7, in welchem Jahre Peisistratos starb.') Meine Deutung würde daher in sich zusammensallen, wenn wirklich, wie bisher allgemein angenommen wird, der Hegesistratos, der zur Schlacht bei Pallene (ca. 541) die Tausend Argiver heransührt, identisch wäre mit unserem Thettalos. Ganz abgesehen von dem vorliegenden Problem bin ich schossstütter zu der Ueberzeugung gekommen, dass diese Annahme irrig ist. Folgendes sind meine Gründe.

Aristoteles nennt den jüngsten Sohn des Peisistrates 17, 3, wo er ihn zuerst einführt: Ήγησίστρατος ῷ παρωνύμιον ἡν Oétralog. Einige Zeilen darauf nennt er ihn kurz Oétralog Das zeigt, dass Aristoteles diesen Peisistratiden mit seinem Paronymion zu nennen gewohnt war. Foiglich muss der Ansuhrer der Argiver, der mitten zwischen diesen beiden Stellen (17, 4) kurzweg als Ἡγησίστρατος bezeichnet wird, eine andere Personlichkeit sein. — Noch ein Zweites spricht dafür. Aristoteles stellt a. a. O. mit den Worten γημαι δέ φασι την Αργείαν οί μέν έχπεσόντα τὸ πρῶτον, οἱ δὲ χατέχοντα τὴν ἀρχήν zwei einander widersprechende Nachrichten über den Termin der Hochzeit des Peisistratos mit der Timonassa neben einander, ohne sich für eine zu entscheiden. Er hat den Termin also nicht gekannt. Hätte er aber gewusst, dass durch die unmittelbar vorhergehenden Worte die eine der beiden Angaben?) als unmöglich erwiesen wird, so hätte er das ganz gewiss in irgend einer Weise zum Ausdruck gebracht. Die erstere Version (ἐκπεσόντα τὸ πρῶτον) wird aber thatsächlich unmöglich, wenn der Hegesistratos, der im Jahre 541 die Argiver führte, mit dem Sohn der Timonassa identisch ist Da Peisistratos im Jahre 556/5 zum ersten Mal vertrieben wurde,

<sup>1)</sup> Dass auch Simonides erst nach dem Sturze des Polykrates nach Athen gekommen sei, wie Ed. Meyer, Gesch. d. Alt. Il S. 786 annimmt, habe ich nirgends bezeugt gefunden.

<sup>2)</sup> Auf welchen Zeitpunkt das zarezowra vie dezien zu besiehen ist, ist zweiselhast. Ich sehe daher hier davon ab.

heirathen können. Dann wurde ihm Iophon srühestens etwa 554 und Thettalos srühestens etwa 553 geboren sein können. Zur Zeit der Schlacht von Pallene 541 wäre also Thettalos hiernach höchstens zwölf Jahre alt gewesen, hätte also die Argiver nicht sühren können. Da sür Aristoteles aber der Umstand, dass ein Hegesistratos sie gesührt, eine Thatsache ist, so muss er diesen Heersührer sür eine andere Persönlichkeit gehalten haben, denn sonst hätte er jene Version nicht unbeanstandet geben können.

Der Einwand, dass Aristoteles eine neue Persönlichkeit nicht ohne jedes Distinctivum einsühren durste, zumal einige Zeilen vorher ein anderer Hegesistratos, allerdings mit seinem Paronymion, genannt war, ist leicht zurückzuweisen. Der ganze § 4 (Cap. 17), von  $\langle \hat{e}\pi \rangle \hat{e}\gamma \eta \mu \epsilon \nu \ \gamma \hat{\alpha} \varrho$  bis  $\tau \hat{\eta} \nu \ \hat{\alpha} \varrho \chi \hat{\eta} \nu$ , ist nichts als eine gelehrte Anmerkung, die nur die Worte des Haupttextes  $\hat{e}x \ \tau \hat{\eta} \varsigma$  (!)  $\mathcal{A}\varrho \gamma \epsilon \iota \alpha \varsigma$  erklären soll. Wenn in diesem Passus der Name des Führers der Argiver ohne jedes unterscheidende Merkmal genannt wird, so ist das nur eine Bestätigung für Kaibels Beobachtung (Stil und Text S. 21), ,dass die in den Anmerkungen erwähnten Persönlichkeiten meist ohne alle nähere Bestimmung eingesührt werden'.

Ich halte es aus den angegebenen Gründen für sicher, dass der Feldherr Hegesistratos mit dem jungsten Peisistratiden nicht identisch ist, und damit fällt der einzige Einwand, der sich gegen eine späte Ansetzung der Geburt des Thettalos erheben könnte. Es steht daher nichts im Wege, nach meiner Interpretation mit Aristoteles anzunehmen, dass Thettalos zu jung gewesen ist, um die Dichter nach Athen zu rusen. Es giebt noch einen Hinweis auf die Zeit seiner Geburt, und auch dieser spricht für unsere Annahme. Plutarch erzählt im Cato mai. 24, dass Cato als sehr alter Mann (σφόδρα πρεσβύτης) eine neue Ehe eingegangen und einen Sohn gezeugt habe. Als Analogie weist er auf Peisistratos hin, der auch schon erwachsene Söhne gehabt habe, als er die Ehe mit Timonassa geschlossen, mit der er dann noch den Jophon und Thettalos gezeugt habe. Danach wird die Hochzeit jedenfalls nicht allzu lange vor dem letzten möglichen Termine, dem Jahre der Schlacht von Pallene 541, vielleicht kurz vorher stattgefunden haben, und so ist es auch nach dieser Quelle nicht unwahrscheinlich, dass Thettalos erst nach der Schlacht von Pallene geboren ware. Auf die verlockende Hypothese, dass er seinen

Namen Hegesistratos eben nach jenem Helfer von Pallene erhalten babe, will ich natürlich kein Gewicht legen.

Dass Herakleides in seiner elenden Epitome (6) denselben Irrthum beganges hat wie wir alle bisher, kann nicht als Testimenium gegen meine Deutung gelten. Vielfeicht wird man mir aber entgegenhalten, dass Bei meiner Interpretation Aristoteles sich in einer Weise ausgedrückt habe, die fast nothwendig zu einer misuverständlichen Auffassung führen musste. Ich glaube, dass auch schon int vierten Jahrhandert die Autoren darauf rechnen konnten, dass in den zum Buchhandel bestimmten sorgfültig und exact geschriebenen Exemplares die von ihnen gewollte Trennung der State und Satztheile durch irguad eine Art von Interpunction sichtlich zum Ausdruck gebracht wurde. Ich denke da nicht an Interpunctionszeichen, sondern an die durch die Papyri uns schon vom deitter Jahrhundert an bezeugte Sitte, Sätze oder Satztheile durch Freilassung von Spatien augenställig von einander zu trennen. Diese primitive Satztrenaung, die bisher nur wenig beachtet zu sein scheint, tritt uns nicht nur in littererischen Handschriften, sendern segar in Urkunden entgegen, freilich meist nur in gans sorgfältig geschriebenen Exemplaren. Ich glaube, dass auch schon Aristoteles auf eine derartige ausserliche Kenntlichmachung seiner zahlreichen Parenthesen und Anmerkungen rechnen konnte, ähnlich wie wir uns heute auf die Mithülfe der modernen Interpunctionskunste verlassen. In vulgären Privatabschriften, wie dem Londinensis, bei denen auch an Papier gespart werden sollte, sind natürlich solche Spatien nicht zu erwarten.

Breslau.

ULRICH WILCEN.

### ROEMISCHES AUS AEGYPTEN UND ARABIEN.

l. L. Mantennius Sabinus und die übrigen praes. Aeg. unter Severus.

In einer von Borghesi (O. VIII, 241) veröffentlichten Inschrift erscheint als praes. Aeg. am 21. April 194 der uns durch CIL. XIV, 2955 (s. Prosopographia II p. 331 n. 131) bekannte L. Mantennius Sabinus. Wir haben dementsprechend in einer kürzlich herungegebenen griechischen Urkunde des Berliner Museums (U. B. M. 646), die vom 6. März 193 datirt ist, Marté[v]viog Zaßelvog zu lesen,

wie mir Herr Professor U. Wilcken auf meine Anfrage freundlichst bestätigte.

In dieser Urkunde aus den Regierungstagen des Pertinax haben wir den nach Alexandria gesandten Erlass vor uns, in welchem Sabinus auf Grund der Thronbesteigung des Pertinax (v. 13: τοῦ χυρίου ἡμῶν Αὐτοχράτορος Πουβλίου Α[λουΐο]υ [sic] Περτίναχος τοῦ Σεβαστοῦ [πρώτ]ου τῆς ἱερᾶς συνκ[λ]ήτ[ου] πατρὸς πατρίτος [sic]), neben dem sein Sohn P. Helvius Pertinax und seine Gemahlin Flavia Titiana Augusta genannt werden, eine 15 tägige Feier anordnet. Eine Abschrift dieses Erlasses lässt er den Strategen der Heptanomis am 6. März 193 nebst einem darauf bezüglichen Schreiben zukommen.

Zweisellos hat Mantennius Sabinus hier schon als praes. Aeg. sungirt. Wohl von Pertinax nach seinem Regierungsantritt zum Statthalter ernannt, richtet er vor seiner Ankunst in Alexandria den Erlass an die Alexandriner, nach seiner Ankunst daselbst die Abschrift an die Strategen der Heptanomis.

Ob er während des Interregnum des Pescennius Niger, dem Aegypten sofort zusiel (s. Fuchs, L. Septimius Severus, 14 A. 6; 87), im Amte blieb, ist ungewiss. Jedenfalls sinden wir ihn am 21. April 194 unter Severus als Präsecten.

Dahingestellt muss bleiben, ob sein Name als praef. Aeg. in einer Inschrift aus dem achten Jahre des Severus (199/200): CIGr. 4701 b (CIGr. III p. 1189 — Letronne Rec. II p. 463 n. 525) zu ergänzen ist. Wir kennen jedenfalls zwei andere zwischen dem zweiten und dem achten Jahre des Kaisers fungirende Statthalter:

M. Ulpius Primianus fungirt im dritten und vierten Jahr (CIGr. 4863; CIL. III, 51), so noch am 24. Februar 196.

Am 17. Epiphi des fünsten Jahres (11. Juli 197) finden wir Aemilius Saturninus (U. B. M. 15 II, 1),1) der zusammen mit

der Heptanomis s. U.B.M. 484, 9; 646, 1 — s. auch ClGr. 4956, 4957. — Es ist ganz ausgeschlossen, dass Jemand, der im Jahre 200 als praef. praet. amtirt, im Jahre 197 noch Epistratege ist, wie dies Klebs (*Prosopographia* I P. 36 n. 278) von Saturninus annimmt. Nicht anders verhält es sich mit der Ammahme Steins (Arch.-ep. M. s. O. XIX, 153 A. 19), der mit dem mindestens eist 154 als praef. Aeg. fungirenden M. Sempronius Liberalis (s. meinen Aufsatz in dies. Ztschr. XXXII, 224 f.) den U.B. M. 613 genannten Epistrategen Liberalis identificirt. Er geht dabei von der Datirung der Urkunde um das Jahr 150 aus, nimmt also als Intervall zwischen Epistrategie und ägyptischer

Plautianus praef. praet. ist und von ihm im Jahre 200 getödtet wird (Hirschfeld V. G. 230 n. 59).

Gegen Ende des Jahres 201 wird der bis dahin als pracs. Aeg. amtirende Maecius Laetus (s. dies. Ztschr. XXXII, 230f.) durch Subatianus Aquila ersetzt (s. a. o. O.). Er sungirt noch, wie uns Papyr. de Genève I, 1 n. 16 Col. I, 18, II, 19 sq. zeigt, im 16. Jahre des Severus: am 11. October 207 (s. Nicole, Rev. arch. 1894<sup>II</sup> p. 34 sqq.).

# II. Die focariae militum.

Im Anschluss an die Militärresorm des Jahres 13 v. Chr. 2) wird von Augustus das Eherecht der römischen Soldaten geregelt. Aus Gründen der militärischen Disciplin erhalten sie während ihrer Dienstzeit kein ims connbii. Eine "aussereheliche" Verbindung können sie eingehen — Concubinat mit cives Romanae, matrimonium iniustum mit peregrinae —; sie wird aber vom Militärgesetz ignorirt. Ein Zusammen-Leben und -Wohnen mit ihren "Weibern" ist ausserdem nicht gestattet.

Das letztere Verbot wird von Septimius Severus aufgehoben (Herodian. 3, 8, 4; Suidas  $\Sigma \epsilon \beta \tilde{\eta} \rho \sigma \varsigma$ ; s. meinen ,Concubinat S. 95).)

Präsectur ca. 4 Jahre an. Um 150 ist aber L. Munatius Felix praes. Aeg. (s. dies. Ztschr. a. o. 0. 223), von dem ein Rescript in der Urkunde verlesen wird (v. 28). Diese und damit die Präsectur des Volusius Maecianus ist also noch später anzusetzen, und zwar, wie ich in dies. Ztschr. a. o. 0. 227 angenommen, in das Jahr 175. — Wie gross der Abstand zwischen der Bekleidung der Epistrategie und der praesectura Aegypti ist, zeigt uns z. B. der cursus honorum des Ti. Iulius Alexander. Dieser begegnet uns im Jahre 41/42 als Epistratege (Bull. de corr. hell. 1895 p. 524), erst 68 als praes. Aeg. (s. auch Jung, Wiener Studien 1892, S. 260).

<sup>1)</sup> ήγεμόνος Σουβατιανοῦ Ακύλα κελεύσαντος πάντας τοὺς ἀπὸ ξέντς ὅντας κατισελθεῖν είς τὴν ἰδίαν έχομένους τῶν συνηθῶν ἔργων; s. Wilcken, Zeitschr. d. Savignyst. R. A. XVII (1896) S. 159 (U. B. M. 15. 159. 372. 484).

<sup>2)</sup> Ueber die ehelichen Verhältnisse der nach der Schlacht bei Actium entlassenen Soldaten gewährt uns, wenn auch geringen, Aufschluss U.B.M. 6284 Verso II. Stück.

<sup>3)</sup> Damit sallen zwar die Gründe sort, die zum Eheverbot gesührt haben. Dasselbe bleibt aber bestehen — s. meine gegen die Einwände Küblers Zeitschr. d. Savignyst. R. A. 1896 (XVII) S. 362—364 gerichteten Aussührungen ebenden 1897 (XVIII) S. 68 — und damit die Wirkungen desselben in privatrechtlicher Hinsicht. Das zeigt uns Ulpian. D. 49, 17, 8: si sorte uxor vel cognatus vel quis alius non ex castris notus, sowie die nachher zu besprechende U. B. M. 614 aus dem Jahre 216/217 n. Chr.

Der Soldat kann jetzt ausserhalb des Lagers, das er nur in den Dienststunden betritt, mit seiner Concubine (und uxor iniusta) zusammenleben. Dies ist eine ihm ausdrücklich vom Soldatenkaiser zum Schaden der militärischen Disciplin gewährte Concession. Der Soldatenconcubinat — denn um diesen handelt es sich vor Allem — erhält gewissermaassen rechtliche Sanction. Sie kommt zum Ausdruck in einer speciellen technischen Bezeichnung für die Concubine, welche sich nur in Quellen aus der Regierungszeit des Caracalla nachweisen lässt (Cod. J. 5, 16, 2: Jahr 213; Cod. J. 6, 46, 3: Jahr 215; U. B. M. 614: Jahr 216/217; CIL. XI, 39).1)

Servius bei Pomponius (D. 33, 7, 15 pr.) und Trebatius bei Ulpianus (D. 33, 7, 12, 5) nennen unter verschiedenen zum Küchendienst und sonstigen Verrichtungen in einer Kneipe, Taberne oder auf einem Gutshof verwandten Personen auch die focaria. Das Wort, das im Mittelalter für die "Pfarrersköchin" gebraucht wird, wird jetzt seit Severus die officielle technische Bezeichnung für die mit ihrem "Concumbenten" zusammenwohnende Soldatenconcubine.") Das zeigt uns U.B. M. 614 aus dem Jahre 216/17, wo es sich um einen Concubinat zwischen dem sesquiplicarius alae Antoninianae Gallicae M. Aurelius Iulius Ptolemaeus, der 211 die Civität erhalten hat, und . . . τῆς σ]υμβιωσάσης μοι γυναικὸς φωκαρίας Σεμπρωνίας Τασουχαρίου handelt (v. 13).

Gestattet der Kaiser das Zusammenleben des Soldaten mit einer "Frau", speciell mit seiner Concubine, der *focaria*, und erklärt es für vereinbar mit dem Militärgesetz, dann muss er dieser Thatsache

<sup>1)</sup> Orelli 2672 - CIL. IX, \*156 ist gefälscht.

<sup>2)</sup> Ich acceptire diesen von Merkel (Götting. gelehrte Anzeigen 1896 S. 955 A. 2) vorgeschlagenen Ausdruck.

<sup>3)</sup> Das Fehlen dieses Wortes in den Militärdiplomen 91 (= 53: Jahr 247) und 94 (= 56: Jahr 249/250) wäre daher nicht zu verstehen, wenn diese Urkunden sich nur auf den Concubinat beziehen würden. Schon aus diesem Grunde muss ich meine Behauptung (Concubinat S. 95 ff.) aufrecht erhalten, dass die Worte mulieribus quas secum concessa consuetudire vixisse probaverint sich auf die durch Severus den Soldaten allgemein gewährte Erlaubniss beziehen, mit ihren Concubinen (focariae) und uxores iniustae zusammen zu wohnen.

<sup>4)</sup> Er ist identisch mit dem U. B. M. 623 erwähnten Ptolemaeus, der gerade sesquiplicarius alae geworden ist. Die ala Gallica wird auch sonst erwähnt Bodl. Ms. Gr. class. e 67 (P) — Greek Papyri (Grenfell and Hunt) II n. 51: Jahr 143 und Brit. Mus. Pap. 649 — Greek Papyri I n. 48: Jahr 191.

auch in materieller Hinsicht Rechnung tragen: dem Soldaten muss der Sold erhöht werden, es wird ihm ein Zuschuss zur Unterhaltung der focaria gewährt, die auf Staatskosten erfolgt.1) Darauf beziehen sich die Worte des Herodian (3, 8, 4): καὶ γὰρ τὸ σιτηρέσιον πρώτος ηδξησεν αὐτοίς, καὶ δακτυλίοις χουσοίς χρησθαι ἐπέτρεψε γυναιξί τε συνοικείν, ebenso die auf die oben citirten Worte der U. B. M. 614, 13 solgenden (v. 14) ἀναλωμάτων δημοσίων.... Mit der Einfügung des Soldstenconcubinates unter dem technischen Names , Focariat' in den Rahmen des Militärreglements, mit der Unterstützung desselben aus Staatsmitteln hat der Kaiser aber ein Eingriffsrecht und eine Controlle erlangt. Die Eingehung des Focariates ist an die Erfüllung bestimmter Voraussetzungen geknüpst: der Soldat resp. die Familie der focaria hat eine Einlage, ein , Voraus'  $(\pi \varrho o \chi \varrho \epsilon i \alpha)$ , zu leisten, etwa zu vergleichen mit der , Caution' unserer Officiere (U. B. M. 614, 15f.: .....) έλατο ή μήτης ίχανῶς με παραχαλέσασα πεποιῆσθαι έχ τοῦ ίδίου την προχρ[είαν] ποιησ[.....] παρά τε αὐτης τῆς μητρὸς καὶ τῶν ταύτης υίῶν). Der Kaiser kann andrerseits durch Verfügungen von Fall zu Fall auf das rechtliche Verhältniss zwischen dem Soldaten und seiner focaria einwirken. Eine solche kaiserliche Entscheidung haben wir Cod. J. 5, 16, 2 (aus dem Jahre 213) vor uns. Nach den obigen Auseinandersetzungen ist hier der Gedankengang des Caracalla folgender: die focariae werden vom Staate — gewissermaassen als nothwendiges Uebel erhalten, und das genügt für sie; die Soldaten sollen sich nicht ausserdem für sie in Unkosten stürzen. — Die für den Concubinat (als rein thatsachliche Verbindung) im Allgemeinen (und damit auch für den Focariat) geltenden Bestimmungen werden jedoch nicht ausser Kraft gesetzt. Schenkungen an die Concubine im Allge-

<sup>1)</sup> Zu vergleichen sind die auf die praesides provinciae bezüglichen Maassnahmen des Severus Alexander (s. Concubinat S. 63).

<sup>2)</sup> In den Urkunden des Berliner Museums finden wir häufig den Autdruck προχρεία σπερμάτων, sowohl in den Listen der σιτολόγοι (U.B.M. 104, 105, 169, 172, 263, 279, 284, 294 u.s. w.) als in Pachtverträgen (U.B.M. 308). In letzterer, aus byzantinischer Zeit stammender Urkunde wird die προχρεία σπερμάτων, die Lieferung des Saatkorns, als dem Verpächter (γεούχος) zukommend bezeichnet. In der Bedeutung von Voraus, Anzahlung finden wir das Wort U.B.M. 295.

meinen, an die focaria im Besonderen sind an und für sich gültig. Der Soldat hat auch der focaria gegenüber vollkommen freie testamentifactio (CIL. XI, 39: M. Aureli Vitalis militis el. praet. Antoniniamae Ravenn. — Valeria Faustina focaria et heres benemerenti posuit).

Focaria ist also seit der Reform des Severus der technische Name für die Soldatenconcubine, wie dies allgemein schon Mommsen ClL. III p. 1912 behauptet hat, und tritt uns in diesem Sinne nur in den Quellen aus der Zeit des Caracalla entgegen. Die Inschriften, in denen wir für die Soldatenconcubine die Ausdrücke concubina, hospita, amica, pro uxore, ut uxor (s. Concubinat § 32) finden, gehören der früheren Zeit an. Die focariae sind weder mit den meretrices (γυναίχες πρὸς ἐναιρισμόν)¹) auf eine Stufe zu stellen, noch zu den stupro cognitae zu rechnen. Damit sind meine Aussührungen Concubinat § 24 (S. 97 ff.) hinfällig geworden.

# III. Praefecti montis Berenicidis.

L. Pinarius Natta. Tacit. ann. 4,34 nennt zum Jahre 25 n. Chr. als eine der Creaturen des Seianus einen gewissen Pinarius Natta, der auch von Seneca op. mor. 122, 11 erwähnt wird. Er war wahrscheinlich der Enkel des pontifex L. Pinarius Natta und Vater des Consuls des Jahres 83 n. Chr. C. Scoedius Natta Pinarianus (Borghesi O. V, 311; Nipperdey zu Tacit. ann. 4,34). Identisch mit dem bei Tacitus und Seneca Erwähnten dürste der in einer Inschrift aus Abellinum (CIL. X, 1129) geehrte praesectus (montis) Berenicidis sein (L. Pinario L. f. Gal. Nattae aed. II vir. q. tr. mil. leg. III. praesecto Berenicidis M. Bivellius C. f. Gal.). Die von ihm in Aegypten bekleideten militärischen Functionen sind demnach vor das Jahr 25 n. Chr. zu setzen.

L. Antistius Asiaticus. Dieser bisher unbekannte praef. montis Berenicidis hegegnet uns in zwei auf das 15. Consulatsjahr des Kaisers Domitianus (also das Jahr 90 n. Chr.) bezüglichen Inschriften aus Coptus (Flinders Petrie Coptes (1896) p. 26 — Cagnat l'année épigraphique 1896 n. 129 — CIL. III, 13580; Flinders Petrie l. l. p. 27 — Bull. de corr. hell. 1896 p. 169 ff. — Cagnat l. l. 1896 n. 130).

<sup>1)</sup> s. Bull. de corr. hell. 20 (1896) p. 169 ff. v. 19 — Flinders Petrie Coptos p. 27 — Cagnat Pannée épigraphique 1896 n. 130. S. auch Greek Papyri II n. 41 v. 26: Jahr 46 n. Chr.

M. Artorius M. f. Pal. Priscillus Vicasius Sabidianus. Er erscheint in einer irrthümlich (s. ClL. III, \*187; Jung Wiener Studien 1892, 253) für verdächtig gehaltenen Inschrift, die sich chronologisch nicht fixiren lässt: Dessau 2700; Prosepographis I p. 155 n. 977.

Nach diesen Bemerkungen ergiebt sich uns folgende Liste bekannter praef. montis Berenicidis:

- 1. L. Antistius Asiaticus: Jahr 90 n. Chr.
- 2. M. Artorius Priscillus Vicasius Sabidianus.
- 3. L. Iunius Calvinus: CIL. III, 32 vom 18. März 72 n. Chr.
- 4. L. Pinarius Natta: unter Tiberius vor 25 m. Chr.
- 5. D. Severius Severus: CIL. IX, 3083.
- S. auch CIL. III, 40 und 45 (Caesellius Quinti . . . .).

# IV. Der erste Statthalter der Provinz Arabia.

Der Statthalter von Syrien A. Cornelius Palma erhält im Jahre 105 n. Chr. den Austrag, den District von Bostra und Petra in Arabien mit syrischen Truppen in Besitz zu nehmen (Dio ep. 68, 14). Die Provincialära von Bostra beginnt mit dem 22. März 106. Es vergeht aber noch einige Zeit, bis die Provinz Arabia unter einem eigenen Statthalter und mit ständiger Besatzung geordnet und organisirt ist. Von dieser vollendeten Thatsache giebt uns ein neuerdings am Arnonsluss (W. Modschib — l'Oued-Mojīb) gefundener Meilenstein aus dem Jahre 110/111 n. Chr. Kunde (s. Ed. Michon, neuveaux milliaires d'Arabie découverts par le P. Germer-Durand p. 14 — Cagnat l. l. 1896 n. 135). Die auf demselben besindliche Inschrist lautet solgendermassen:

Imp. Caesar divi Nervae fil. [Nerva] | Traianus Au[g. Germ.] |
Dacicus pont. [maximus] | trib. pot. XV. im[p. VI. cos. V.] |
p. p. redacta in [potest.] | provincia A[rabia viam] |
novam a fini[bus eius] | usque ad mare ru[brum] |
aperuit et strav[it] | per C. Claudium Sever |
um leg. Aug. pro pr. | BACIAEY.

Im Jahre 110/111 ist also eine die Provinz von der Nordgrenze bis ans Rothe Meer durchschneidende neue Verkehrsstrasse unter dem Legaten Arabiens C. Claudius Severus vollendet. Er hat die Arbeiten geleitet, fungirt also schon einige Zeit (seit ca. 108 n. Chr., wo die legio III. Cyrenaica nach Arabien verlegt wurde), und ist als erster Statthalter der Provinz nach der provisorischen Verwaltung durch Palma anzusehen.

Von diesem C. Claudius Severus wissen wir sonst nichts. Sein Sohn ist wohl der Consul des Jahres 146 Cn. Claudius Severus Arabianus (s. Prosopographia I p. 399 n. 813). Verschieden von ihm ist ein Statthalter Arabiens aus der gemeinsamen Regierung des Marcus und Commodus (176 — 180 n. Chr.), von dem nur das cognomen Severus bekannt ist (s. jetzt Schumacher-Zangemeister in d. Mitth. u. Nachr. d. dtsch. Palastina - Vereins 1896 S. 49: Imp. Caesar M. Aur. An[t]oni[no] | Aug. Arm. Part. Med. Germ. Sa[rm.] | [et Imp. Caes. L. Aur. Commodo Aug. Arm. Part. Med.] | [Germ. Sarm.] opus valli perfec[t]um sub | . . . . Severo leg. Augg. pr. pr. c[os. des.; Corr.-Bl. d. Westdtsch. Ztschr. f. Gesch. u. Kunst 1897, 1 S. 25; s. auch CIL. III, 6027/28 — Le Bas-Waddington III, 2057 a u. b). Sollte er identisch sein mit dem Le Bas III, 2070 c genannten Statthalter (ἐπὶ Ἐρ]ουχίου? Σεουήρου [τοῦ λαμπρ. ἡγεμόνος]), würde sich ein Erucius? Severus (s. v. Rhoden, de Palaestina et Arabia previnciis Romanis [1885] p. 51) als leg. Augg. pr. pr. provinciae Arabiae für die Zeit zwischen 176 und 180 n. Chr. ergeben. -

Die bisher bekannte Liste und Chronologie der Statthalter Arabiens lässt sich an der Hand der neuesten Funde in folgender Weise ergänzen:

- 1. C. Claudius Severus: erster Legat, ca. 108/111 n. Chr.; bisher unbekannt.
- L. Aemilius Carus: wohl unter Hadrian (s. Ruggiero diz. ep. I p. 608; Liebenam V. G. S. 44; Prosopographia I p. 27 n. 219). Neu hinzugekommen eine Inschrift aus Amman (Philadelphia): Mitth. u. Nachr. d. dtsch. Palästina-Vereins 1896 p. 3 Cagnat l. l. 1896 n. 45 und 108.
- 3. Erucius? Severus: zwischen 176 und 180 n. Chr.
- 4. Name eradirt: 193 n. Chr. unter Pertinax, nach dessen Tode er sich dem Pescennius Niger anschliesst; er wird in den Untergang desselben verwickelt: Michon l. l. p. 13 Cagnat l. l. 1896 n. 134.
- 5. L. Marius Perpetuus (v. Rhoden l. l. p. 52 n. 11; Liebenam V. G. S. 47; *Prosopographia* II p. 347 n. 237): er fungirt 200 n. Chr. (trib. pot. VIII. cos. II) oder 205 n. Chr. (trib. pot. XIII. cos. III), wie sich aus Michon l. l. p. 8 Cagnat

- 1. 1. 1896 n. 133 ergiebt. Er ist wohl der Bruder des L. Marius Maximus.
- 6. Furius (Severia nus?): 213 n. Chr.; bisher unbekannt. Michon l. l. p. 30 Cagnat l. l. 1896 n. 136.
- 7. Flavius Iulianus: 286 n. Chr.; bisher unbekannt. Michon l. l. p. 32 Cagnat l. l. 1896 n. 137.

Berlin. PAUL MEYER.

### ZUM SENECAGEDICHT DES HONORIUS.

Es ist eigenthümlich, in wie mannigsacher Beziehung das kleine Gedicht des sogenaanten Honorius Scholasticus contra epistolas Senecae, das man in Rieses Lateinischer Anthologie als no. 666 abgedruckt findet, von Seiten der neueren Forschung verkannt und angesochten worden ist: noch in der neuesten Auflege von Teuffels Römischer Litteraturgeschichte ist (5. Aufl. § 491, 13) eine für das Verständniss des Gedichts entscheidende Stelle mit einer ganz salschen Auffassung des lateinischen Wortlautes (V. 11 potior, als Comparativ gefasst) herausgeschrieben, Manitius hat is seiner Geschichte der christlichen lateinischen Dichtung S. 314 des ganze Gedicht als ,jedenfalls nicht rein erhalten' bezeichnet, und, was den Text betrifft, so scheint mir seine Gestaltung bei Riese trotz aller Vorsicht des Herausgebers nicht überall geeignet, zum vollen Verständniss der Gedankenzusammenhänge des geschichtlich werthvollen kleinen Poems zu führen. Es soll hier darum kurz versucht werden zu zeigen, dass beinahe ohne jede Abanderung des überlieserten Textes eine sestgesügte Gedankenentwickelung in dem Gedicht sich nachweisen lässt, sobald nur die ihm zu Grunde liegenden thatsächlichen Umstände aus dem Text herausinterpretirt worden sind.

Honorius — seine Bezeichnung als scholasticus im Codex Valentinianus hilft uns bei ihrer Allgemeinheit kaum weiter — Honorius, wie sein Name wohl vermuthen lässt, ein Mann aus angesehenem römischen Geschlecht, ist von dem Adressaten des Gedichts, einem Bischof Jordanes, getaust worden; wir können das entnehmen aus den Worten V. 12 quem ut meneas lucem cordis habere facis; quem ist von Riese sehr richtig auf den Dichter selbst bezogen worden; das ut hat derselbe Gelehrte als hypothetisch aufgefasst, doch einfacher scheint mir, es in finalem Sinn zu nehmen; lucem cordis habere facis bedeutet die Bekehrung zum

Christenthum; Eduard Schwartz hatte die Freundlichkeit, mich auf die Analogie des griechischen  $\varphi\omega\tau\iota\zeta\varepsilon\iota\nu$  — ,tausen' hinzuweisen; nun verlangt nach seiner Bekehrung Honorius die weitere Unterweisung des Jordanes, als Fortsetzung des von dem Bischof auch in diesem Sinne (ut moneas) unternommenen Tausactes; er sagt cum te potior, Seneca meliore magistro (d. h. doch: wenn ich dich zum Lehrer gewinne, der du ein besserer Lehrer bist als Seneca), dann werde ich besser als der Lucilius des Seneca von dir lernen, non dubitare queam, Lucillo clarius illo Aeternas Christi sumere dantis opes.

Dieser Ankundigung seines Schülerverhältnisses zu dem christlichen Bischof hat der Dichter V. 1—10 zwei Vergleiche vorangeschickt, die beide den Einfluss der gestaltenden Kraft auf ein zunächst ungefüges Rohmaterial hervorheben; der eine betrifft die Fassung der Gewässer zur Quelle, der andere die Verarbeitung des Holzes durch Menschenhand. Nach diesen beiden Vergleichen kann es berechtigt erscheinen, wenn Riese an der überlieferten Anknüpfung der darauffolgenden Verse (11 ff.) mit sed Anstoss nahm und statt dieses sed ein sic verlangte; doch möchte ich die Ueberlieferung auch hier vertheidigen; sed hat steigernde Bedeutung, die höhere Bedeutung der erziehenden Thätigkeit gegenüber der Gestaltung von Naturgaben wie Wasser und Holz, berechtigt den Dichter wohl, mit der Adversativconjunction fortzufahren, zu dem externum opus (V. 10) des kundigen Zimmermanns tritt die innere Arbeit des Lehrers in Gegensatz.

Die zweite Hälfte des Gedichtes (V. 15—28) zeigt uns, wie der neubekehrte Römer sich die weitere Thätigkeit seines Bekehrers denkt: da er diesen mit Seneca, sich selbst mit dem Lucilius des Philosophen verglichen hat, so beherrscht diese Nebeneinanderstellung auch diesen Theil des Gedichtes; es heisst, streng nach der Ueberlieferung:

Cedat opus priscum vera nec luce coruscans nec de catholici dogmatis ore fluens. ille mihi commenta¹) dedit te vera docente nec dedit infida quae sibi mente tulit; nam cum de pretio mortis regnante perenni 20 Lucillum imbueret, hac sine morte perit.

<sup>1)</sup> So Bücheler einleuchtend richtig statt des überlieserten monimenta.

at tu cum doceas homines superesse beatos ex obitu Christum morte sequendo pia, erigis et Senecam dominus verusque magister ingeniis fidei me superare facis.

Der Ansang dieser Aussührungen ist ganz klar; das alte Werk, Senecas Moralbriefe, soll in den Hintergrund treten, denn es enthält die wahre Lehre nicht, die Honorius früher bei ihm gesucht hat; wir werden also schon jetzt darauf vorbereitet, dass Honorius seinen Bekehrer um neue Moralbriefe auf christlicher Grundlage bittet; schwerer zu verstehen sind die Verse 18-24; was bedeuten zunächst die Worte nec dedit insida quae sibi mente tulit? Wie des Folgende lehrt, ist nec mit tulit zusammenzunehmen und dansch der Relativsatz auf die Worte dedit bis mente zu erstrecken; Seneca hat selbst nicht erreicht oder gewonnen (tulit), was er mit einer sich selber nicht getreuen Gesinnung (infida sibi ments) Anderen hat geben wollen (dedit); des Todes nämlich ist er nicht gestorben (hac sine morte perit), auf dessen Werth er selber seinen Schüler einst hingewiesen hat; 1) desshalb kann, so sagt Honorius weiter, Jordanes mit seiner Lehre vom Glauben an Christus und die ewige Seligkeit seinen Schüler aufrichten und, wie es mit einem hübechen Oxymoron ausgedrückt ist, in der Geisteskraft des Glaubens weit über den römischen Philosophen erheben.

In engem Anschluss an diese Lobpreisung des von ihm erwählten Lehrers lässt Honorius von V. 25 bis zum Schlusse des Gedichtes seine Bitte folgen:

> Unde precor: Lucillum alium nec pectore talem Quae me nosse cupis scire precando iube. discipulumque tuum prius isto nomine ditans conforta revoca corripe duce mone.

Riese hat vor precando das Zeichen der Corruptel gesetzt; es ist zuzugeben, dass das Wort, mit iube verbunden, schwerlich als Bezeichnung des paränetischen Charakters der von Honorius gewünschten Unterweisungsschrift verstanden werden kann; dagegen

<sup>1)</sup> Die Worte de pretio mortis regnante perenni enthalten die einzige Corruptel, über deren Heilung zu völliger Klarheit kaum zu kommen ist; eine nähere Bestimmung zu mortis hat man jedenfalls zu verlangen; sie wäre mit Büchelers Conjectur (bei Riese) regnante tyranno wohl gegeben, doch liegt es nahe, bei regnante an einen terminus technicus der stoischen Philosophie zu denken; vielleicht ist regnante perenne möglich.

scheint es mir, mit scire zusammengenommen, einen guten Sinn zu haben: "besiehl mir, das was ich nach deinem Wunsche wissen soll (quae me nosse cupis) durch Beten zu ersahren (precando scire)"; das soll doch heissen: "lehre mich den Weg zur Weisheit, den der Christ zu betreten hat", und dass das in einem Buche, einem christlichen Seitenstück zu Senecas Büchern an Lucilius, geschehen soll, darauf scheint mir noch ganz besonders das prius iste nomine ditans von V. 27 hinzuweisen, das vor der Aufzählung aller Einzelheiten der Belehrung (V. 28) eine öffentliche Anerkennung als Schüler von Seiten des Jordanes zu sordern scheint. Honorius hebt mit einer seinen Wendung hervor, dass er es als Ehre (ditans) aussassen wird, wenn sein Bekehrer ihn in dem Widmungsprooemium der gewünschten Schrift als seinen Schüler bezeichnen sollte.

Frankfurt a/M.

JULIUS ZIEHEN.

#### ZV EVRIPIDES.

Eur. Med. 1181

ήδη δ' ἀνέλκων κώλον ἕκπλεθρον δρόμου ταχὺς βαδιστής τερμόνων ἀνθήπτετο, η δ' ἐξ ἀναύδου καὶ μύσαντος ὅμματος δεινὸν στενάξασ' ή τάλαιν' ήγείρετο.

"In der Zeit, in der man mit raschem Gehen ein Stadion durchmisst — also in 1½-2 Minuten — wachte sie mit entsetzlichem Stöhnen aus ihrer Ohnmacht auf'. Dass der erste Satz eine Zeitbestimmung enthält, sah schon einer der antiken Erklärer: vò διάστημα λέγει τὸ γενόμενον αὐτῆι ἐξ οὖ ἄναυδος ἦν μέχρις οδ έφθέγξατο. ὅσην γὰρ δύναται ροπήν καιροῦ ἔχειν ταχὺς δρομεύς από βαλβίδος αφεθείς μέχρι καμπτήρος, τοσούτον  $x\alpha i$   $\alpha \ddot{v} \tau \eta$   $\ddot{\alpha} v \alpha v \delta o \varsigma$   $\dot{\eta} v$ : nur denkt er fälschlich an einen wirklichen Wettlauf, während ταχὺς βαδιστής deutlich zeigt, dass das Minimum der zum Durchschreiten eines bestimmten Raumes nothwendigen Zeit zur möglichst präcisen Angabe des Intervalls benutzt ist, wie die alten ionischen Itinerare zu der Zahl der Tagereisen εὐζώνωι ἀνδοὶ (vgl. Her. 1, 72. 104) hinzusetzen. Der der Form nach coordinirte Satz ist dem Sinne nach ein Temporalsatz, zooούτου δε χρόνου διαγενομένου ὅσον στάδιον διελθείν, und die Kurze des Ausdrucks, welche dem Zeitbegriff kein ihn ausdrücklich

hervorhebendes Wort eingeräumt hat, darf nicht verführen, das temporare Imperfect in den hypothetischen Irrealis mit Halfe des av von árékxer zu verwandeln: es kommt gar nicht darauf an, ob Jemand wirklich ein Stadion abschreitet oder nicht, sendern ob Jeder sich das Abschreiten so deutlich vorstellt, dass er das dazu nöthige Zeitintervall unmittelbar empfindet, so ummittelbar, wie wenn wir von Minuten, viertel und halben Stunden sprechen. Nun ist aber das Stadion für den Griechen des fünften Jahrhunderts nicht nur ein Maass für räumliche, sondern auch für zeitliche Distanzen, wie neben den schon längst angesährten Versen Eur. El. 824 θάσσον δὲ βύρσαν ἐξέδειρεν ἢ δρομούς δισσούς διαύλους εππίους δεήνυσε die bisher unbeachtet gebliebene Stelle in Hippokr. Περί διαίτης ύγιεινής 5 p. 80 Littr. ausser jeden Zweifel stellt: οἱ δὲ λεπτότεροι καὶ ἀσθενέστεροι ἀπὸ σιτίων ποιείσθωσαν τὸν ἔμετον τρόπον τοιόνδε λουσάμενος θερμώι προπιέτω αχρήτου χοτύλην, ξπειτα σιτία παντοδαπά έσθιέτω καὶ μὴ πινέτω ἐπὶ τῶι σιτίωι μηδ' ἀπὸ τοῦ σιτίου άλλ' ἐπισχέτω δσον δέκα στάδια διελθείν, ξπειτα δε κτλ. Είπ moderner Arzt würde ,etwa 20 Minuten' sagen. Es liegt also an jenen Stellen der Medea und Elektra mit nichten eine dichterische Umschreibung vor, sondern eine ganz gewöhnliche Redensart des täglichen Lebens, die freilich in den tragischen Stil umstilisirt ist. In der Stelle der Medea gilt aréaxwr für unverständlich, wie ich glauben möchte, mit Unrecht. Da zador ExzleSoor δρόμου als Periphrase von στάδιον ein Maass ist, so kánn es nicht transitives Object, sondern nur der sog. Accusativ des Maasses sein, und diese Erwägung zwingt dazu, árékkor intransitiv m nehmen, in dem Sinne wie anoonav gebraucht wird z. B. Xenoph. anab. 1, 5, 3 στρουθόν δὲ οὐδεὶς ἔλαβεν . . πολὺ γὰρ ἀπέσπα φεύγουσα und 2, 2, 12 πορευτέον δ' ήμεν τοὺς πρώτους σταθμούς ώς αν δυνώμεθα μακροτάτους, ίνα ώς πλείστον άποσπάσωμεν τοῦ βασιλικοῦ στρατεύματος, oder παρασπάν Soph. ΒΙ. 732 γνούς δ' ούξ 'Αθηνών δεινός ήνιοστρόφος παρασπάι κάνοκωχεύει, wo man nicht τοὺς ἵππους ergänzen darf; wahrscheinlich ist auch im Hermeshymnos der bisher jeder Erklärung spottende Vers 85 ἔσπασε Πιερίηθεν ὁδοιπορίην άλεείνων » Zu Grunde liegt der Vergleich des zurückgelegtes zu verstehen. Weges mit einer Linie, die beim Fortschreiten länger und länger gezogen wird, wesshalb auch der den Weg andeutende Accusativ

des Masses, besser der Wirkung, nicht sehlen dars: in dem Verse des Hermeshymnos, der zu den vorhergehenden weder sprachlich noch sachlich passt, braucht man nur åleyeins sür åleeinur zu ändern, um den Accussativ zu erhalten. Euripides würde also ëlusiv sür sie bei ihm nicht häusig ist, während Sophokles zahlreiche, des Sammelns werthe Beispiele liesert, wie Bl. 863 ölust sür das homerische surspes, O. T. 496 èninovou Bl. 1391 ågwyóg sür timwoóg, Ai. 687 Ant. 514 timär sür tireir, vgl. ètimäseir eine Bitte abschlagen u.a.m. Die Präposition bezeichnet, dass nur der eine Schenkel der Rennbahn, der zur Zielsäule sührt, abgeschnitten wird, nicht auch der andere nach dem Ansang zurück: man denke an nauséval, nausel-seir, auch an das ionische årágnaotog der Deportirte.

Eur. Alk. 30

άδιχεῖς αὖ τιμὰς ἐνέρων ἀφοψιζόμενος χαὶ χαταπαύων.

Nauck hat den zweiten Vers gestrichen, nicht so sehr, weil P ihn auslässt — das ist ein Schreibsehler — als weil er ἀφοριζόμενος für unverständlich erklärte. Dabei ist nicht bedacht, dass ádixeig τιμάς ενέρων für άδιχεις ενέρους oder άδιχεις περί τάς ενέρων τιμάς nicht gut gesagt ist und der Ausdruck unangenehm kahl und dürftig wird, doch ist zuzugeben, dass άφορίζεσθαι schlecht zu den τιμαί passt, da es sich hier um kein τέμενος handelt. Euripides hat eben den Ausdruck nicht frei geformt, sondern das homerische γέρας ἀπουράς [A 356] in das Attische umzusetzen versucht. Das Particip ist von  $F_{Q\alpha}$  abzuleiten, im Imperfectum hat das F das Augment der Regel gemäss gedehnt,  $\dot{\alpha}\pi\eta\dot{\nu}\varrho\alpha = \dot{\alpha}\pi\dot{\eta}F\varrho\alpha$  für  $\dot{\alpha}\pi\dot{\epsilon}F\varrho\alpha$ , vgl. W. Schulze quaest. ep. 265. Mit dem Absterben des F wurde das Verbum unklar und schon der Dichter von X 489 άλλοι γάρ οἱ ἀπουρήσουσιν ἀρούρας scheint an die Etymologie von ovgos ögos gedacht zu haben, die von den Grammatikern der Erklärung zu Grunde gelegt wird: Apollon. soph. p. 39, 3 ἀπούρας κυρίως μὲν ἀφορίσας, zum Beleg wird X 489 angeführt, καταχοηστικώς δὲ ἐπὶ τοῦ ψιλώς άφελέσθαι , έλων γαρ έχει γέρας αὐτὸς ἀπούρας, οἶον ἀφελόμενος ζτίμασεν. Euripides beweist mit seinem τιμάς άφοριζόµevog, dass diese Erklärung schon den attischen Schulmeistern des fünsten Jahrhunderts geläufig war. Dagegen verräth der Gebrauch von ἀπηύρα Androm. 1030 αὐτά τ' ἐναλλάξασα φόνον

σανάτωι πρὸς τέχνων ἀπηύρα, dass schon im sunsten Jahrhundert in den Spruch Hesiod. opp. 240 πολλάκι καλ ξύμπασα πόλις κακοῦ ἀνδρὸς ἀπηύρα das verschollene Wort sur das richtige ἐπηῦρε eingedrungen war; Aeschylos scheint nach der Ueberlieserung von Prom. 28 (τοιαῦτ' ἐπηύρω τοῦ φιλανθρώπου τρόπου) ἐπηύρα gelesen zu haben, wenn nicht ἐπηύρω sur ἀπηύρω corrigirt ist. In ähnlicher Weise wie ἀπούρας durch ἀφοριζόμενος wird ἀρνύμενος um einer salschen Etymologie willen durch ἀντικαταλλασσόμενος erklärt, vgl. Ε. m. p. 146, 40 ἀρνύμενος ἀντικαταλλασσόμενος . . . ἀπὸ τοῦ ἀρνός, ἐπειδὴ διὰ τῶν ἀρνῶν καὶ τῶν ἄλλων ζώιων τὰς ἀμοιβὰς ἐποιοῦντο οἱ ἀρχαῖοι. Εί. Gud. p. 79, 32. Apollon. p. 43, 21. Schol. Χ 160. Auch diese Erklärung ist schon bei Euripides nachweisbar: Hek. 1074 ἀρνύμενος λώβαν λύμας ἀντίποιν' ἐμᾶς.

Strassburg i. E.

E. SCHWARTZ.

### NACHTRAG ZU S. 404 ANM.

Meine Ausschrungen, die sich gegen die Vertheidiger der Acc. 
\[
\summatrageangengengengengengengen zu bei der Analogie wire der Dativ zu erwarten) und damit gegen die Echtheit der Tiara des Louvre richten, waren gedruckt, als E. v. Sterns Mittheilungen über das Fälschergewerbe in Südrussland erschienen (Berl. phil. Wochenschr. 1897, 764 ff.); nach und neben diesen hat mein Probabilitätsbeweis nur noch die Bedeutung eines Indiciums. Was ich über das Gewicht gesagt habe, bleibt als Thatsache bestehen, nur dass diese Uebereinstimmung des Gewichtes mit dem Minengewicht nicht mehr zu einer eventuellen Vertheidigung der Echtheit der Tiara verwandt werden kann; die Thatsache illustrit nun vielmehr den Grad der Gelehrsamkeit, die sich in den Dienst der Fälscher stellte.

B. K.

## KYZIKENISCHES.

In einem ordentlichen Epikedeios muss geheult werden; so gehört es sich nach dem Kanon der sophistischen Rhetorik.<sup>1</sup>) Aristides' Epikedeios els Execuréa ist darin sehr gemässigt, und vielleicht verdiente ihm dieses Maasshalten am ehesten ein Lob, wie es Rohde, Griech. Roman 317, 4 der Rede gespendet bat; denn die  $\chi \acute{a}\varrho \iota \varsigma$  und das  $\mathring{\eta} \Im \sigma \varsigma$ , die man beim Lesen beobachtet, sind rhetorisch-technischer Mache. Heult aber der Redner auch. so doch nicht so lang wie andere und nicht so inhaltslos, wie es auf den ersten Blick leicht scheint. Den kurzen Threnos schliessen die folgenden Worte (I p. 130 D.): ω τοῦ δευτέρου πτώματος, οίος ἐφ' οίψ τῷ νεψ κείσαι. ὧ τῆς ἐπιθήκης, οίον αὖ τὸ δεύτερον ἡμίν ξσεισεν ω τοῦ τραγικοῦ δαίμονος, δς προδείξας άρτίως βουλευτήρια καὶ λόγους καὶ ζηλον καὶ χαράν πόρρω τούτων ἐν βραχεί κατέκλεισεν τὸ δράμα. ὧ συμφοραί κοιναί λογίων καί χθονίων θεών. τι ποτε καὶ ἀποκρίνωμαι πρός τὰ ψηφίσματα; η τούτο δτι Έτεωνεύς οίχεται παρά τούς κρείττονας; ω δεξιώτατε παίδων, ολόν σοι πέμπω βιβλίον, ολων τὰ νῦν ἀπολαύεις λόγων; Für das Verständniss der Stelle kommen nur zwei Varianten in Betracht. (ἐφ' οίω) τῶ νεῶ bietet die Ueberlieferung (Laur. 60, 8; Oxon. Canon. 84; Urbin. 122. 123), võr νέφν hat Laur. 60, 7 (Δ Dindorf), d. h. νέων (τ später anscheinend ausradirt);  $\tau \tilde{\psi} \nu \dot{\epsilon} \psi$  ist Dindorfs Conjectur. Die Lesung  $\alpha \tilde{v}$ sò deúzegor, die Canter herstellte, hat Urb. 123, auch durch Con-

<sup>1)</sup> Der technische Name ἐπικήδειος ist nicht gewöhnlich; seine Erwähnungen stellt zusammen J. Bauer, Die Trostreden des Gregor v. Nyssa in ihrem Verhältniss zur antiken Rhetorik (Diss. Marburg 1892) S. 15, 1. Eigentlich ist der ἐπικήδειος umfassender als der παραμυθητικός, da die παραμυθητικός nur ein Theil des ἐπικήδειος ist. In der Menandrischen Techne fällt der ἐπικήδειος aber mit dem παραμυθητικός zusammen, so dass die menandrischen Vorschriften für den παραμυθητικός durch den aristideischen ἐπικήδειος erfüllt werden; vgl. auch Bauer a. a. 0. S. 29.

jectur; αὐτοδεύτερον Urb. 122, was als αὐτὸ δεύτερον im Laur. 60, 8, Canon. 84 gefasst, im Laur. 60, 7 zu av tò deútegov interpolirt ist. Die Nothwendigkeit der in den Text aufgenommenen Lesungen wird die weitere Erklärung implicite darthun. Die Situation ist diese. Eteoneus bat jungst im Buleuterion von Kyzikos (ἀρτίως 1) βουλευτήρια) eine Probe der Kunst, die er beim Aristides lernte, abgelegt, und alles ist nun frohester Erwartung für die Zukunst voll; aber ganz anders (πόρρω τούτων) hat jäh der Gott der Laufbahn des Jünglings ein Ende gesetzt. Da ruft der Redner: "Weh über das Unheil, das zugleich die die Rede hütenden und die Unterwelt haltenden Gottheiten traf'. Die loyioi Geol versieht man nach der Erwähnung der Deklamation im Rathhause ohne Weiteres; die x9óvioi scheinen dunkel, und Reiske dachte an Corruptel. Aber für die Hörer oder Leser von damals hatte der Redner die Beziehung auf sie völlig klar gemacht. Der daluws verhängte nicht bloss den Tod des Jünglings: dieser Verlust ist vielmehr eine ἐπιθήχη, ein δεύτερον; dem muss ein πρώτον entsprochen haben; und wie jenes die lóylol Seol betraf, so muss dieses die 29 óvioi berührt haben. Was es war, steht in dem Ausrufe, den Dindorf so falsch durch falsche Accentuation interpretirte: olog ἐφ' οίφ τῷ νεψ κείσαι, dass so deine Schönheit dahin sank ze der so dahingesunkenen Schönheit des Tempels! Also den Tempel der 29 óvioi hat kurz vor dem Tode des Eteoneus schweres Unglück betroffen; dieser Sinn ist ganz klar, zweiselhast bleibt mir nur, ob man dem Redner nicht ein ολος ἐφ' οίψ τῷ νεψ (νέος) xsīoai zutrauen soll. Welches Unglück hatte nun diesen Tempel betroffen? Wieder antwortet der Redner: olor av tò desteper ήμιν ἔσεισεν; er spielt mit dem Worte σείειν: ein σεισμός also hatte kurz vor dem Tode des Eteoneus den Tempel der 296νιοι θεοί zerstört. Die χθόνιοι θεοί κατ' έξοχήν für Kyzikos sind Demeter und Persephone; ihr dortiger Cult ist einer der best bezeugten.2) Ihr Tempel also war durch ein Erdbeben vernichtet Der Redner sasst den Tod des Junglings als σεισμός und vergleicht ihn mit dem eigentlichen σεισμός. Eine Parallele wird gut sein. Gregorios von Nyssa hielt im Jahre 385 eine Rede auf die eben im Alter von sechs Jahren verstorbene Prinzessis

<sup>1)</sup> Vgl. p. 129 (πόλιε) ήν συ πρώην πρώτα δή και τελευταΐα εύφρανα.

<sup>2)</sup> Vgl. Marquardt, Cyzikus S. 119 ff.; Roscher, Mythol. Lex. II 1306.

Pulcheria; im Ansang dieser Rede heisst es (Migne Patr. Gr. XLVI 864): ή παρούσα τού χρόνου περίοδος, καθώς ήμιν χθές τοῦτο παρά τοῦ ποιμένος ήγγελτο, σχυθρωπῶν πραγμάτων τῶν τῆ γείτονι πόλει ποτὲ διὰ τοῦ σεισμοῦ συμπεπτωχότων περίεχει την μνήμην α τίς αδαχρυτί διεξέλθοι; ή δὲ μεγάλη καὶ περιφανής αὕτη καὶ τῆς ὑφ' ἡλίψ πάσης προτεταγμένη Καλλίπολις άλλον σεισμόν ὑπέστη (den Tod der Prinzessin) . . . . οὐχ οἶδα τοίνυν πρὸς ποῖον σεισμὸν τρέψω τὸν λόγον, πρὸς τὸν νῦν ἢ τὸν πάλαι γενόμενον (vergl. p. 865 BC). Ein Wort der Erklärung wird nöthig sein. Am Tage vor dem, an dem diese Rede gehalten wurde, hat der Bischof Nektarios von Konstantinopel in seiner Predigt auf ein Erdbeben Bezug genommen (παρὰ τοῦ ποιμένος ἤγγελτο), das eine Konstantinopel benachbarte Stadt vor Jahren (ποτέ, πάλαι) betroffen hatte, und zwar so schwer, dass noch nach längerer Zeit im Gottesdienste seiner gedacht werden konnte. Welche Stadt gemeint ist, hat Bauer (a. a. O. S. 65, 1) für unermittelbar erklärt; wenn man aber die Sprache dieser Rhetorik kennt, so sieht man sofort, dass die Pradicirung von Konstantinopel als ή μεγάλη και περιφανής αύτη καὶ τῆς ὑφ' ἡλίψ πάσης προτεταγμένη Καλλίπολις 80wählt ist, um ein uneigentliches Kallipolis dem eigentlichen Kallipolis (Gallipoli) entgegenzusetzen, eine Spielerei, die eben nur dann Sinn hat, wenn die als vom Erdbeben heimgesucht bezeiehnete Stadt das eigentliche Kallipolis ist, auf die ja die γείτων πόλις für Konstantinopel genau passt. Es mag nun für Rhetoren jener von Erdbeben stark heimgesuchter Gegenden fast ein rhetorischer vónog geworden sein, so mit dem Worte σεισμός gegebenen Falles zu spielen; es ist aber zu bemerken, dass Gregors Rede auf den Bischof Meletios (Migne a. a. O. 852 ff.) unverkennbare Aehnlichkeiten mit Aristides Έπικήδειος zeigt, so dass diese Aristidesrede dem Bischofe bekannt gewesen sein muss. Konnte er die Anregung zu dem Wortspiel nicht aus Aristides selbst haben und so direct die oben gegebene Erklärung der Aristidesstelle bestätigen? Doch wie dem auch sei: dem Aristides ist mit unserer Erklärung nichts zugemuthet, was der sophistischen Rhetorik nicht zugemuthet werden darf. Also ist die bisher anscheinend unbekannte Thatsache, dass der Tempel der Demeter und Persephone in Kyzikos durch Erdbeben zerstört worden sei, sicher aus Aristides zu entnehmen; es lässt sich aus ihm annähernd auch der Zeitpunkt des Ereignisses bestimmen.

An der Autorechaft des Aristides für unsere Rede zu zweifeln liegt kein Anlass vor. Die Angaben der Rede ergeben folgendes Bild der damaligen Lage des Verlassers. Aristides war der Lehrer und zwar der einzige Lehrer (p. 128) der Beredtsamkeit des Eteoneus, eines jungen Mannes aus vornehmer Familie; diese sociale oder politische Stellung der Familie ergiebt sieh aus der Erwähnung der ψηφίσματα παραμυθητικά, denn auf solche deuten die obes eusgeschriebenen Worte άποκρίνωμαι πρός τὰ ψηφίσματα. Solche "Beileidsadressen" ergingen naturgemäss an hochstehende Adressaten. Bestätigend tritt der von Cyriacus von Ancona gelesene Stein aus Kyzikos binzu, BCH. 1890, 537, mit der Datirung: Immagτούντος Κλ. Έτεων(έ)ως ήρωος, ) στρατηγούντων όλ κτέ., welcher doch höchst wahrscheinlich ein Glied der Familie des Verstorbenen neant, vielleicht dessen Grossvater. Denn wie dieser Eteoneus Klawding heiset, so hietet dieselbe Inschrift einen Kl. Eunerge, und sweifelles richtig hat Th. Reinach den Kasylva Havoavias chenda mit Avloc Klavidioc Kaiviva Havaaviac Athen. Mitth. 1684, 19 (- ClG, 3680) identificirt. Die häufige Benennung Claudius führt bis an die Mitte des 1. Jahrh.s p. Chr. hipauf. Aristides hat also mit den Worten ov so uer yerog sociover now-

<sup>1)</sup> nouses bedeutet natürlich des "verewigten". F. Deneken (Roscher a. s. O. i 2547\*\*\*) sagt, dass es ,mindestens eine Geschmacklosigkeit' geweses ware, ,einen Lebenden neme zu nennen'. Das ist für gewöhnliche Sterbliche sicher richtig, und keine der von Reinach S. 557, 4 für diesen hier bestrittenen Gebrauch angeführten Stellen zwingt zur Annahme katachreatischen Gebrauch den Worter figue; ClG. 3665 mit innaggovens Avendias loudias Meredailes riporidos beweist genan das Gegentheil und lehrt zugleich den Charakter der Hipparchie als Agonothesie in der apäten Zeit kennen. Wo ein munus auf die munificantia hinaustici, konnte anch ein Verstorbener und anch eine Frau die Sustentation durch Stiftung übernehmen, oder die Hinterbliebenen konnten er in jener Namen (zu ihrem Gedächtniss); ein Analogou bietet die Eponymie von Gottheiten (Fränkel zu Inschr. v. Perg. n. 884; Berl. phil. Wochenschr. 1896, 1809). Anders steht es bei dem, der sich über die gewöhnlichen Menschen erheb-Dies trifft auf den koischen Tyrannen Nikias zu, auf dessen Ehreninschriften Paton-Hicks n. 76-80 sich Usener, Götternamen 250, 6 für den Gebruuch von Tows bei Lebenden bezieht. Zum Geos ernennt man den Bassleis, der Tyrm als home stellt die untere Stufe dazu dar, wie denn Gotter und Könige thet Heroen und Tyrannen stehen. Das gehört also in das Capitel der politischen Apotheose. Nikias ist Sohn des Damos und als Heros schützt er seinen vaterländischen Boden und ist des Vaterlandes Wohlthater: Nade, τοῦ δάμου υίοῦ, φιλοπάτριδος ήρωσε, εὐργέτα δὲ τᾶς πόλιος: kein Komme TOF TOWOS.

τον έν τε τη πόλει καὶ τη Ασία') ώστε μηδ' αν έν' αμφισβητησαι πάντες γὰς ώς εἰπεῖν καθ' ἕνα πρωτεύουσι (p. 127) nicht übertrieben. Der Tod des jungen Eteoneus erfolgte während einer Unterbrechung des Unterrichts, zu welcher Zeit der Lehrer sich nicht in Kyzikos aufhielt, augenscheinlich nicht zu fern von der Stadt; man darf sich für diesen Ferienausenthalt erinnern, dass Aristides auch beim Beginne seiner langen Krankbeit sich in den Bädern am Aisepos befand (Anfang 4. heil. Rede), dem Kyzikes zunächstliegenden Gebiete.2) Wenn es auch nicht ausdrücklich in der Rede gesagt ist, so geht doch indirect aus ihr hervor, dass der rhetorische Unterricht des Eteoneus in Kyzikos selbst erfolgte; denn die Andeutungen über das Verhältniss des Eteoneus zu seinem Bruder und besonders zu seiner Mutter (p. 128. 129. 132) zeigen deutlich, dass Eteoneus im elterlichen Hause auch während des Unterrichtes lebt. Nach dem Beginne der Krankheit des Aristides ist an eine Lehrthätigkeit in Kyzikos nicht zu denken; später ist Aristides aufs Engste mit Smyrna lürt. Der Unterricht muss also vor Beginn der Krankheit stattgefunden haben, und dazu stimmt, dass die Rede keine Erwähnung der Krankheit oder des Asklepios zeigt — für den, der Aristides kennt, ein sehr gewichtiges Indicium. Ueber den Beginn der Krankheit lässt sich nicht in Kürze handeln; es genügt hier, dass mit Rücksicht auf ihn der ausserste für unsere Rede denkbare Termin - ich rücke ihn noch weiter nach vorn — das Jahr 155 n. Chr. ist; andererseits ist das Jahr 150 der Punkt ante quem non; der Redner ist 129 geboren.\*) Damit ist die Rede und das kurz vor ihre Abfassung fallende Erd-

<sup>1)</sup> Deswegen darf auch an den Lampsakener  $\Gamma$ . Ἰούλιος Ἐτεωνεύς erinnert werden: der Name Ἐτεωνεύς ist nicht eben häufig, und Lampsakos and Kyzikos sind benachbart.

<sup>2)</sup> Nahe bei Poimanenon. Vielleicht gehörte Poimanenon damals schon zu Kyzikos, wie Steph. Byz. s. v. es zwelov Kuzikov nennt (vgl. auch Ath. Mitth. 1884, 29). Die etwas strittige Lage von Poimanenon (Ramsay, Histor. geogr. of Asia Minor p. 157) macht für die Frage hier nichts aus.

<sup>3)</sup> Das ist, seit ich die Chronologie des Lebens des Redners für mich untersuchte, immer meine Ansicht gewesen. Hätte W. Schmid (Rh. Mus. 1893, 60) meine Worte in dies. Ztschr. XXV (1890) 316 genau gelesen, würde er gesehen haben, dass ich in der dort gegebenen Berechnung das den Daten der alten Subscriptionen zu Grunde liegende Geburtsdatum verwendete und verwenden musste.

behen datirt. Also ergiebt sich aus Aristides: ') in den Jahren ca. 150 — 155 v. Chr. wurde der Tempel der Demeter und Persephone in Kyzikos durch ein Erdbeben zerstört.

Schweigt die sonstige Tradition wirklich so über dies Ereigniss, wie es jetzt den Anschein hat? Bei Dio-Xiphilin. LXX 4 heisst es: ἐπὶ τοῦ Αντωνίνου λέγεται καὶ φοβερώτατος περὶ τὰ μέρη τῆς Βιθυνίας και τοῦ Έλλησπόντου σεισμός γενέσθαι, και άλλας τε πόλεις καμείν ἰσχυρώς και πεσείν όλοσχερώς, και έξαιρέτως την Κύζικον, και τον έν αὐτη ναον μέγιστόν τε και κάλλιστον ναῶν ἁπάντων καταρριφήναι, ιἇ τετραόργυιοι μέν πάχος οί κίονες ήσαν, ύψος δὲ πεντήκοντα πηχέων, έχαστος πέτρας μιᾶς (εἴ τψ ταῦτα μὴ ἄπιστα δίξειεν fūgt Zonaras XII 1 hinzu) καὶ τἄλλα τὰ ἐν αὐτῷ ἕκαστον θαυμάσαι πλέον η ἐπαινέσαι. Wenn von einem berühmten Tempel in Kyzikos von ungewöhnlichen Massen die Rede ist, denkt man naturgemäss zunächst an den bekannten durch Hadrians Eingreifen zur Vollendung gebrachten Tempel, zu dessen Einweihung Aristides seinen rechtmässigen Πανηγυρικός ἐν Κυζίκφ περί τοῦ ναοῦ versasste. Diese Beziehung hat man denn auch den ausgeschriebenen Worten zu geben gesucht und gewusst. Aber es gehört dazu schon ein recht guter Wille und ein nicht zu ängstliches kritisches Gewissen; denn die Angaben Dios wollten nun einmal nicht recht zu dem Tempel Hadrians stimmen. Das Erdbeben, wodurch der Tempel zerstört wurde, fällt nach Dio unter Pius: aber unter

<sup>1)</sup> Hier will ich an eine andere, irre ich nicht, übersehene Notiz über Kyzikos erinnern, die nicht durch Aristides, aber zu Aristides überliefert ist; zu den Worten i p. 391, 7 Ddf. τὸν ἄριστον τῶν — βασιλέων wird überliefert: Οὐεσπασιανὸν λέγει αὐτοῦ γὰρ Κργον ή βασίλειος έν Κυζίκφ αὐλή. Das Scholion, aus Sophianos Hs. von Canter copirt, hat Reiske veröffentlicht und Dindorf in seinen Apparat verwoben. Sein Alter konnte Niemand ahnen. Es steht in den drei ältesten Hs., Laur. 60, 3. 8 (F @) und Urbin. gr. 122 und müsste nach der gewöhnlichen Benennung als Arethasscholion bezeichnet werden. Es sind aber - wenigstens im Aristides - eine ganze Reihe von sog. Arethasscholien älteren Datums; der Erzbischof hat sie nur übernommen. Die Art der Tradition (durch diese drei Hss.) bürgt dafür, dass unser Scholion zu der bezeichneten Klasse gehört. Natürlich ist die Nachricht für den Hadrianstempel falsch; der Byzantiner hat ein zufälliges Wissen an unrechter Stelle verwandt. Aber wir verdanken ihm doch so die Nachricht, dass es in Kyzikos ein Palatium gab, und dass Vespasian es erbaute. Das ist von diesem Kaiser durchaus glaublich. Rom zeugt dafür; die Provinzen sind gewiss nicht vergessen worden; Suet. Vesp. 17 ist Beleg.

ihm war ja der Tempel noch gar nicht fertig.1) Also, sagt man, muss ein Irrthum vorliegen: Dio selbst hatte das Ereigniss gewiss unter Marcus berichtet und richtig in die Zeit nach der Einweihung des Tempels gesetzt. Dindorf datirt es zweifelnd auf 177; ich weiss nicht, auf wessen Autorität hin. Aber der Tempel steht ja noch bis in späteste Zeiten; erst 1063 zerstört ihn ein Erdbeben; \*) von einer Renovirung ist sonst keine Spur. Marquardt meint nun, Xiphilinos habe die Beschreibung des späteren hadrianeischen Tempels auf den alten zerstörten Tempel, den zu ersetzen er bestimmt war, übertragen; dieser frühere Tempel sei bei dem Erdbeben zu Grunde gegangen, das unter Hadrian Kyzikos in der Weise heimsuchte, dass dieser Kaiser die Stadt selbst aus öffentlichen Mitteln wieder herzustellen sich veranlasst sah. Wenn Malalas bei der Erwähnung des Erdbebens von diesem Tempel selbst schweigt, so beweist das ja nichts gegen Marquadts Hypothese; wohl aber steht ihr die directe Angabe der Schol. Luc. Icarom. 24 entgegen, wonach die Bauzeit des berühmten Tempels in Kyzikos der dreihundertjährigen Bauzeit des athenischen Olympieions nichts nachgegeben habe, und nur durch Hadrians Eingreifen ihrem Abschluss entgegengeführt sei.\*) Der berühmte Tempel existirt als solcher vor Hadrian eben noch nicht; er muss sogar noch recht weit von seiner Fertigstellung entfernt gewesen sein, wenn trotz des kaiserlichen Eingreifens noch etwa 40 Jahre an ihm gebaut werden musste. Otfried Müller hat denn auch die Beziehung der Stelle auf den bekannten Tempel aufgegeben (Archaeol. 134. 180) und an den von Plinius (N. H. XXXVI 98) erwähnten Zeustempel gedacht; so richtig die Negative dabei ist, so leicht hat Marquardt (a. a. O.) diesen positiven Vorschlag zurückweisen können. So blieb es denn bei Marquardts Ansicht trotz

<sup>1)</sup> In dem von v. Wilamowitz, Coniectanea p. 8 (Ind. lect. Gotting. 1884) aus dem Vat. gr. 989 herausgegebenen Mirabilienverzeichniss: ὁ Αδριανοῦ (sc. ναὸς) ἐν Κυζίκφ, ἀτέ[λε]στος; die ursprüngliche Fassung des Verzeichnisses ist damit nach unten hin datiert. Gehört ὁ ἐν Νικομηδεία Αντωνῖνος (d.i. Pius) auch zu dieser, so fällt der Grundstock in die allerersten sechziger Jahre des 2. Jahrh.

<sup>2)</sup> Marquardt a. a. O. S. 155 f.

<sup>3)</sup> Die Angabe des Scholions erhält insosern eine indirecte Bestätigung durch Aristides, als dieser in der Rede auf den Tempel (p. 391 D.) in sehr significanter Weise es unterlässt, Hadrians Regierung als Beginn des Baues zu bezeichnen; ich muss hiersür auf meine Anmerkung zu der Stelle, § 22, im Voraus verweisen.

der ausgeführten Bedenken, und vor nicht langer Zeit hat man überzeugungsvoll wieder die alte Beziehung der Diostelle auf den Hadriantempel aufgenommen.1) Und doch gab man in demselben Augenblick neues Material gegen diese Beziehung. Perrot-Guillaume la Bythinie I p. 110 fanden durch Messen und Berechnung als geringsten Umfang der Säulen 5,76 m, als Höhe 21,35 m. Nach Dio betrug der Umfang 4 δργυιαί; nach welchem Maasse Dio rechnete, hat Hultsch Metrol. 570 gesehen und einen Fuss von 328,1 mm eruirt; demnach hätte die verrechnete ¿¿γυιά die Länge von 1,968 m gehabt, und der Umfang der Säulen betrug 7,872 m; der Unterschied zwischen 7,872 und 5,76 m ist so gross, dass man ihn nicht mit der Erklärung verständlich machen kann, jenes sei das Maass am untersten, stärksten Ringe der Säulen, dieses das am obersten, kleinsten; solche Verjüngung der Säulen ist unmöglich.3) Eine entsprechende Differenz ergiebt sich hinsichtlich der Höhenmasse. 50 Ellen, d. h. nach jenem Maasse rund 24,6 m, berichtet Dio als Höhe der Mono-

<sup>1)</sup> Man hat gelegentlich auch die Stelle Script. h. A. vila Pti 9 hier herangezogen: adversa eius temporibus haec provenerunt: fames, de qua dizimus, circi ruina, terrae motus, quo Rhodiorum et Asiae eppida conciderunt, quae omnia mirifice instauravit . . . Das ist das Erdbeben gewesen, welches Rhodos um 150 zerstörte, litterarisch besonders (vgl. auch Paus. VIII 48, 4) durch den Podiazós eines Anonymus bekannt, der jetzt unter den Reden des Aristides steht. Aristides war zur Zeit dieses Erdbebens in Aegypten; nach der ägyptischen Reise fällt zweifellos sein Unterricht in Kyzikos. Es ist an sich durchaus möglich, dass dasselbe Erdbeben Rhodos und Kyzikos so schwer traf, dass auch noch einige Jahre nach dem Ereignisse Aristides in dem Epikedeios auf den schweren Schlag, den es für Kyzikos mit sich brachte, hinweisen mochte. Aber bedenklich macht, dass Dio das Erdbeben, das den kyzikenischen Tempel zerstörte, ausdrücklich auf die hellespontische Gegend beschränkt; er ist dafür ein guter Zeuge, seiner Heimath wegen wie seiner Zeit. Ich sehe keinen Grund, die beiden Erdbeben nach den Zeugnissen zu zu vereinigen. Kleinssien war ja gerade in jener Zeit ungewöhnlich stark durch Erdbeben heimgesucht. Man sollte die Nachrichten darüber aus Schriststellern und Inschriften einmal sammeln. Für die hellespontische Gegend das classische Zengniss des Epictet (Arr. Ep. II 6, 20) oine de Ninomodes, once σεισμοί τοσούτοι.

<sup>2)</sup> Den römischen Fuss kann man der Berechnung nicht zu Grunde legen, weil die Maassangabe nach öppesal unweigerlich auf griechisches Maass führt. Die im Texte gegebene Berechnung ist um so beweiskräftiger, als der angenommene Fuss von 328,1 mm kleiner ist als der der anderen zunächst in Betracht kommenden Fusslängen, z. B. als der ephesische oder der des philetärisch-römischen Systems (Hultsch Metrol.<sup>2</sup> 571.613).

lithen, d. h. um 3,25 m mehr als Guillaume fand. Man sieht: dasselbe Resultat bei der sachlichen Betrachtung wie vorher bei der historischen. Die bekannten Angaben über Bauzeit, Vollendung und Schicksale des hadrianeischen Tempels lassen sich mit der Nachricht Dios über die Zerstörung eines Tempels unter Pius ebensowenig vereinigen, wie der archäologische Befund der Reste jenes Tempels mit den Angaben Dios über architektonische Eigenheiten dieses zerstörten Tempels. Dio spricht eben nicht von dem hadrianeischen Tempel. Kann noch zweifelhaft sein, von welchem Tempel er redete? Ein besonders schöner Tempel ist unter Pius in Kyzikos durch ein Erdbeben zerstört: in dieser Hauptsache decken sich Aristides und Dio; jener giebt nur den Namen, dieser sachliche Angaben mehr.

Das Schwergewicht der Tradition hat die Unvereinbarkeit der Maassangaben bei Dio und der von Guillaume gefundenen nicht scharf erkennen lassen und selbst einen Forscher wie Theodor Reinach wieder in demselben Augenblicke geblendet, wo er das entscheidende Material in der vorliegenden Frage beibrachte, BCH. 1890, 529 ff. Cyriacus von Ancona hat 1431 und 1444 die Ruinen von Kyzikos besucht. Aus einem Parmensis veröffentlicht Reinach folgende auf Cyriacus zurückgebende Notiz:

Epigramma apud Cyzicum ad inclitum admirandissimum Proserpinae templum.

Illustrissimi heroes et optimi Cyzicenorum civitatis cives maximae inferiali et coelesti dearum gloriosae nympharum a love productarum Proserpinae talem construxerunt aram.

B fundamento me erexit totius Asiae copia manuum gloriosus Aristenetus.

Der letzte Abschnitt ist auch in griechischer Fassung im Laur. LIX, 17 unter Notizen, die auf Cyriacus zurückgehen, erhalten: 1)

<sup>1)</sup> Bandini II p. 579 ff.; de Rossi, Inscr. christ. urbis Rom. II 1 p. 369, 5; Preger, de opigr. Graoc. molotomata solocta (München 1889) p. 47 (daran hat mich E. Preuner erinnert); Reinach a. a. O. 531, welcher in δαπόδου μ' ως-σωσεν όλης Aslas [δαπάνησιν] | ἀφθονίη χειρῶν δῖος Αρισταίνετος ergānzt. Aber das befriedigt nicht; die beiden Dative neben einander sind für eine Ergānzung zu hart. Der Sinn ist klar: ganz Asien ist bei dem Bau betheiligt gewesen. Φιάλαν ως εῖ τις ἀφνειᾶς ἀπὸ χειρὸς ἐλών beginnt Pind. O. VII; einer ἀφνειὰ χείρ entspricht eine ἄφθονος χείρ; die ἀφθονία χειρῶν ὅλης Ασίας ist die Freigiebigkeit ganz Asiens. Es fehlt in der Lücke also ein

Εισ τον εν κυζικω ναον | εκ δαπεδου μ' ω ρθωσεν ολησ | ασιασ αφθονί η χειρων δί οσ αρισταίνετος.

Auch dieses also hat Reinach auf den hadrianeischen Tempel zu beziehen gewusst. Aber der Preis, um den es geschah, ist zu hoch. Zunächst sei die Zuverlässigkeit des Cyriseus von bekannter Brüchigkeit; da er den Persephonetempel von Kyzikos aus Strabon oder Plutarch kannte, habe er eben diesen Götternamen eingesetzt. Die Angabe des letzten Abschnittes ferner, dass der hadrianeische Tempel durch die Provinz Asien errichtet sei, stimme nicht zu der Ueberlieferung von der Unterstützung Seitens Hadrians, d. h. des römischen Staates; also sei die sonstige Ueberlieferung unrichtig. Endlich sei das im zweiten Abschnitt Enthaltene fast scherzhaft dadurch verwirzt, dass Cyriacus aus der oben S. 500 citirten Inschrift das linnagzourvos hem gewog des Einganga und Zweheus Kopns des Schlusses hier missverstand und nun eine Dedicationsinschrift der Heroen an die Persephone fabricirte.

Ich denke, nach den vorstehenden Erörterungen ist über die Zuverlässigkeit der Angabe Proserpinas templum kein Wort zu verlieren. Der zweite Absatz ist in seinem ganzen Wesen von Reinach völlig verkannt. Er macht daraus eine prosaische Votivinschrift, nach dem ersten Abschnitt hat man jedoch ein Epigramm zu erwarten. Der Text der Uebersetzung selbst lässt auch keinen Zweisel, dass ein poetisches Original zu Grunde lag. a love productae ist etwa ein διογενείς, salls Cyriacus nicht ein διωνύμων, das der Dichter aus Eurip. Phoen. 687¹) übernommen haben könnte, so übersetzte; gloriosae ist sicher das dichterische δίη, wie im dritten Abschnitt gloriosus sür δίος steht; inferiali et coelesti könnte χθονίη καὶ ποτνίη ersetzen; nympharum — die Uebersetzung ist hier sicher unvollständig oder wenigstens verdorben — erinnert an ¾ιδου νύμφη. Es kann nicht zweiselnast sein, dass der zweite

Particip im Sinne von "unterstützt" oder, rhetorischer, "wetteisernd" (mit der Freigebigkeit). Warum ich Pregers Herstellung έκ δαπέδου — Asias [μέγε θαῦμα?] ἀφθονίη χ(α)ίρων Δῖος Αρισταινέτο(υ) nicht billige, ist nach dem Vorstehenden sachlich klar; Cyriacus' Glaubwürdigkeit steht mir höher. ἀφθονίη ist zudem etwas unklar, μέγα θαῦμα darin Flickerei; gegen Schölis χαίρων hat sich mit Recht schon Stadtmüller, Berl. phil. Wochenschr. 1890, 307 erklärt, der allerdings recht unpassend Soph. OT. 123 πλήθει χειρών νεσgleicht.

<sup>1)</sup> Euripides bezeichnet so gerade das Götterpaar Demeter-Kore.

Abschnitt ein Epigramm wiedergiebt und dass dieses besagte: ,aus den Vermächtnissen (Stiftungen) Verstorbener und den Zuwendungen der hervorragendsten lebenden Bürger von Kyzikos wurde der so gewaltige (schöne) Altar hier errichtet'. Also auf den grossen Altar vor einem Tempel bezog sich diese Inschrift, nicht auf den Tempel selbst; nur den Altar haben die Kyzikener aus eigenen Mitteln errichtet; dagegen von einem Tempel, der mit Unterstützung Asiens hergestellt wurde, spricht der dritte Abschnitt, d. h. das andere Epigramm. Dass sich die Aufschrift in Abschnitt 1 nur auf dieses letztere in Abschnitt 3 beziehen kann, scheint ihr Wortlaut selbst anzudeuten und wird durch das είς τὸν ἐν Κυζίχφ ναόν der griechischen Fassung, das unmittelbar dem zweiten Epigramm (in 3) vorausgeht, sicher. Also in den lateinischen Notizen ist zwischen Titel (1) und Epigramm (3) ein anderes Stück (2) eingeschoben; die Provenienz weder des einen noch des anderen ist mir ganz klar; nur das ist verständlich, wie zu dem Aristainetosepigramm das andere hinzugefügt werden konnte; es bezog sich inhaltlich auf den Altar vor dem Persephonetempel, und fügte sich der Form nach unter das Stichwort epigramma. Wenn nun Abschnitt 1 mit Proserpinae templum zu keinem Bedenken Anlass giebt und aufs engste zu Abschnitt 3 gehört, so folgt, dass Aristainetos nicht den hadrianeischen Tempel, sondern einen Persephonetempel, errichtet hat. ἄρθωσεν kann natürlich heissen , erbaut', es kann aber auch für άνώρθωσεν stehen, so wie Xenoph. Hell. IV 8, 10 das Wort vom Wiederaufbau der Mauern Athens durch Konon gebraucht und Dinarch. I 37 'Αριστείδην καὶ Θεμιστοκλέα τοὺς ὀρθώσαντες τὰ τείχη τῆς πόλεως sagt; nach der historischen Tradition in Dinarchs Zeit war es ein wirkliches avog 300v. Das Wort in unserem Epigramm in diesem Sinne zu fassen, veranlasst sofort die historische Erwägung, dass der berühmte Cult nicht erst in der Kaiserzeit, wohin das Epigramm gehört, einen Tempel erhalten habe; es kann also nur eine Erneuerung vorliegen. Es scheint auch der Zusatz ἐχ δαπέδου selbst dies zu bestätigen. Beim Neubau versteht sich das έχ δαπέδου vom Baumeister (nicht von Dedicanten) von selbst; anders bei einer Restauration, wo man für gewöhnlich nicht ἐκ δαπέδου anfing. Für den Leiter einer solchen Restauration ist es allerdings ein Ruhmestitel, der in seinem Epigramm stehen mochte, dass er von Grund aus neu baute. Ist dies der Fall, so muss eine ungewöhnlich starke Zerstörung des Tempels vorhergegangen sein. Eine solche hatte unter Pius durch ein Erdbeben stattgefunden; der Schluss liegt auf der Hand: die Erneuerung des Tempels, von der das zweite Epigramm (3) redet, ist die durch die Katastrophe unter Pius veranlasste.

So vereinigen sich ohne jedes Compromissmittel — und darin liegt die Gewähr für die Richtigkeit der vorstehenden Ausführungen — die drei in ihrer Vereinzelung nicht erkannten oder verkannten Zeugnisse des Aristides, Dio und Cyriscus zu dem Resultat: der ungewähnlich grosse Tempel der Persephone (und Demeter) in Kysikes wurde unter dem Kaiser Pius, ca. 150—155 v. Chr., durch ein Erdbeben zerstört. Auf Kosten der Provinz Asien<sup>3</sup>) wurde er durch den Architekten Aristainetos von Grund auf neu errichtet. Den grossen Altar davor weihten gleichzeitig, so scheint es, die Kyzikener allein.

Strassburg i. Els.

BRUNO KEIL.

<sup>1)</sup> Natürlich ist der åqquequès Aslas vaoù voù ev Kuzluq CIG. 3662. Athen. Mitth. VI 42 mit diesem Tempel, nicht mit dem hadrieneischen verbunden; an letzteren war der Neokorat geknöpft. Es ist bis jetzt durchaus uperweislich, dass die åqquiquea in Klein-Asien immer mit dem Kaisercult verbunden gewesen sei; Brandis bei Pauly-Wissowa Realenc. II 474 ist mir nicht ganz klar. — Dass die Errichtung des Altars Seitens der Kyzikener gleichzeitig mit der des Tempels erfolgte, ist nicht sicher, doch hat es die Wahrscheinlichkeit für sieh.

## EIN SCHREIBEN DES TRIUMVIRN MARCUS ANTONIUS AN DEN LANDTAG ASIENS.

Dies Schreiben, welches Kenyon auf der Rückseite eines medicinischen Papyrus fand und in Classical Review VII (1893) S. 476 herausgab, ist, so viel ich sehe, in Deutschland bisher wenig oder gar nicht beachtet worden, obgleich es sowohl für die Geschichte des xouvòv Aolag als auch für diejenige der Künstlergenossenschaften wichtige Außschlüsse enthält. Weder Poland in seiner Abhandlung de artificum Dionysiacorum collegiis noch Ziebarth in seinem griechischen Vereinswesen haben diese werthvolle Urkunde herangezogen. Es sei mir daher gestattet, sie nach der Abschrift Kenyons nochmals abzudrucken und ausführlicher zu besprechen.

Nach Kenyon ist das Document geschrieben in a single column, in a rather large semi-cursive hand, and with the exception of a few letters near the end it is preserved intact. Wie dasselbe auf die Rückseite eines Papyrus medicinischen Inhalts gekommen, der aus Aegypten stammt, wird wohl immer für uns ein Räthsel bleiben.

Μᾶρκος Αντώνιος αὐτοκράτωρ
τριῶν ἀνδρῶν δημοσίων πραγμάτων
ἀπὸ καταστάσεως, τῶι κοινῶι τῶν ἀπὸ τῆς Ασίας Ἑλλήνων καίρειν. καὶ
δ πρότερον ἐντυκόντος μοι ἐν Ἐφέσωι
Μάρκου Αντωνίου Αρτεμιδώρου, τοῦ
ἐμοῦ φίλου καὶ ἀλείπτου, μετὰ τοῦ ἐπωνύμου τῆς συνόδου τῶν ἀπὸ τῆς
οἰκουμένης ἱερονικῶν καὶ στεφα10 νειτῶν ἱερέως Χαροπείνου Ἐφεσίου,
περὶ τοῦ ⟨τὰ⟩ προϋπάρχοντα τῆι συνόδωι μένειν ἀναφαίρετα, καὶ περὶ τῶν
λοιπῶν ὧν ἢτεῖτο ἀπ΄ ἐμοῦ τιμίων
καὶ φιλανθρώπων τῆς ἀστρατευσίας

oraquelae xal rãe meol rão maváyupir insystolas nat doublas nat πορφύρας, ίνα συνχωρήσω γράψαι παραχρήμα πρός ύμας, συνχωρώ 20 βουλόμενος και διά τὸν ἐμὸν Φίλον Άρτεμίδωρον και τωι Επωνύμωι αὐτών ίερει είς τε τὸν πόσμον τῆς συνόδου και την αύξησεν αύτης χαοίσασθαι. καὶ τὰ νῦν πάλιν ἐντυ-3 γόντος μοι του Αρτεμιδώρου δικώς ith absolu avadelvai délsov rakκήν και ένγαράξαι είς αὐτήν περί τών προγεγραμμένων φιλανθρώπων, ένω προαιρούμενος έν μηδενί καθ-» ugrapaly tòy Apramidupov negl tür έντυχόντος έπεχώρησα τή πά-] Jeger viic délao(v) de naoanales [ue.] ύμιν δε γέγραφα περί τούτων.

Die wenigen Verbesserungen, deren es bedarf, hat Kenyon selbst schon gemacht. Z. 14 ist statt des handschriftlichen gelenθρώπου ohne Zweifel φιλανθρώπων zu lesen, vgl. Z. 28: περί τών προγεγραμμένων φιλανθρώπων. Z. 18 steht im Papyros: ίνα συνχωρήση γράψαι παραχρήμα πρὸς ὑμᾶς, συνχωρών, WAS Kenyon inderte in Iva ourywoniow . . . . ourywood. Sehr viel schwieriger ist die Stelle Z. 29: żyw moogloodusyog ży underl καθυστερείν τον Αρτεμίδωρον περί των έντυχόντος έπεχώρησα τή[ν . .] θεξεν, woraus Kenyon τή[ν κά] θεξεν macht mit folgender Begrundung: The use of xá9eEic is strange; but there is no doubt that the papyrus has -9eEir, which leaves very little choice in the restoration of the word. Ich weiss auch nichts Besseres. Statt des offenbar corrupten evruyóvroc schlägt Kenyon nach Abweisung des nahe liegenden erreur derraur zu lesen vor: ment vouτων έντυχόντα, also dass es unmittelbar an τον Μοτεμίδωρον anschlösse. Das scheint mir kein gutes Satzgefüge zu sein und namentlich vermisse ich dabei ein im Anschluss an er undert su erwartendes Relativum. xa3varsosiv heisst ,zu kurz kommen'; man vgl. auf der Inschrift von Sestos (ed. Jerusalem in Wiener Studien I): èv alç (sc. πρεσβείαις) èv oùderl xaθυστέρησεν δ δεμος. Liest man statt: περί των έντυχόντος : περί ων ένέτυχέ μοι, so bekommt man einen völlig befriedigenden Satz und auch einen guten Sinn: ,ich will, dass Artemidoros in keiner Sache, derentwegen er mich anging, zu kurz kommen (also eine Fehlbitte thun) soll'. Das ἐντυχόντος ist offenbar von einem Schreiber, der sich des zweimal vorher geschriebenen erzugórzog unwilkurlich erinnerte, für das hier wie mir scheint erforderliche Verbum finitum gesetzt.

Dies Schreiben des Triumvirn M. Antonius an den Landtag Asiens geschah auf Veranlassung und zu Gunsten einer σύνοδος τῶν ἀπὸ τῆς οἰχουμένης ἱερονιχῶν καὶ στεφανειτῶν; Μ. Αυτοnius Artemidoros, den der Triumvir seinen Freund nennt und der offenbar seinen römischen Namen und, was daraus von selbst folgt, sein römisches Bürgerrecht seinem Gönner verdankt, wird das erste Mal zusammen mit dem Priester der Synode, Charopinos, das andere Mal allein in Audienz von Antonius empfangen. Während Artemidoros bei dem zweiten Empfange (v. 24 f.), der sicher nicht lange nach dem ersten stattfand, wie daraus hervorgeht, dass Antonius in seinem Schreiben alles, was in den beiden Empfängen erbeten und bewilligt wurde, zusammenfasst und gleichzeitig dem Landtag mittheilt, nur um die Erlaubniss der Aufstellung einer broncenen Tafel bittet, worauf die der Synode ertheilten Privilegien eingraviert werden sollen, hat für uns die erste Audienz und was wir davon erfahren bei Weitem die grössere Bedeutung. Als ihren Zweck können wir das von Antonius erwirkte Schreiben an den Landtag Asiens hinstellen — ίνα συνχωρήσω γράψαι παραχρημα πρός ύμᾶς, συγχωρῶ. Und da nun alles was von περὶ τοῦ τὰ προῦπάρχοντα an vor ενα συγχωρήσω γράψαι steht, von letzterem, nicht etwa von ἐντυχόντος μοι abhängig zu denken ist - wäre es von ἐντυχόντος μοι abhängig, dann wäre ὧν ήτεῖτο absurd und es fehlte vor ἵνα συγχωρήσω ein καί, weil alsdann der Zweck der ersten Audienz ein dreifacher sein müsste, und zwar erstens περί τοῦ τὰ προϋπάρχοντα . . . μένειν, zweitens καὶ περί τῶν λοιπῶν . . . φιλανθρώπων und drittens γνα συγχωρήσω . . . πρὸς  $\tilde{v} \mu \tilde{a} \varsigma$  —, so folgt von selbst, dass der eigentliche Zweck des Schreibens, das was die Synode von Antonius erbittet und was er ihr zusagt, die Mittheilung der schon vorher von ihm ihr zugestandenen Privilegien an das xouror Asias ist. In einem solchen Zusammenhange ist das Imperfectum in www jtelto vollkommen klar und verständlich. Aber warum liegt der Synode so viel daran, dass ihre Privilegien dem Landtag Asiens mitgetheilt werden? Die Beantwortung dieser Frage legt uns eine Betrachtung des Ursprungs und der Stellung dieses wichtigen Instituts nahe.

Antonius schreibt τωι κοινωι των ἀπὸ τῆς Ασίας Ελλήνων, das ist der Landtag Asiens, gewöhnlich kurzweg zower Asiens, oder της Ασίας genannt. Es kommt aber auch κοινόν τών ἐπὶ τῆς ᾿Ασίας Ἑλλήνων vor (Benndorf-Niemann Reisen in SW.-KL-Asien I 122), entsprechend der gewöhnlichen Formel in den Beschlüssen dieses Landtags: ἔδοξε τοις ἐπὶ τῆς Ἀσίας Έλλησιν und entsprechend der bekannten Thatsache, dass die im Landtage vertretenen Städte sämmtlich griechische Politien sind. Das ànd in dem obigen κ. των από τ. Α. Ε. kommt sonst in dieser Verbindung nicht vor, bat aber sein Analogon in dem of and the 'Ασίας ἐργασταί oder οἱ ἀπὸ τῆς ['Ασίας ἔ]μποροι καὶ ξένοι einer Inschrift aus Kyzikos (Berliner Akad. Mon.-Ber. 1874, 16 Nr. 3 — Bull. de corr. hell. VI 613). Zum Wechsel von å πò und έπὶ vgl. noch ή σύνοδος τῶν ἀπὸ Ἰωνίας καὶ Ελλησπόντου (CIG. 2933) mit dem ἀρχιερατεύσας τῶν ἐπ' Ἰωνίας καὶ Ἑλλησπόντου (Gr. Inscr. Brit. Mus. III 618, a v. 2 und b v. 13). Wenn es also gar keinem Zweisel unterliegen kann, dass das in dem Schreiben des Antonius erwähnte χοινὸν τῶν ἀπὸ τῆς ἀσίας Έλλήνων der Landtag Asiens ist, von dessen Existenz wir in der Kaiserzeit so viele Beweise haben, so ist die bisher gültige Ansicht, dass dieser Landtag eine Institution des Augustus ist, falsch; er existirte, wie unser Schreiben lehrt, schon zur Zeit des Antonius.

Man darf jetzt wohl die Frage auswersen, wann dieses κοινὸν 'Ασίας oder, wie Antonius schreibt, dieses κοινὸν τῶν ἀπὸ τῆς 'Ασίας Έλλήνων ins Leben gerusen wurde.

Schon lange vor Antonius finden wir Beispiele, dass die Städte der Provinz Asia zu einem bestimmten Zweck sich vereinigten und aus einem bestimmten Anlass einen gemeinsamen Beschluss fassten. So werden in Pergamon dem Mucius Scaevola zu Ehren Festspiele, die Mouxisia, eingerichtet, dem L. Valerius Flaccus zu Ehren waren schon Gelder zur Gründung ebensolcher Festspiele gesammelt und dem Q. Cicero wird ein Tempel erbaut; 1) es wird ausdrücklich betont, dass diese Ehrungen von der ganzen Provinz ausgingen, also nicht etwa Sache einzelner Städte, sondern Sache

<sup>1)</sup> Cicero in Verr. II, 51; pro Flacco 55; ad Quintum fr. I, 1, 26.

der Provinz waren; wie dieselben beschlossen wurden, wird freilich nicht überliefert, aber es liegt doch nahe, die Sache sich so zu denken, dass auf eine bestimmte Anregung hin Vertreter der einzelnen Städte irgendwo zusammentraten und zu einem gemeinsamen Beschluss sich einigten und dabei die aus diesem Beschluss erwachsenden Kosten auf ihre Städte repartirten. Hier liegen offenbar die Keime zu dem xolvòr Agíag. Wir sehen, dass die einzelnen Städte der Provinz gegebenen Falls gemeinschaftlich auf einer von ihren Vertretern gebildeten Versammlung gemeinsame Schritte thun können, aber zu einem festen Verband mit regelmässig wiederkehrender Versammlung haben sie es noch nicht gebracht. Das beweist am Besten das Fehlen eines Namens für einen solchen Verband. Wir besitzen eine Gruppe von Inschriften, die sehr beachtenswerth sind und welche zu Ehren verdienter Männer gefasste Beschlüsse der  $\delta \tilde{\eta} \mu o \iota$  oder  $\pi \delta \lambda \epsilon \iota \varsigma$  der Provinz Asia enthalten. Der Eingang dieser Beschlüsse, der uns hier allein interessirt, lautet: 1. of  $\tilde{\epsilon} \nu \tau \tilde{\eta} \mathcal{A} \sigma i \varphi \delta \tilde{\eta} \mu o \iota$  . . . Tralleis Bull. corr. hell. V, 348; 2. οί ἐν τῆ Ασία δημοι καὶ τὰ ἔθνη καὶ οί κατ' ἄνδρα κεκριμένοι ἐν τῆ πρὸς Ῥωμαίους φιλία Pergamon Le Bas 1721 b -Μουσ. καὶ Βιβλ. 1876, 9; 3. οἱ ἐν τῆ ᾿Ασία δῆμοι καὶ τὰ ἔθνη καὶ οί κατ' ἄνδρα κεκριμένοι ἐν τῆ πρὸς Ῥωμαίους φιλία καὶ τῶν ἄλλων οἱ ἐν [Περγάμφ παραγενό]μενοι μετείχον τῶν Σωτηρίων καὶ τῶν Μουκιείων . . . Poimanenon Athen. Mittheil. ΧV, 156; 4. αί] πόλεις αί ἐν τῆ 'Ασία κατο[ικοῦσαι] καὶ τὰ žθνη ...,1) Ephesos, in einem Decret für den Dictator Caesar, Le Bas 142. Dass in diesen Beispielen οἱ ἐν τῆ Ἀσία δημοι resp. αἱ πόλεις αἱ ἐν τῷ ᾿Ασία κατοικοῦσαι die an dem jedesmaligen Beschluss betheiligten Stadtgemeinden sind, ist doch klar und ebenso, dass die überwiegende Mehrzahl der Städte Asias dabei betheiligt waren. Wie oben die Beschlüsse für Scaevola, Flaccus und Q. Cicero, so können auch diese letzteren als von der ganzen Provinz ausgehend betrachtet werden; aber es fehlt noch an einer Bezeichnung für die Vereinigung aller Städte Asias. Hätte mit dem Namen auch als feste, dauernde Institution das xouror Asias schon bestanden, als diese Inschriften abgefasst wurden, so schwankte

<sup>1)</sup> Waddington zu Le Bas 142 ergänzt vor αί] πόλεις noch: Ἐφεσίων ἡ βουλὴ καὶ ὁ δῆμος καὶ τῶν ἄλλων Ἑλλήνων αί] πόλεις..., was mir nicht nothwendig zu sein scheint.

die Bezeichnung für die Vereinigung der Städte nicht, wie wir es eben in den besprochenen Inschriften beobachtet haben. Denn es ist doch widersinnig bald οἱ ἐν τῆ Ἀσία δῆμοι, bald οἱ ἐν τῆ ᾿Ασία δῆμοι καὶ τὰ ἔθνη,¹) bald αἱ πόλεις αἱ ἐν τῆ Ἀσία κατοικοῦσαι καὶ τὰ ἔθνη zu schreiben, wenn man für das, was man durch diese wechselnden Ausdrücke bezeichnen will, einen festen Terminus — nämlich τὸ κοινόν — schon gehabt hätte. Ist dies richtig, so bildet der ephesische Beschluss für Caesar den terminus post quem, das Schreiben des Antonius aber den terminus ante quem für die Einrichtung des κοινὸν Ἀσίας als fester, regelmässiger Versammlung der Städte der Provinz.

Zu demselben Resultat führt uns folgende Betrachtung. Josephus in seinen antiquitates iudaic. XIV, 10 hat uns zu Gunsten der Juden gefasste Senatusconsulte und Decrete von römischen Beamten sowohl, als auch von griechischen Städten überliefert. Dabei handelt es sich unter anderem auch um Dienstfreiheit — ἀστρατεία —, die den Juden von den römischen Statthaltern gewährt wird. Das erste hierher gehörige Edict stammt aus dem Jahre 49 v. Chr. und ist von L. Lentulus, der damals in Asia Aushebungen veranstaltete, erlassen — § 13, 1. Hälfte; § 16 u. 19. Dies Edict entbindet die Juden von Ephesos von der Verpslichtung Kriegsdienste zu thun und wird dann von demselben Lentulus auf seines Legaten T. Ampius Vermittelung auf alle Juden der Provinz Asia ausgedehnt und auf desselben Ampius Verwendung von den ordentlichen Statthaltern L. Antonius und Fannius bestätigt — § 13, 2. Hälfte vgl. § 14 u. 18. Ampius theilt dies den Juden günstige Edict den Beamten, dem Rath und Volk von Ephesus mit und schliesst diese Mittheilung mit den Worten: ὑμᾶς τε βούλομαι φροντίσαι ΐνα μή τις αὐτοῖς (i. e. den Juden)  $\delta\iota \epsilon \nu o \chi \lambda \tilde{\eta}$ . Das folgende Edict stammt von Dolsbella aus dem Jahre 43 v. Chr.; es verleiht gleichfalls den Juden Freiheit vom Militärdienst, ist gleichfalls an Rath, Beamte und Volk von Ephesos gesandt und schliesst mit den Worten: υμᾶς τε βούλομαι ταῦτα γράψαι κατὰ πόλεις. Also hier in diesen Fallen werden von den römischen Statthaltern die ganze Provinz betreffende wichtige Beschlüsse dem Rath, Volk und Beamtenthum von Ephesos mitgetheilt, und zwar wie es in dem Edict des Dolabella ausdrücklich heisst, zur Uebermittelung an die andern Städte. Nun ist es

<sup>1)</sup> Zu έθνη vgl. meine Bemerkungen in Pauly-Wissowa RE. s. v. Asis, 2.

doch einleuchtend, dass dieselbe Rolle, die hier in den Edicten der Jahre 49 und 43 v. Chr. der Stadt Ephesos als πόλις πρωτεύουσα τῆς 'Aσίας, wie Josephus sich ausdrückt, zufällt, nämlich die die ganze Provinz betreffenden Edicte und Beschlüsse von der Oberbehörde zu empfangen und den übrigen Städten mitzutheilen, im Schreiben des Antonius das xouvor Aolas übernommen hat. Denn da die darin erwähnte σύνοδος των από της οἰχουμένης ໂερονιχων καλ στεφανειτῶν, wie wir sehen werden, kein Localverein von Ephesos, sondern ein seine Thätigkeit weit über Ephesos Mauern ausdehnender und seine Mitglieder aus allen Ecken und Enden der bewohnten und bekannten Erde nehmender Verein ist, so gehen auch die ihm zugestandenen Privilegien weite Kreise an und die Mittheilung derselben an das xouvòv Aσίας geschieht doch, obgleich es nicht ausdrücklich gesagt wird - oder fehlt am Ende des Schreibens etwas, das ähnlich wie in dem Schreiben des Ampius oder des Dolabella dem xouvóv besehle, durch Mittheilung an die einzelnen Städte diese Privilegien bekannt zu machen und ihre Respectirung zu ermöglichen? - in der Absicht, die Bekanntwerdung der Privilegien und damit eine Beachtung und Befolgung derselben in den weitesten Kreisen zu erreichen. Unverkennbar ist in dem Schreiben des Antonius das zocrór das Mittelglied zwischen der Oberbehörde und den einzelnen Städten, ganz so wie früher Ephesos es gewesen war. Es kann doch nicht Zufall sein, dass bei derartigen, die Provinz angehenden Schreiben, wie sie uns hier beschäftigen, derjenige, von dem sie ausgehen, betreffs ihrer Bekanntmachung sich einmal an diesen, das andere Mal an jenen wendet; es ist doch klar, dass beide Male die Stelle, der die Bekanntmachung der Schreiben zufällt, officiellen Charakter hat, mit anderen Worten, dass Anfangs Ephesos, später das xouvóv Aolas das Mittelglied zwischen dem Statthalter und den einzelnen Gemeinden war. Ist dies richtig, so folgt daraus, dass im Jahre 43, als Dolabella an Ephesos schrieb: ὑμᾶς τε βούλομαι ταῦτα γράψαι κατὰ πόλεις, noch kein κοινὸν Ασίας existirte - also dasselbe Resultat, zu dem wir oben bei der Erörterung der von der Provinz in republikanischer Zeit ausgehenden Beschlüsse gelangten. Also hat das xouvòv Aσίας nicht bloss zu Antonius Zeit existirt, sondern er muss es auch ins Leben gerufen und als regelmässige Institution geschaffen haben. Und zwar geschah dies in dem Decennium zwischen der Schlacht bei Philippi,

nach der Antonius Ephesos und Asia besuchte, und der Schlacht bei Actium.

Wir kommen jetzt zur Erörterung der Absassungszeit unseres Schreibens, das Kenyon ins Jahr 41, also in die Zeit unmittelbar nach der Schlacht bei Philippi setzt. M. Antonius heisst in dem Schreiben αὐτοχράτωρ und τριῶν ἀνδρῶν δημοσίων πραγμάτων ἀπὸ καταστάσεως; die Bezeichnung des Consulats fehlt hier wie in seinen Schreiben bei Josephus ant. iud. XIV, 12. 3ff., während in dem Schreiben an Aphrodisias¹) die volle Titulatur [αὖτοχράτωρ, υπατος αποδεδει]γμένος τὸ β΄ καὶ [τὸ γ'], τριῶν ἀνδρῶν τῆς τῶν δημοσίων πραγμάτων διατάξεως sich findet oder vielmehr sicher vorausgesetzt werden darf. Der hier vorliegenden Wiedergabe des lat. triumvir rei publicae constituendae mit τριών ανδρών δημοσίων πραγμάτων ἀπὸ καταστάσεως kommt das mon. Ancyranum I 12 mit seinem καλ την των τριών άνδρων έχον[τα άρχὴν ἐπὶ] τῆ καταστάσει τῶν δημοσίων πραγμάτων είλατο sc. ἐμέ am nächsten; die Auslassung des Artikels vor δημοσίων πραγμάτων hat ihr Analogon gleichfalls im mon. Ancyr. IV 1 τριών ανδρών έγενόμην δημοσίων πραγμάτων κατορθωτής. Dass Antonius ἀπὸ καταστάσεως schreibt, wo ἐπί cum dativo zur Angabe des Zweckes das Natürlichere erscheint - vgl. die mitgetheilte Stelle aus des Augustus Testament -, steht auf derselben Stufe mit dem τῶι κοινῶι τῶν ἀπὸ τῆς Ἀσίας Έλληνως

Aus der Titulatur ergiebt sich kein bestimmter Anhaltspunkt zur Bestimmung der Abfassungszeit dieses Schreibens; das wäre nur der Fall, wenn angenommen werden dürfte, dass αὐτοχράτως hier ,zum ersten Male Imperator' hiesse, mit anderen Worten, wenn aus dem Fehlen der Iterationsziffer bei αὐτοχράτως geschlossen werden dürfte, dass das Schreiben an den Landtag Asiens versast sei, bevor Antonius ,zum zweiten Male Imperator' wurde. Auf Münzen findet sich imperator iterum, imperator tert. (beides verbunden mit cos. desig. II et III) und imperator IV (verb. mit cos. III), wosür ich auf Eckhel doctr. num. VI p. 43 ff. und Cohen, déscript. I 23 ff. verweise. Aber es giebt einerseits Münzen?) ohne Bezeichnung des Consulats mit imp., ohne Iterationsziffer, aus Jahren nach 39 v. Chr., wo Antonius sicher schon imp. II war.

<sup>1)</sup> CIG. 2737 = Viereck sermo Graec. V.

<sup>2)</sup> s. Cohen Marc Antoine no. 44, 45, 50, 80,

andererseits solche') mit cos. desig. II et III aber mit blossem imp., also wieder ohne Iterationszisser. Daher sagt Eckhel: videor mihi posse conicere in Antonii numis imperatoris titulo non semper numerum additum eumque saepe . . . dici tantum imp. cum imp. II vel III dicendus fuerit. Bei diesem Sachverhalt dars aus dem blossen αὐτοχράτωρ unseres Schreibens nicht geschlossen werden, dass dasselbe abgefasst sei, bevor Antonius imperator iterum wurde, zumal da darin die Bezeichnung des Consulates fehlt, die doch bei einer genauen und vollständigen Titulatur nicht fehlen dürfte. Wir werden also nach anderen Merkmalen uns umsehen, woraus auf die Absassungszeit geschlossen werden kann. Der englische Herausgeber weist mit Recht darauf hin, dass die Audienz der beiden Bittsteller, des Artemidoros und des Charopinos, in Ephesos stattfand, und schliesst daraus, dass das Schreiben in das Jahr 41 v. Chr. fällt. Antonius war nach der Schlacht bei Philippi Ende 42 und Anfang 41 v. Chr. längere Zeit in Ephesos, wofür es keiner Belege bedarf. Aber er war nicht bloss einmal in Ephesos, sondern noch ein zweites Mal Ende 33 v. Chr., das erhellt aus Plutarch v. Ant. 56, und zwar auf der Rückkehr aus Medien, bevor er nach Hellas übersetzte, wo es zum Entscheidungskampf mit Octavian kommen sollte. Aushebungen fanden überall statt, Schiffe wurden auf den kleinasiatischen Werften gebaut, überall Rüstungen und Vorbereitungen auf den bevorstehenden Kampf - nur Antonius selbst vergnügte sich und suchte in den Schaustellungen und Vorstellungen von Künstlern aller Art sich und seiner nächsten Umgebung Abwechselung und Vergnügen zu bereiten. Die Privilegien, welche Antonius der Synode der Hieroniken und Stephaniten gewährte, vor allem die ἀστρατευσία und die ἀνεπισταθμεία, weisen doch eher auf die Zeit unmittelbar vor der Schlacht bei Actium als auf die Zeit nach der Schlacht bei Philippi, wo Friede war und an Aushebungen und kriegerische Rüstungen nicht gedacht Und das ist doch auch zu beachten, dass die Befreiung wurde. von Kriegsdiensten bei Josephus (vgl. oben) den Juden in Asien von den römischen Statthaltern zugesichert wird im Jahre 49 v. Chr., also unmittelbar vor Pharsalos, und im Jahre 43 v. Chr., also unmittelbar vor Philippi, beide Male also zu Zeiten, wo in der Provinz Asia starke Aushebungen statt fanden und gerade das Privileg

<sup>1)</sup> s. Cohen Octavie et M. Antoine no. 2. 3. 5. 7.

der àorqueela oder àorqueevola actuellen Wert hatte. Hiermit in Einklang steht die Verleihung des Privilegs der àveniora quela, der Befreiung von Einquartirung, welches in gewöhnlichen Zeitläuften sehr unwesentlich sein würde, da die Provinz Asia nie mit Truppen belegt war, gerade wie in gewöhnlichen Zeiten keine Truppen dort ausgehoben wurden. Mir scheinen gerade diese beiden Privilegien, die àorqueevola und die àveniora quela, auf ein momentanes, actuelles Interesse der Künstler hinzuweisen.¹) Daher glaube ich auch, dass die Abfassung unseres Schreibens nicht in das Jahr 42/41, sondern ins Jahr 33/32 v. Chr. gehört. In welches Jahr dieses Decenniums die Einrichtung des xolvòr Aolag als ständige Einrichtung fällt, wissen wir nicht; dass sie aber von Antonius herrührt und vor unser Schreiben, hingegen nach der Schlacht bei Philippi fällt, ist sicher.

Von hier aus können wir auch richtiger als dies früher geschah über Augustus und dessen Verhältniss zum Landtag Asiens urtheilen. Er hat nicht mehr als Schöpfer desselben zu gelten; wohl aber ist auf ihn wie die Einführung und Verbreitung des Kaisercultes überhaupt so auch die enge Verbindung des xouròr 'Aσίας mit dem Kaisercult, der fortab zu seinem religiösen Mittelpunkt wurde, zurückzuführen. Ob vor Augustus das xorvòv Aolas nach Analogie anderer xourá schon einen religiösen Mittelpunkt gehabt hat — man könnte an den Cult der θεὰ Ῥώμη denken ist bis jetzt nicht erkennbar; wie man aber auch über diese Frage urtheilen wird, das bleibt doch sicher, dass Augustus hier nichts Neues geschaffen, sondern eine schon vorhandene Institution weiter ausgebaut und dadurch dass er den neuen Kaisercult streng an diese knupfte, ihr auch neue Aufgaben stellte und vor allem sie mit dem Kaiserthum selbst enger verband und zu einer nicht unwesentlichen Stütze für letzteres machte.

Zweiselsohne liegt sür uns der Hauptwerth des Schreibens des Antonius in dem Neuen, das es uns über das κοινὸν Ασίας lehrt. Aber Beachtung verdient auch die hier zum ersten Male austretende σύνοδος τῶν ἀπὸ τῆς οἰκουμένης ἱερονικῶν καὶ στεφανειτῶν,

<sup>1)</sup> Die einzelnen der σύνοδος gewährten Privilegien — ausser der άστρατευσία und άνεπισταθμεία noch die περὶ τήν πανήγυριν έκεχειρία καὶ ἀσυλία καὶ πορφύρα — kommen ausser der πορφύρα alle bei Künstlergenossenschasten vor, wosür man die Belege bei Poland und Ziebarth sindet. Hier näher auf dieselben einzugehen, liegt mir zu sern.

denn die bis jetzt (von ihr bekannten Denkmäler sind sämmtlich späteren Datums. Ich kenne deren ausser unserem Schreiben drei, und zwar 1. auf einem Grabdenkmal aus Tralleis (Athen. Mitth. ΧΧΙ. 263) οί ἀπὸ τῆς οἰχουμένης ἱερονεῖχαι καὶ στεφανεῖται καὶ ή γερουσία ἐτίμησεν Μένιππον Χαρίτωνος u.s.w.; 2. ebenfalls aus Tralleis:  $\eta$ ] φιλοσέβαστος γερουσία καὶ οἱ νέοι καὶ  $\eta$ Όλυμπική σύνοδος των από της οἰκουμένης ໂερονεικών καλ στεφανειτών ετίμησαν Τιβ. Ιουλ. Μενάνδρου Αυρηλιανόν CIG. 2931. Poland de collegiis artificum Dionysiacorum S. 25 sagt: in lapide Aureliano ut videtur non antiquiore, natürlich wegen des Cognomens des Tiberius Iulius; 3. auf einer Inschrift aus Milet findet sich ein πρόξενος των ἀπὸ τῆς οἰκουμένης ໂερονεικών (Revue de philologie XIX 131). Dieser Proxenos der Hieroniken war auch συνέγδημος αναγραφείς έν αιραρίω Μεσσάλα τοῦ γενομένου της Ασίας ανθυπάτου. Ich sehe nicht recht ein, warum dieser Messala nicht L. Valerius Messala, der Consul des Jahres 742, der im Jahre 764/65 Proconsul Asiens war, gewesen sein soll; zwar war unser Proxenos ἀρχιερεύς τῶν Σεβαστῶν und hat Gesandtschaften ausgeführt πρὸς τοὺς αὐτοκράτορας, aber da die Inschrift offenbar von ἔπαρχος ἐν Ῥώμη an — die ersten Zeilen nehmen das, was im Leben dieses Mannes das Hauptsächlichste und Charakteristischste war, nämlich dass er προφήτης δμοῦ καὶ ἀρχιπρύτανις war, vorauf — die Aemterfolge in aufsteigender Ordnung wiedergiebt, so liegt doch keine Schwierigkeit darin, dass er etwa 764 oder 765 dem Messala attachirt und einige Jahre darauf Archiereus των Σεβαστων, also nach dem Tode des Augustus Oberpriester des todten und des lebenden Kaisers ist. Das πεπρεσβευχώς ύπερ της πατρίδος πολλάχις πρός τούς αὐτοκράτορας macht natürlich keine Schwierigkeiten; wenn er oft Gesandter war, kann er erst zu Augustus, dann zu Tiberius gereist sein. Der französische Herausgeber der Inschrift hält den Messala für den Consul des Jahres 196 n. Chr., L. Valerius Messala Thrasea Priscus; aber von diesem steht es nicht fest, dass er überhaupt Proconsul Asiens war. Also ist es wohl wahrscheinlich, dass unser Proxenos τῶν ἀπὸ τῆς οἰκουμένης ἱερονεικῶν Zeitgenosse des Augustus und des Tiberius war. Wir finden also zu verschiedenen Zeiten und an verschiedenen Orten Spuren dieser Hieroniken und Stephaniten, deren charakteristisches Merkmal offenbar das of  $d\pi \partial \tau \eta \varsigma$  of  $xov\mu \epsilon v\eta \varsigma$  ist. Dass wir es hier keineswegs

mit verschiedenen Localvereinen, als deren Sitze wir Ephesos, Milet und Tralleis anzusehen hätten, sondern mit einem grossen, im Princip die Welt umspannenden Bund von Hieroniken und Stephaniten zu thun haben, lehrt nicht bloss der stete Zusatz ἀπὸ τὴς οἰκουμένης, sondern auch die Analogie mit dem seit Traian blühenden Reichsverein der dionysischen Künstler, die ebenfalls das charakteristische  $\delta\pi\delta$   $\tau\eta\varsigma$   $\delta \lambda \delta \nu \eta\varsigma$  im Titel führen (Poland de collegiis art. Dionys. p. 19f.), ein Zusatz, der den früheren Vereinen von dionysischen Künstlern, wie denen von Isthmos und Nemea oder denen von Ionia und Hellespont, nicht zukommt. Aber dieser grosse Bund von Hieroniken und Stephaniten hatte Zweigvereine, denn die beiden Inschriften aus Tralleis (s. oben Nr. 1 u. 2) lassen sich nur so auffassen, dass die darin erwähnten Hieroniken und Stephaniten gerade so wie die gleichzeitig mit ihnen genannte Gerusie und die Neoi eine anerkannte Corporation der Stadt Tralleis bildeten, wozu auch 'Ολυμπική in Nr. 2 passt, denn dieser Zusatz weist auch auf Tralleis, wo es Festspiele zà 'Ολύμπια und auch Olympiaden') gab, an denen den ortsansässigen Zweigverein der Hieroniken und Stephaniten betheiligt zu sehen Niemanden wundern wird. Die spätere Reichssynode der dionysischen Kunstler nennt sich σύνοδος 'Αδριανή 'Αντωνείνη oder ίερὰ μεγάλη σύνοδος; überall ist das Bestreben nach pomposen Titeln hervorstechend.

Auch die Reichssynode der dionysischen Künstler hatte solche Zweigvereine, oder wenn man lieber will, Niederlassungen in einzelnen Städten. Diese Reichssynode hatte zu Mitgliedern τοὺς περὶ τὸν Διόνυσον τεχνίτας ἱερονείκας καὶ στεφανείτας, ausgeschlossen waren hier die Athleten, die wiederum für sich zu einem Bunde geeint waren und bei denen man gleichfalls den Zusatz ἱερονείκαι καὶ στεφανείται findet (z. B. I. Gr. Sic. et It. 1105. 1109; weitere Belege siehe bei Poland a. O. und Ziebarth Das griechische Vereinswesen S. 88 f.). Da nun bei der uns beschäftigenden σύνοδος τῶν ἀπὸ τῆς οἰκουμένης ἱερονεικῶν καὶ στεφανειτῶν regelmässig die Angabe, welche Art von Siegern hier zu einem Verein zusammengetreten sind, ob Techniten oder Athleten, fehlt, was sonst nicht zu fehlen pflegt, so müssen wir annehmen,

<sup>1)</sup> s. Athen. Mitth. VIII, 316 Nr. 11; Bull. corr. hell. XI, 298; Le Bas — Wadd. 1652c; Papers of Am. School I, 104 Nr. 7. 6. 8.

dass in dieser σύνοδος τῶν ἀπὸ τῆς οἰχουμένης ἱερονειχῶν καὶ στεφανειτών sowohl Techniten als auch Athleten waren. Dass jedenfalls Athleten an dieser Synode als Mitglieder Theil nahmen, beweist in unserem Schreiben Marcus Antonius Artemidoros, der zweimal in Audienz vor dem Triumvir als Bittsteller für die Synode der Hieroniken und Stephaniten erscheint; dass er dies in irgend einer Beziehung zur Synode stehend, offenbar doch als Mitglied derselben, thut, leuchtet ein. Warum er gerade zu Antonius geschickt wird, sagt uns das τοῦ ἐμοῦ φίλου; weil gerade er in freundschaftlichen Beziehungen zum Triumvir stand, war er sehr geeignet als Bittsteller. Artemidoros war άλείπτης, das heisst nicht so viel als dass er, wie Kenyon will, der das vor φίλου stehende έμοῦ mit auf άλείπτου bezieht, des Antonius Salber gewesen sei. Im Hausstand vornehmer Römer gab es derartige Bedienstete (Marquardt Privatleben 145), aber das waren Sklaven. Hier weist schon der Name des Mannes darauf hin, dass er ein Freier war und daher nicht dem Hausstande des Antonius zugehört hat. ἀλείπτης kommt auf Inschriften wiederholt als Titel oder Würde eines in gymnischen Kämpfen bewanderten Mannes vor, man vgl. υίὸν Δευκίου . . . παγκρατιαστοῦ περιοδονίχου άλείπτου ξυστάρχου στεφανηφόρου Athen. Mittheil. XIX, 31 Nr. 24 und die Unterschrift auf der Ehrenbasis eines Siegers in gymnischen Wettkämpfen: ὑπὸ ἀλείπτην Γ. Κοσίνιον (Anc. Gr. Inscr. Brit. Mus. 611, III 237), ferner CIG. 1427 und Bull. corr. hell. I 289 Nr. 71. War also Artemidoros Mitglied der Synode, so bestand diese auch aus Athleten; denn aleintys ist eng mit dem Gymnasium und Xystos verknüpft; dass sie aber nicht bloss aus Athleten bestand, darf aus dem oben angeführten Grunde doch als annähernd sicher bezeichnet werden. Leider erfahren wir aus unserem Schreiben nichts über die Organisation dieser Synode; wir haben gesehen, dass sie Zweigvereine hatte, und dürfen annehmen, dass die Mitglieder derselben, so verbreitet sie auch über die Welt sein mochten, doch hin und wieder zusammenkamen und in möglichst grosser Anzahl sich trafen. geht daraus hervor, dass die Synode eine πανήγυρις hatte, also ein, sei es jährlich, sei es in mehrjährigen Abständen wiederkehrendes, sei es an einem bestimmten Ort, sei es in verschiedenen Städten abwechselnd geseiertes Fest, das der Sammelpunkt für die Mitglieder war. Zwar versteht Kenyon unter der Panegyris (in

### 522 C.G. BRANDIS SCHREIBEN DES MARCUS ANTONIUS

ν. 16 καὶ τῆς περὶ τὴν πανήγυριν ἐκεχειρίας) die Epheseia in Ephesos, aber da es in Ephesos auch zu des Antonius Zeit schon mehrere πανηγύρεις gab, musste es doch nothwendig περὶ τὶν τῶν Ἐφεσείων πανήγυριν oder ähnlich heissen, falls diese gemeint waren. Schon der bestimmte Artikel — την πανήγυριν weisst darauf hin, dass hier nur eine mit der Synode in engster Beziehung stehende, d. i. ihre eigene Panegyris verstanden werden Auch der dionysische Künstlerverein von Ionia und Hellespontos hatte eine eigene Panegyris (Strabo XIV, 643; CIG. 3067). Ob Antonius, dessen grosses Interesse für die Künstler unser Schreiben beweist, auch die Gründung dieser Synode von Hieroniken und Stephaniten veranlasst hat? Wenn man die Worte unseres Schreibens liest: περί τοῦ τὰ προϋπάρχοντα τῆι συνόδωι μένειν άναφαίρετα, so mochte man eher annehmen, dass dieselbe schon vorher bestand und von Antonius nur anerkannt und mit neuen Privilegien ausgestattet wurde. Da Plutarch (vit. Ant. 56 u. 57) zweimal von τοῖς περί τὸν Διόνυσον τεχνίταις spricht, denen Antonius Priene als Wohnsitz anwies, und diese offenbar auch einen Verein bildeten, so gab es damals neben dem Techniten-Verein auch noch einen Verein των ἀπὸ τῆς οἰχουμένης ໂερονικῶν καὶ στεφανειτῶν. Mag nun aber Antonius des letzteren Gründung veranlasst haben oder nicht, das steht fest, dass derselbe noch in der Kaiserzeit bestand und nicht, falls derselbe wirklich eine Schöpfung des Triumvirn gewesen ist, wie so viele andere seiner Schöpfungen auch mit ihm selbst zu Grunde ging. Wir dürfen diese Synode, die in ihrem Titel darauf hinwies, dass sie nicht auf eine Stadt oder ein Land beschränkt war, als Vorläufer der späteren, seit Traian häufig genannten Reichssynode των από της οίκουμένης περί τον Διόνυσον τεχνιτών betrachten; der Gedanke, dem die letztere mit dem ἀπὸ τῆς οἰχουμένης Ausdruck gab, war also nicht neu; wie so oft, so knupfte auch hier die Kaiserzeit an frühere Gedanken an.

Charlottenburg.

CARL GEORG BRANDIS.

# DIE MAKEDONISCHEN MILITÄRCOLONIEN.

Man pslegt als makedonische Militärcolonien kurzerhand alle von Alexander und seinen Nachfolgern in Kleinasien gegründeten Stadtgemeinden zu bezeichnen, aber es wird nicht erlaubt sein, den Begriff der Militärcolonie, der, dem römischen Staatswesen entlehnt, eine bestimmte engere Bedeutung hat, anders als in seinem römischen Werth zu verwenden. Coloniae militum (Mon. Ancyranum ed. Mommsen<sup>2</sup> cap. XVI), Militärcolonien, sind die auf Grund der constituirenden Vollmacht von Sulla — vereinzelt schon von Marius: col. Mariana auf Corsica —, Caesar, den Triumvirn und Augustus deducirten Veteranengemeinden. Es macht dabei keinen Unterschied, ob eine solche Gemeinde in eine bereits vorhandene Stadt geführt — was die Regel ist — oder ob für sie eine Stadt erst gegründet wird. Von den früheren auf Grund einer ordentlichen lex geschaffenen Colonien unterscheiden sich die Militärcolonien schon dadurch, dass sie nach dem constituirenden Feldherrn als coloniae Corneliae, Iuliae u. a. benannt werden. Ihr Gründungsstatut war keine lex rogata, sondern eine lex data, d. h. die vom constituirenden Magistrat ihnen gegebene Ordnung war ein einseitiger magistratischer Erlass, galt aber als lex, als Vereinbarung zwischen Magistrat und Volk. An die Militärcolonien schliesst sich die spätere kaiserliche Coloniegrundung an, wie sich ja die Monarchie aus der dem Sulla, Pompeius, Caesar u. a. übertragenen constituirenden Gewalt entwickelt hat. Darum sind aber nicht alle kaiserlichen Colonien Militärcolonien: als solche haben vielmehr nur diejenigen zu gelten, welche zur Versorgung der Veteranen deducirt sind. Militarcolonien sind die von den Triumvirn deducirten 18 und die von Augustus in den Jahren 30 und 14 v. Chr. constituirten 28 Veteranengemeinden (s. Marquardt, St.-V.º l, 117f.), welche Augustus ausdrücklich als coloniae militum bezeichnet. Alle diese Gemeinden haben durch die Veteranenansiedelung ihr Gepräge bekommen, indem entweder die Veteranen eine Gemeinde in

der Gemeinde bilden und sich als coloni von den zurückgesetzten cives veteres unterscheiden, oder die Altbürger in den Verband der Veteranengemeinde eintreten, als ob sie mit deducirt seien. Schon durch den militärischen Ritus der Deduction unterscheiden sich diese Militärcolonien von den anderen, indem die Veteranen in militärischer Ordnung in das ihnen assignirte Territorium einmarschirten (Marquardt a. a. O. S. 127). Das Wappen dieser Militärcolonien sind die Feldzeichen: sie erscheinen auf den Münzen mit der Legionsnummer (Eckhel, doctr. num. IV, 489 f.). Dementsprechend heisst die Colonie nach dem deducirten Truppentheil, so Beterrae Septimanorum, Arausio Secundanorum colonia (Plin. N. H. III § 36), Ruscino (in der Narbonensis) col. RVSC. LEG. VI (Marquardt I2 S. 266 Anm. 1). Werden dagegen Veteranen in eine Stadt deducirt, indem sie in die Bürgerschaft derselben eintreten, so entsteht keine Militärcolonie. Dies ist der Modus der Veteranenversorgung unter den Kaisern.

Nur diejenigen Städte sind also Militärcolonien, welche durch die Deduction von Veteranen eine neue Verfassung erhalten, einerki ob die Altburger in die Veteranengemeinde aufgenommen werden oder als cives veteres eine untergeordnete Kategorie neben den Veteranen bilden, wie es Sullanische Ordnung war (wie bei Clusium, Arettium, Pompei etc.). Scheinbar werden von den augusteischen coloniae militares nicht alle diesem Princip gerecht, da Augustus zum Theil seine Veteranen in die bestehenden Gemeinden ohne weitere Aenderung des Bestehenden eintreten liess. Jedenfalls hat er nirgends die Altbürger wie Sulla den Colonisten untergeordnet. Aber die mit der Deduction verbundene Verwandlung der alten Gemeinde in eine colonia, oder besser die sictive Ausnahme der Altbürger in die neue Veteranencolonie - während factisch das Gegentheil stattfand - nöthigt auch diese Colonien zu den colonies militum zu stellen. Nur wo mit der Deduction von Veteranen nicht die Gründung einer neuen Gemeinde (Colonie) verbunden war, trifft der Begriff , Militärcolonie' nicht zu.

Wendet man nun die Bezeichnung Militärcolonie auf die Städtegründung der hellenistischen Herrscher an, so sind nur solche Gemeinden Militärcolonien zu nennen, die durch die Deduction von
Veteranen ihr Gepräge bekommen haben. Es wird im Folgenden
nicht meine Absicht sein, eine Statistik der Veteranengemeinden
des seleukidischen, attalischen, ptolemäischen Reiches zu geben,

sondern mit Hülfe der Inschriften zu zeigen, in welchen Formen die Militärcolonie in den hellenistischen Staaten erscheint, wodurch sich solche militärische Gründungen aus der Masse der hellenistischen Städte abheben.

An einer solchen Analyse hat es bisher gefehlt. Droysen giebt in dem Capitel, Die Städtegründung Alexanders und seiner Nachfolger' (Epigonen II) eine Zusammenstellung, ohne eine Aussonderung der militärischen Gemeinden zu versuchen. Zuerst hat an der Hand der Inschriften C. Schuchardt (Ath. Mittheil. XIII p. 1-17) die "makedonischen Colonien zwischen Hermos und Kaikos" kritisch behandelt und die Colonien der Seleukiden von denen der Attaliden gesondert. Eine vortreffliche Arbeit ist die von G. Radet, De coloniis Macedonum cis Taurum deductis (Paris 1892). Hier ist was Schuchardt für eine bestimmte Gruppe von Colonien gethan hat für das ganze Land diesseits des Taurus durchgeführt: die Scheidung der einzelnen Gruppen nach Zeit und Lage. Clerc, De rebus Thyatirenorum (Paris 1893) behandelt in Thyatira eine der wichtigsten und bestbekannten Militärcolonien. Aber alle diese Arbeiten lassen eine scharfe Präcisirung des Wesens der Militärcolonien vermissen, eine Hervorhebung der uns als solcher durch die Inschriften bekannten aus der Masse der anderen Städte, von denen wir nur die Namen kennen.

Ausser auf seinen Sold hatte der Legionar der sinkenden römischen Republik ein Anrecht auf Altersversorgung, d. h. auf Ansiedelung. Ein solcher Anspruch muss auf eine bei der Anwerbung sei es wirklich gegebene, sei es als gegeben angenommene Zusage des Feldherrn zurückgeführt werden. Die Form einer solchen Garantie war das magistratische Edict. Dies war allerdings ein öffentlich-rechtlicher Act, aber er ähnelte sehr der Proclamation eines Miethsherrn an seine Arbeiter, der Dienstmiethe des Privatrechts. Am nächsten kommt einem solchen Edict, das dem unter die Fahne tretenden Soldaten Sold und Deduction garantirt, die von einem Grundherrn proclamirte lex saltus, in der die Bedingungen für Eintritt in die gutsherrliche Pacht aufgestellt Auch hier kam es nicht zu einem wirklichen Miethsvertrag, einer zweiseitigen locatio conductio sondern der Eintritt in den Gutsbetrieb verpflichtete und berechtigte eo ipso zu den in der lex saltui dicta aufgestellten Forderungen und Versprechungen. So möchte man denn das feldherrliche Edict an die Soldaten

sachlich am treffendsten als eine lex exercitui dicta bezeichnen. Der Feldherr der sinkenden Republik war gewiss staatsrechtlich ein Beamter des römischen Volkes, und seine Soldaten nicht Miethstruppen, sondern Conscribirte, aber factisch sind die Imperatoren Sulla und Caesar mit ihrem blind ergebenen Heer condottieri und ihre Soldaten Söldner. Auch die condottieri des XVI. Jahrhunderts sind ja zugleich Beamte eines Staates und autonome Heerführer.

Wie das römische Heer seit Marius, so bestanden auch die Heere Alexanders und seiner Nachfolger zum grossen Theil aus Leuten, die keinen Grundbesitz ihr eigen nannten oder doch den väterlichen "agellus" aufgegeben hatten, um sich im fremden Land einen neuen und besseren zu erwerben. Es war natürlich, dass sie sich nach Ablauf der Dienstzeit auf eigenem Grund und Boden zur Ruhe setzen wollten. So wurde es denn zur ersten Aufgabe des Feldherrn, den ausgedienten Soldaten ein Landloos zu assigniren, sie in eine Stadt zu "deduciren". Dem römischen deducere entspricht genau der griechische Ausdruck στεγνοποιείν der pergamenischen Inschrift (s. S. 534). Οἱ μήπω ἐστεγνοποιημένοι heisst lateinisch 'qui nondum deducti sunt".

Da der Kern der Heere dieser Zeit aus Makedonen bestand, kann man die für die Veteranen gegründeten Gemeinden als "makedonische Militärcolonien" bezeichnen. Selbst unter den Attaliden nehmen die makedonischen Truppen noch eine Sonderstellung ein. Ausser den makedonischen Veteranen kommen freilich noch andere Stämme vor, besonders die Myser — die mit den Makedonen die Elite bilden, s. unten — aber a potiori wird man die Veteranengemeinden der hellenistischen Zeit als makedonische bezeichnen dürfen.

Alexander selbst hai während der wenigen Jahre, die ihm zur Organisation des eroberten Reiches beschieden waren, kaum viele Militärcolonien gegründet. Vollends vorher hat er wohl kleine Besatzungen zurücklassen, aber nicht eine grössere Anzahl Soldaten deduciren können. Die meisten der Aleξανδρεία benantten Städte sind von seinen Diadochen, sei es auf Grund seiner Anweisungen —  $\mathring{v}\pi o\mu v \mathring{\eta}\mu \alpha \tau \alpha = commentarii$  — oder ihm zu

<sup>1)</sup> In der grossen Inschrift von Smyrna (Dittenberger Syll. 171) wird Z. 102 von einem κλήρος gesagt περὶ οὖ Ἀλέξανδρος γεγράφηκεν. Das ist natürlich nicht der grosse König — der heisst ὁ Θεὸς Ἀλέξανδρος — sondern — worauf Waddington hingewiesen hat — der Satrap des Antiochos II.

Ehren') angelegt worden; sie sind gegründet — um mich römisch auszudrücken — , ex formula divi Alexandri', wie viele der coloniae Iuliae nicht von Caesar selbst, sondern ex formula divi Iulii von seinem Erben Augustus gegründet worden sind.

Wir wissen von der Verfassung der Militärcolonien Alexanders so gut wie nichts, können aber trotzdem sicher behaupten, dass sie dem aus den Inschriften bekannten Typus der späteren makedonischen Militärcolonien, der halbmilitärischen Gemeinde, entsprochen haben. Eine Diodorstelle (XVIII, 2) zeigt, dass die an der Grenze angesiedelten Veteranen eher Garnisonen als Bürgergemeinden bildeten. Diodor berichtet, bis zum Tode des Königs hätten die angesiedelten (xaroixio Sévres) Soldaten wohl oder übel ausgehalten, seien aber gleich nach demselben abgefallen (ἀπέστησαν) und hätten ihre Wohnsitze verlassen. Diese Truppen wählen sich einen Feldherrn und bilden ein Heer von 20000 Fusssoldaten und 3000 Reitern. Man sieht, die Soldaten waren trotz der Ansiedelung Soldaten geblieben. Diese sofort zur Wiederaufnahme des Kriegshandwerks fertigen Veteranengemeinden entsprechen völlig denen der Seleukiden: hier wie dort finden wir Soldaten, die ihr Ackerloos bekommen haben, aber doch keineswegs zu Bauern geworden sind.

Der Begriff der makedonischen Militärcolonie ist eine Schöpfung Alexanders und eine Institution des makedonischen Prestige. Nur wo die Makedonen die bevorzugte Classe bildeten, konnten solche Gründungen vorkommen. Das war im Reiche der Seleukiden der Fall. Sie sind die wahren διάδοχοι des grossen Königs geworden. Die makedonischen Truppen verloren nach dem Tode des ersten Seleukos (280) ihren Vorzug, aber ihre Colonien blieben bestehen, wie wir aus Ehreninschriften, welche οἱ ἐν Δοιδύηι und οἱ περὶ Νάκρασαν Μακεδόνες dem Eumenes II. setzen, sehen. Auch sorgten die Attaliden für die Ansiedelung der noch nicht deducirten Makedonen, wie die pergamenische Urkunde (s. S. 534 f.) zeigt. Aber makedonische Militärcolonien wurden natürlich nicht mehr gegründet; mit dem Prestige der stolzen Kampfgenossen Alexanders

<sup>1)</sup> So berichtet Appian in seinem Abriss der Seleukidengeschichte (Syriac. 37), dass Seleukos I. viele Städte sis τιμὴν Alsξάνδρου angelegt habe. Wie Alexanders Bildniss ihre schönen Münzen ziert, so sein Name ihre Städtegründung. In diesem Fortleben hat die Göttlichkeit des ersten Pròs βασιλεύς ihren schönsten Ausdruck gesunden.

war es vorbei. Dagegen kommen im Ptolemäerreiche makedonische Colonien unter Ptolemaeus VII. Eucrgetes II. vor (s. S. 537).¹) Im Folgenden werde ich nun die Militärcolonien der Seleukiden und im Anschluss daran die Veteranenansiedelung im Reiche der Attaliden und Ptolemäer genauer betrachten.

Die ersten urkundlichen Zeugnisse von Militärcolonien finden sich schon unter dem ersten Seleukos.

1. Seleukos I. Nikator (312 — 280). Aus Thyatira (Lydien) stammt folgende wichtige Inschrift (Rev. d. études grecques 1891 p. 297): Βασιλεῖ Σελεύχφ τῶν ἐν Θυατείροις Μαχεδόνων οί ήγεμόνες καὶ οἱ στρατιῶται. Nach Stephanus von Byzanz (s. v. Θυάτειρα) wurde Thyatira von Seleukos I. während des Krieges mit Lysimachos gegründet.2) Schuchardt (S. 9 f.) glaubt allerdings, dass es vielmehr von den späteren Seleukiden gegen die Gallier angelegt sei, weil Nikator, bis kurz vor seinem Tode mit Kriegen beschäftigt, seine Soldaten nicht habe entbehren können. Mit Recht weist Radet (p. 50) diesen Einwand zurück. In den zwischen der Schlacht von Korupedion (281) und dem Tode des ersten Scleukos (280) liegenden sieben Monaten (s. Clinton fasti J. 281) ist Thyatira gegründet worden. So ist denn der König Seleukos in der Inschrift S. Nikator: die angesiedelten Truppen ehren ihren xxioxys. Die Makedonen in Thyatira sind militärisch organisirt (ήγεμόνες — στρατιῶται), aber doch keine gewöhnliche Besatzung, denn οί εν Θυατείροις Μακεδόνες können keine active Truppe, sondern nur eine Militärcolonie sein. In einer anderen Inschrift von Thyatira (Mov $\sigma \epsilon \tilde{\iota} o \nu \times B \iota \beta \lambda$ .  $\tau$ .  $\epsilon \dot{v}$ .  $\sigma \chi$ . 1885 p. 41) kommt  $\tau \dot{o}$ κοινον τῶν κατοίκων vor. Κάτοικοι ist die Bezeichnung der Veteranenansiedelung; so kommt in Aegypten κάτοικοι ἱππεῖς vor (s. S. 537) und xatoixía werden wir bald als den eigentlichen Namen der Militärcolonien kennen lernen. Dass die Gemeinde als xolvóv, nicht als πόλις bezeichnet wird, ist sehr charakteristisch und stimmt trefflich zu den ήγεμόνες: Stadtrecht werden diese Colonien nicht gehabt haben, sondern ein Mittelding zwischen

<sup>1)</sup> Die Seleukiden und Ptolemäer nennen sich als die wahren Diadochen Alexanders Μακεδόνες. So heisst Antiochos III. in der Inschrist Dittenberger Syll. 205: Βασιλέα [Μέγαν] 'Αντίοχον . . . Μακεδόνα. Für die Ptolemäer bezeugt dasselbe Pausanias X, 7, 83 έχαιρον γὰρ δὴ Μακεδόνες οἱ ἐν Αἰγύπτος καλούμενοι βασιλεῖς καθάπερ καὶ ἦσαν.

<sup>2)</sup> ἀπὸ Σελεύκου τοῦ Νικάτορος Λυσιμάχφ πολεμούντος.

Stadtgemeinde und Verein gewesen sein, vergleichbar dem römischen conventus. Wie Thyatira scheint auch Doidya, Nakrasa, Kallataboi und Akrasos noch vom ersten Seleukos gegründet zu sein. Radet (p. 50) hebt hervor, dass in dieser bald darauf von den Attaliden occupirten Gegend nur der erste Seleukos noch habe Colonien anlegen können. Aus Doidya haben wir folgende Inschrist: Bull. de corr. Hell. 1887 p. 81: Βασιλεύοντος Εὐμένου[ς] ἔτους ςλ, μηνὸς Περιτίο[υ] οἱ ἐχ Δοιδύης Μαχεδόνες (s. Radet p. 16).

Das 37. Jahr des Eumenes II. (von 197-158) ist 160 v. Chr. Die makedonische Gemeinde in Doidya ist also unter den Attaliden bestehen geblieben. Einen συγγενής desselben Königs ehren [ol περὶ Νά]χρασαν Μαχεδόνες in einer anderen Inschrift (Inschr. v. Pergamon II p. 504 Nr. 176a).1) Daran ist nicht zu denken, dass diese Gemeinden etwa von den pergamenischen Königen gegründet worden seien: Schuchardt hat (S. 13 f.) treffend darauf hingewiesen, dass die Bürgerkönige von Pergamon keine makedonischen Militärcolonien, Hochburgen eines von ihnen bekämpsten Prestige, haben gründen können. Aus Kallataboi ist die Inschrift Bull. de corr. Hell. 1891, 374: μηνὸς Πανήμου οἱ κάτοικοι οἱ ἐν Καλλατάβοις. Hier zeigt der Monatsname die makedonische Colonie an. Die Bezeichnung der Colonie als οἱ ἐχ Δοιδύης und οἱ περὶ Νάκρασαν Μακεδόνες passt nicht zu einer Stadtgemeinde, denn dann wurde es heissen ή Νακρασειτών πόλις oder ή βουλή και ὁ δημος τῶν Ναχρασειτῶν Μαχεδόνων. Unter den Attaliden waren diese Veteranengemeinden also noch ohne Stadtrecht. Die Inschriften der römischen Kaiserzeit zeigen, dass sie damals Städte waren. CIG. 3522 steht eine Inschrist, die dem Hadrian ή Μακεδόνων Νακρασειτών βουλή καὶ ὁ δῆμος setzen.

Von anderen Militärcolonien des Seleukos Nikator haben wir epigraphische Urkunden nicht.

2. Der Sohn des Seleukos, Antiochos I. (280—262), kämpste siegreich gegen die Galater: das brachte ihm den Namen  $\sigma\omega\tau\dot{\eta}\varrho$ 

<sup>1). [</sup>οί περὶ Νά]χοασαν Μακεδόνες
Μηνογ]ένην Μηνοφάντου
συγγεντ] βασιλέως Εὐμένους
τὸν καὶ νο]μοφύλακα ἀρετης ξνεκεν
καὶ ἀνδρα]γαθίας καὶ εὐνοίας
πρός τε τὸ]ν βασιλέα καὶ ἑαυτούς.

ein. Sicher ihm gehört zu das nach seiner Mutter Apame benannte Apameia Kibotos (s. Strabo p. 376) an den Quellen des Mäander: es deckt die grosse Heerstrasse, die im Maanderthal aufwarts ins Innere führt.1) Die Colonie sollte das Flussthal gegen die Galater sperren. Damit kommen wir zu einem wesentlichen Merkmal der makedonischen Colonien: sie sind zugleich Festungen. Wie die limitanei, die Grenzsoldaten des späteren Kaiserreichs, sollten diese Söldner zugleich das Land vertheidigen. Das unterscheidet die makedonischen Militärcolonien von den römischen, die mit der Landesvertheidigung nichts zu thun haben; hierin nähern sie sich aber den ältesten Colonien Roms, die weiter nichts als Festungen waren. Zu den zum Schutz des Mäanderthals angelegten Colonies gehört wohl auch Pelte, dessen Münzen die Aufschrift Melsnrür Μακεδόνων führen. Dasselbe gilt von Blaundos (Münzen: Blaurδέων Μαχεδόνων). In der Kaiserzeit ist die Colonie natürlich Stadtgemeinde, wie CIG. 3866 (Blaurdéwr Maxedórwr f. Boulg χαὶ ὁ δῆμος) zeigt. Zu derselben Defensivlinie gehört auch Antiochia in Pisidien und Seleukeia Sidera. Alle diese Städte decken die Mäanderebene und die südlichen Seitenthäler gegen die Gallier (Radet p. 51). Epigraphische Urkunden besitzen wir von Kauala und Naus. Lebas-Waddington 1676 ist eine dem Traian gesetzte Inschrift: . . τὸν βωμὸν ἐποίησεν ἐν τῆ Καυαληνῶν κατοικία. Zu Naus vgl. Radet p. 30 (μηνὸς Πανήμου οἱ ἐν Νάει κατοι-XOŨYTEC).

Hier haben wir die eigentliche Bezeichnung der makedonischen Militärcolonien: κατοικία. Κατοικεῖν bezeichnet wie das römische consistere<sup>2</sup>) das Domicil an einem Orte, in dem man kein Bürgerrecht hat, sei es dass der Ort eine Stadtgemeinde und man selbst Insasse derselben ist, sei es dass der Ort eine nichtstädtische Ansiedelung ist, in der es daher überhaupt kein (Stadt-)Bürgerrecht giebt. Κατοικοῦντες sind also z. B. die fremden Kaufleute in Athen, κατοικοῦντες sind aber auch die Athener auf Delos, weil diese Kleruchie kein Stadtrecht hat (Inschriften mit of èr Aifle κατοικοῦντες Αθηναῖοι in Bull. de corr. Hell. VIII: Homelle les Romains à Delos). Zu κατοικεῖν ist das Nomen κατοικία.) Im

<sup>1)</sup> s. Weber: Dinair, Célènes, Apamée-Cibotos (Besançon 1892).

<sup>2)</sup> s. meine Schrist De conventibus civium Romanorum (Berlin 1992) p. 102.

<sup>3)</sup> κατοικία ist synonym mit κώμη, wie z. B. Strabo p. 249 zeigt: Nev-

Rümischen giebt den Begriff das Verbum consistere, das Substantiv conventus wieder. Der Maxedóvav κατοικία entspricht völlig der conventus civium Romanorum.

Kadoi an der Quelle des Hermos war ebenfalls eine makedonische Gemeinde, wie Plinius (N. H. V § 111: Macedones Cadieni) und Ptolemaeus (Μακεδόνες Καδοηνοί) bezeugen. Die Gemeinde der Mysomakedoner (Plinius V § 120) am Tmolos war nicht etwa aus mysischen und makedonischen Söldnern zusammengesetzt, sondern der Name bedeutet, wie Buresch (Ath. Mitth. 1894, 103) und Ramsay (cities and bishoprics I, 195) gezeigt haben, "die mysischen Makedonen", vgl. die Mysotimolitae bei Plin. V § 111. Ὁ δῆμος δ Μυσομακεδόνων steht auf einer Inschrift von Antiocheia am Mäander. Wie die Makedonen zu dem Namen Mysomakedones gekommen sind, weiss ich nicht. Die beiden Städte der Mysomakedones und Mysotimolitae liegen mitten in Lydien.

Von der Verfassung der im Süden gegen die Ptolemäer angelegten Städte (Stratonikeia in Karien etc.) ist uns nichts bekannt.

3. Antiochos II. Theos (262—246) hatte gegen die Ptolemäer und gegen die Attaliden zu kämpsen (Radet p. 53). Von ihm wird die Militärcolonie Eriza in der Kabalis angelegt sein, von der wir durch solgende Inschrist Kunde haben (Bull. de corr. Hell. 1891 p. 556): Οἱ ἐν τῆ περὶ Ἐριζαν ὑπαρχία φυλακῖται καὶ οἱ κατοικοῦντες ἐν Μοξουπόλει καὶ Κριθινίη: Μηνόδωρον Ζήθου

κερία, Νώλα . . . καὶ ἄλλαι ἐτι τούτων ἐλάττους κατοικίαι, ebenso p. 237: κατοικίαι και πόλεις. Daneben hat aber κατοικία die ausgesprochene Bedeutung von Colonie. Beide Bedeutungen sind auf denselben Grundbegriff Ansiedelung' zurückzuführen. Sachlich gehört xatoixla freilich zu dem die Coloniegrundung bezeichnenden xaroixiζειν, aber nicht sprachlich: von xaroiκίζειν kann nur κατοίκισμα gebildet werden. Die doppelte Bedeutung des Wortes macht es schwer, in unserem Falle die makedonischen Colonien in Asien von gewöhnlichen Dörsern zu unterscheiden, wo der Zusatz Maxsdórwv sehlt. Immerhin treten die sicheren Militärcolonien in so bestimmt umgrenzten Gruppen auf, dass man alle κατοικίαι innerhalb eines solchen Rayous ruhig als Colonien auffassen darf auf die Gefahr hin, einige gewöhnliche κῶμαι daruuter zu mengen. Soviel ich sehe, kommt κατοικία - κώμη inschriftlich — und das ist entscheidend — nur in Kleinasien vor. Man könnte vermuthen, dass der Name der nichtstädtischen Makedonencolonie auf andere nichtstädtische Gemeinden übertragen worden sei (so Radet p. 18). Für folgende navoixias ist der makedonische Ursprung durch makedonische Monatsnamen gesichert: Ταζηνοί (Radet p. 22), Ἰουδδηνοί (p. 22), Τάμασις (p. 23), Νάους (p. 30), Καύαλα (p. 30).

Αδραμυττηνὸν τὸν ἐπὶ τῶν προσόδων διὰ τὴν πρὸς αὐτοὺς εὕνοιαν καὶ . . Θεοῖς πᾶσιν. Eriza deckt die von Pamphylien nach dem Norden (Sardes) führende Strasse, war also gegen ägyptische Einfälle angelegt (Radet p. 53).¹)

Die Charge ἐπὶ τῶν προσόδων ist als seleukidisch aus Appian (Syr. 45) bekannt. Die ὑπαρχία ist wohl identisch mit der bei den Schriftstellern (s. Holm, Gr. Gesch. IV, 163) vorkommenden ἐπαρχία. Φυλακίται sind Besatzungstruppen, während οί ἐν Μοξουπόλει καὶ Κριθινίη κατοικοῦντες angesiedelte Colonisten sind. Beide Kategorien erscheinen zusammen auch in pergamenischen Urkunden und in der grossen Inschrift von Smyrn, über die jetzt zu handeln sein wird. Sie steht bei Dittenberger, Sylloge 171. Ihr Inhalt ist folgender: die Stadt Smyrna sendet Gesandte an die (1) in Magnesia und (2) Altmagnesia angesiedeltes Colonisten und (3) an die in der Stadt oder auf dem Lande in des Castellen (ὖπαιθοα) lagernden Besatzungstruppen (οἱ ἐν Μαγνησία κάτοικοι — οί τε κατά πόλιν ίππεῖς καὶ πεζοὶ καὶ οί ἐν τοῖς υπαίθροις τασσόμενοι) und fordert sie auf, mit der Stadt Smyrna einen Bund zu schliessen und sich auf συμμαχία καὶ φιλία für Seleukos II. (246 — 226), den Nachfolger des Antiochos II. Theos, zu vereidigen. Als Gründer der Veteranengemeinde in Magnesis am Sipylos wird Antiochos II. genannt. Magnesia sollte das Thal des Hermos gegen die Attaliden decken (Radet p. 53). Auch die υπαιθροι<sup>2</sup>) mussen Landloose gehabt haben, denn auf beide Theile bezieht sich die Stelle: τους δὲ κλήρους αὐτῶν τους δύο δν τε ό θεὸς Αντίοχος ἐπεχώρησεν αὐτοῖς καὶ περὶ ο[ὖ] Αλέξανδρος<sup>3</sup>) γεγράφηκεν (Zeile 102). Der Gegensatz ist also nicht der zwischen Veteranen und activen Soldaten, sondern zwischen in der

<sup>1)</sup> Für eine pergamenische, nach 190 v. Chr. gegen das seleukidische Themisonion angelegte Gründung hält Eriza Ramsay (cities and bishopries I, 258). Das Vorkommen makedonischer Monatsnamen in E. (Radet p. 53) spricht dagegen.

<sup>2)</sup> Es wäre wohl an der Zeit zusammenzustellen, was wir von solchen Detachements, die den römischen Vexillationen entsprechen, wissen. Ueberhaupt verdiente das hellenistische Heerwesen eine zeitgemässe Behandlung. Mit den oben genannten επαιθροι sind zu vergleichen folgende Inschriften: Ath. Mitth. XX, 398: οἱ συνδιατηρησάμενοι τὸ χωρίον ἐστεφάνωσων τὸν στρατηγὸν Μαρτίαν(?) Μηνοδότου χρυσῷ στεφάνῳ, und Bull. de cerr. Hell. 1888, 78: οἱ στρατευσάμενος τῶν ὑπαίθρων.

<sup>3)</sup> Ueber diesen Alexandros s. oben S. 526 Anm.

Stadt angesiedelten Veteranen und auf dem flachen Lande mit Land begabten Truppen, die man den römischen limitanei vergleichen muss. Zu dem Doppelloos soll eventuell noch ein drittes Loos hinzugesügt werden; es heisst Zeile 101: καὶ ἐὰν προσορισθη ἡ χώρα ἣν ἔχουσιν οἱ πρότερον ὄντες ἐν Μαγνησία κάτοικοι τῆ πόλει τῆ ἡμετέρα, ὑπάρχειν αὐτοῖς τοὺς τρεῖς κλήρους.

Ol πρότερον ὄντες ἐν Μαγνησία κάτοικοι mūssen früher in Magnesia angesiedelte Veteranen sein; es sind nicht etwa die Altbürger (veteres) der Stadt, im Gegensatz zu den neuen militärischen Ansiedlern (coloni), denn die Altbürger sind nicht κάτοικοι, sondern πολίται. Alles assignirte Land soll ἀδεκάτευτος, frei vom Zehnten sein. Diese δεκάτη ist der in den hellenistischen Reichen übliche von allem Land dem König zu zahlende Zehnte, den Jedermann für das Reich des Hiero aus Ciceros Verrinen kennt. Diese decuma kommt auch in Pergamon und Aegypten vor, wie wir unten sehen werden.

Das προσορίζειν des Landes der πρότερον ὄντες ἐν Μαγνησία κάτοικοι kann nur dem Könige zugeschrieben werden: er überwies das den Söldnern assignirte aber irgendwie freigewordene Land an die Stadtgemeinde, in deren Territorium die Assignation vollzogen war. Dies Land muss βασιλική χώρα gewesen sein: an eine Expropriation municipalen Landes, wie sie sich die römischen Triumvirn erlaubt haben, ist hier nicht zu denken, da die griechischen Städte autonom waren und Souveräne so gut wie die Seleukiden.

An den Hauptplatz der das Hermosthal gegen die Attaliden deckenden Festungslinie Magnesia schliessen sich andere κατοικίαι an. Wenn wir im Westen beginnen, so ist die nächste Militärcolonie Hormoeta. Bull. de corr. Hell. 1885 p. 324 steht eine Inschrift mit ή Όρμοιτηνῶν κατοικία. Eine zweite Colonie ist die der Tyannoliten; Bull. de corr. Hell. 1885 p. 397: [Αὐ]τοκράτορα [Τιβ. Κλαύδιον] Καίσαρα Σεβαστὸν Γε[ρ]μανικὸν ή Τυαννολειτῶν κατοικία.

Die Colonie der Μακεδόνες Ύρκανοί kennen wir aus zwei Inschriften: Bull. de corr. Hell. 1887 p. 91 (ἡ Μακεδόνων Ύρκανῶν πόλις) und Journ. of Philol. 1882, 145 (ὁ δῆμος ὁ Καισαρέων Μακεδόνων Ύρκανίων), den Münzen und Plinius (N. H. V § 112: Macedones Hyrcani).

Im Thal des Hyllus, einem nördlichen Seitenthal des Hermos,

liegt die Ἰουδόηνῶν κατοικία (s. die Inschrift bei Buresch Ber. d. sächs. Gesellschaft d. Wiss. 1894 S. 92). In der Nähe hegt Tamasis; Bull. de corr. Hell. 1881 p. 326: ἔτος κα΄ οἱ ἐν Ταμάσει κάτοικοι Μητρόβιον Μηνοφάνου. Ἡ Ταζηνῶν κατοικία kommt in der Inschrift Athen. Mitth. 1881 S. 273 vor. In Tazenoi erscheint der makedonische Monat Περείτιος, in Juddenoi und Tazenoi der Artemisios (Radet p. 22). Οἱ ἐν Δίμοις κάτοικοι s. bei Buresch a. a. O. S. 95.

Im Thal des Kaystros finden sich auf den Inschriften folgende xarouxíau:

- 1. Buresch p. 120: Δαρισηνῶν κατοικία;
- 2. p. 121: κατοικία τῶν Σα[λ]ινδηνῶν;
- 3. p. 121:  $\eta$  ldeigutõr xatoixla (Inschr. von 166 n. Chr.);
- 4. p. 95: ή Κολοηνών κατοικία;
- 5. p. 98: ή Σασοτρέων κατοικία;
- 6. Τετραπυργειτών κατοικία;
- 7. in der Inschrift p. 118 wird eine legà zasoizla genannt;
- 8. Bull. de corr. Hell. 1896 p. 393 stehen Inschriften, die eine  $\Delta \lambda [\mu v] \varrho[\eta] \nu \tilde{\omega} \nu$  und eine Texeupurny $\tilde{\omega} \nu$  nernen.
- 9. Μουσείον 1878, 30: ή Τειρηνών κατοικία.

Alle diese xavoixiai können, wenn sie makedonische Militärcolonien sind, nur von den Seleukiden, nicht von den Attaliden angelegt sein. Es ist das Verdienst von Schuchardt, auf die grundlegende Verschiedenheit der seleukidischen und pergamenischen Veteranenansiedelung hingewiesen zu haben. Die Seleukiden gründen xavoixiai, d. h. halbmilitärische Gemeinden der makedonischen Söldner, die Attaliden, welche eben diese Makedonen bekämpst hatten, konnten makedonische Militärcolonien unmöglich gründen: sie lassen ihre Söldner in dem bürgerlichen Gemeinwesen aufgehen. Die makedonischen Colonien blieben bestehen und nech in der Kaiserzeit heissen diese Gemeinden xavoixiai und führen den Namen Maxedónes.

In Pergamon sind zwei Urkunden gefunden worden, die uns über die Verhältnisse der Makedonen im Reiche der Attaliden unterrichten (Inschr. v. Pergamon I. 158 u. 249). N. 158 ist ein königlicher Erlass an die Gemeinde Pergamon, betreffend die Ansiedelung der königlichen Söldner. Die Anzusiedelnden werden bezeichnet als μήπω ἐστεγνοποιημένοι; das Wort kommt im hellenistischen

Griechisch mehrfach vor (s. Fränkel zur Stelle) und bedeutet "mit Wohnung versehen". Von diesen μήπω ἐστεγνοποιημένοι wird unterschieden eine andere Classe: .. τῶν δὲ ἄλ[λων τοῖς ἐστεγνοποιημέν]οις ἐν τῆ πόλει. Dies sind sicher die in der Stadt bereits Angesiedelten. Die μήπω ἐστεγνοποιημένοι müssen also ausserhalb der Stadt sitzen. So werden denn auch in der zweiten Inschrift (N. 249) unterschieden οἱ κατοικοῦντες τὴν πόλιν καὶ τὴν χώραν. In der grossen Urkunde von Smyrna (s. S. 532) heissen die auf dem offenen Lande angesiedelten Söldner ἕπαιθροι (Z. 74), weil sie in den ἔπαιθρα, den Castellen, liegen.

Die städtischen Ansiedler sollen 100 πλέθρα Acker (γη ψιλή — Gegensatz zu  $\gamma \tilde{\eta}$  πεφυτευμένη) und 10 πλέθρα Weinland, die ländlichen Ansiedler ( $\mu\eta\pi\omega$   $\xi\sigma\tau$ .) die Hälfte haben. Von Wein (?) und Getreide ist die δεκάτη zu entrichten (τελοῦσιν ἐκ τούτων:  $\hat{\epsilon}[x \ \mu \hat{\epsilon} v \ \dots \ \tau o] \hat{v}$  te σίτου καὶ τῶν λοιπῶν καρπῶν δεκάτην, τω[ν δὲ...]. Wir sahen oben, dass die in und um Magnesia angesiedelten seleukidischen Söldner vom Zehnten frei waren; der Gegensatz ist bezeichnend: unter den Seleukiden bilden die makedonischen Söldner eine privilegirte Classe, unter den unmakedonischen Attaliden, den Bürgerkönigen von Pergamon, geniessen sie ein solches Prestige nicht. Das πλέθου entspricht einem halben römischen iugerum. 55 iugera (100 + 10  $\pi \lambda \acute{e} \Im \alpha$ ) sind dem römischen Veteranen nur in der Zeit der Triumvirn assignirt worden, bedeutend kleiner waren die Ackerloose der Republik und auch Augustus gab seinen Veteranen weniger. Die Assignation eines xlñgos muss den ausgedienten Söldnern in dem mit dem Könige abgeschlossenen Dienstvertrag garantirt worden sein. Wir haben noch die Fragmente des zwischen Eumenes und seinen Söldnern vereinbarten Pactes (Inschr. v. Perg. N. 12). In dem erhaltenen Theil verpflichtet sich der Kriegsherr, für die Hinterbliebenen der Soldaten zu sorgen; offenbar ist die Garantie des  $\varkappa\lambda\tilde{\eta}\varrho\sigma\varsigma$  verloren gegangen: sie kann nicht gesehlt haben.

Die zweite Urkunde (N. 249) ist ein nach dem Tode des letzten Attaliden, Attalos III. († 133), von der Gemeinde Pergamon gefasstes Psephisma, welches den Süldnern des verstorbenen Königs das Bürgerrecht verleiht.') Wie in der Inschrift von Smyrna wird hier unter-

<sup>1)</sup> δεδόχθαι τῶι δήμωι: δεδόχθαι πολιτείαν τοῖς ὑπο[γεγραμμέ]νοις: τοῖς ἀναφερομένοις ἐν ταῖς τῶν παρο[ίκων ἀνα]γραφαῖς καὶ τῶν στρατιω-

schieden zwischen den xávoixoi der Stadt und des Landes und denen der Citadelle (πόλις ἀρχαία; dort Παλαιμαγνησία). Eine dritte Kategorie sind die παραφυλακίται und [ξμφρου]ροι οί κατοικούντες η ένεκτημένοι έν τ[η πόλει] η τη χώρα. Es ist schwer zu sagen, wie sich die einzelnen Classen von einander unterscheiden; gemeinsam ist allen das xavotxelv, die Siedelung in und bei der Stadt. Unter den Söldnern werden besonders genannt die Maxedóres und neben ihnen die Mvook. Durch dieses Decret werden die angesiedelten Söldner in die pergamenische Gemeinde aufgenommen: es entspricht also völlig dem Decret von Smyrna, durch welches die in und um Magnesia angesiedelten Söldner des Antiochos II. in die Politie von Smyrna aufgenommen werden. Die griechischen Städte hatten allen Grund, sich die in ihrer Nähe angesiedelten Veteranen zu amalgamiren. Diese Aufnahme der Veteranen in eine Stadtgemeinde, bestätigt die schon aus anderen Momenten resultirende These, dass die xavoixíai selbst keine Stadtgemeinden waren.

Auch im Reiche der Ptolemäer finden wir die κατοικίαι, die nichtstädtischen Ansiedelungen der makedonischen Söldner. Die κατοικοῦντες kommen oft in den Papyri des arsinoitischen Gaus, in dem Faijûm liegt, vor (s. the Flinders Petrie Papyri ed. by Mahaffy). Es giebt zwei Classen von Veteranen: 1. die κληφοῦχοι, 2. ἡ ἐπιγονή (= οἱ ἐπίγονοι). Jeder Veteran erhält ein Ackerloos (κλῆφος). Der darauf befindliche Hof heisst σταθμός, weschalb der Kleruch auch σταθμοῦχος genannt wird. Das Landloos scheint 30 ἄφουφαι (= 30 iugera) für den πεζός, 100 für den Reiter (ἱππικὸς κλῆφος, davon ἐκατοντάφουφος) betragen zu haben. So wurde auch in Rom dem Reiter mehr als dem Fussoldaten gegeben. Stirbt der Mannesstamm eines Kleruchen aus, so fällt das Ackerloos an den König zurück. Der Kleruch hatte es also nur in Erbpacht, nicht in Eigenthum. Darum ist der κλῆφος auch zinspflichtig wie im pergamenischen Reich. Von der Orga-

τῶν τοῖς κατοικοῦσιν [τὴν πό]λιν καὶ τὴν χώραν, ὁμοίως δὲ καὶ Μακεδόνων καὶ Μυ[σῶν καὶ τοῖς ἀναφερομένοις ἐν τῷ φρουρίῳ καὶ [τῇ πόλει τῇ] ἀρχαίς κατοίκοις Μασδοηνοῖς καὶ ...... καὶ παραφυλακίταις καὶ τοῖς ἄλλος [ἐμφρού]ροις τοῖς κατοικοῦσιν ἢ ἐνεγκτημένοις ἐν τ[ῷ ... πόλει] ἢ τῷ χώρς, ὁμοίως δὲ καὶ γυναιξὶν καὶ παισ[ίν.

<sup>1)</sup> Musov natomiai erwähnt in Lydien Polybios V 77, 7 (zum Jahre 128 v. Chr.), s. Radet p. 29.

nisation der κατοικοῦντες wissen wir durch eine Inschrift aus Kairo (CIG. 4698): Βασιλέα Πτολεμαΐον θεὸν εὐεργέτην θεῶν ἐπιφανῶν ἀπολλόδωρος ἀέτου τῶν πρώτων φίλων τῶν τοτάτης καὶ γραμματεὺς τῶν κατοίκων ἱππέων. Es muss also besondere Reitergemeinden gegeben haben.

Die makedonischen xatolxovves bildeten eine von der übrigen Bevölkerung scharf gesonderte Classe. Als solche treten sie bei den ägyptischen Thronstreitigkeiten des Jahres 202 v. Chr. hervor (Polybios XV, 25, 17 f.).

Göttingen.

A. SCHULTEN.

# CONSULARIA.

Die Zusammenstellung der Consullisten von Diocletian abwärts, welche durch die meiner Ausgabe der kleinen Chroniken des 4., 5. und 6. Jahrhunderts beizusügenden Register gesordert wurde, hat mir zunächst gezeigt, wie wünschenswerth es sein würde für die Epoche von Diocletian bis Justinian eine Zusammenstellung der Fasten und wo möglich der Jahresdatirungen überhaupt zu erhalten.¹) Diese schwierige Ausgabe hat jener Index keineswegs sich gestellt, wird aber, bis er durch Besseres abgelöst wird, für die betreffende Epoche einigen Anhalt gewähren. Bei dieser Gelegenheit haben sich nun die solgenden Bemerkungen ergeben.

I.

In den Consularbezeichnungen des J. 307 spiegelt sich der damalige Streit um die Herrschaftsgewalt. Da nach dem Herkommen an die Erlangung der Kaiser- oder der Caesarenstellung die Uebernahme des nächsten freien ordentlichen Consulats sich knüpft, so waren die rechtmässigen Anwärter auf dasselbe für dieses Jahr die im J. 305 ernannten Caesaren Severus und Maximinus, welche für 306 durch die neuen Augusti Constantius und Galerius ausgeschlossen worden waren, und der erstere von jenen, Severus, jetzt um so mehr berufen, als er im Vorjahr nach Constantius Tode zum Augustus erhoben worden war. Diese werden denn auch im Herrschaftsbereich des Galerius in diesem Jahr verzeichnet.<sup>2</sup>) — Aber Maxentius, den

<sup>1)</sup> Die von Goyau chronologie de l'empire Romain (Paris 1891) gegebenen Fasten dieser Epoche sind im wesentlichen den Fasten Borghesis entnommen nach der von Renier genommenen, jetzt in der Pariser Institutsbibliothek aufbewahrten Abschrift (Goyau Vorrede S. X) mit Weglassung der von Borghesi beigebrachten Belege; in dieser Form sind sie ungenügend und häufig irreführend. Wo meine Ansetzungen von ihnen abweichen, sind die Borghesischen von mir erwogen und verworfen worden.

<sup>2)</sup> Die Consuln Severus und Maximinus nennen die griechischen Fasten, die theonischen wie die heraklianischen.

der Aufstand in der Reichshauptstadt während der letzten Monate des J. 306 hier und in Italien und Africa zum Machthaber gemacht hatte, liess diese Creirung sich nicht gefallen. Er versuchte zunächst mit dem Kaiser Galerius ein Abkommen zu treffen, indem er zwar den Maximinus anerkannte, aber an die Stelle des Severus nicht etwa sich selber setzte, obwohl er, wenn er auch zunächst nur den Caesartitel in Anspruch nahm<sup>1</sup>), schon dadurch ein Anrecht auf das Consulat hatte, sondern, nach Ausweis der zuverlässigen Chronographie vom Jahre 354, am 1. Januar 307 in Rom eben den Galerius selbst als Consul zum siebenten Mal ausrufen liess und neben ihm den Caesar Maximinus. Aber dies Entgegenkommen fand keine Erwiderung; Galerius wies jenes Consulat zurück und hat es auch später nicht gezählt.\*) Zugleich sandte er den neuen Augustus Severus mit Truppen nach Italien, um die Auflehnung in Rom niederzuwerfen. Wahrscheinlich hatte Maxentius am Anfang des J. 307 von dieser beabsichtigten Expedition schon insoweit Kunde, dass er meinte nur mit Severus personlich zu thun zu bekommen und mit Galerius und Maximinus zum Ausgleich gelangen zu können. Als diese Hoffnung fehlschlug, cassirte Maxentius im April dieses Jahres die von ihm ernannten Consuln und es wurde für den Rest des Jahres in Rom nach dem Vorjahr datirt.<sup>5</sup>) Dass er das Consulat dieses Jahres nicht selbst übernahm, erklärt sich daraus, dass nur das des 1. Januar angesehen ward als vollgültig und mit dem höchsten Amt vereinbar. Dagegen liess er nach Severus Niederlage sich am 27. October dieses Jahres zum Augustus ausrufen4) und übernahm das Consulat mit seinem Sohne für das Folgejahr.<sup>5</sup>) — Aber ausser der von Galerius und

<sup>1)</sup> Schrift de mort. persec. 26. Eckhel 8, 55.

<sup>2)</sup> Er nennt sich consul VII im Jahre 308, consul VIII im Jahre 311.

<sup>3)</sup> Das besagen die (von Rossi inser. chr. I p. XXVI nicht richtig behandelten) Worte des Chronographen ex mense Aprili factum est [post] sextum consulatum. Diese Datirung findet sich noch im December. Missverstanden ist dies von Schiller röm. Kaiserzeit 2, 172.

<sup>4)</sup> Schrist de mort. pers. 44: imminebat dies, quo Maxentius imperium ceperat, qui est a. d. VI k. Nov., et quinquennalia terminabantur. Maxentius Katastrophe fand statt am 27. October 312; die fünf Jahre zählen also von dem gleichen Tage, nicht 306, wie man anzunehmen pflegt, sondern 307.

<sup>5)</sup> Auffallend ist es, dass er dies nicht schon am 1. Januar 308 antrat, sondern nach dem Chronographen erst am 20. April. Consul ordinarius war er aber dennoch; dafür genügt auch der Antritt nach dem 1. Januar, wenn vorher postconsularisch datirt ward.

der von Maxentius angeordneten Bezeichnung des Jahres 307 begegnet noch eine dritte also gefasste: [Maximiano] VIIII et Constantino. Dem Osten ist sie unbekannt, dagegen erscheint sie neben und statt der maxentianischen in sämmtlichen occidentalischen Consultafeln, in der seltsamen Gestalt, dass von dem erstgenannten Consul nur die Ziffer, nicht aber der Name gesetzt wird.1) Von Galerius kann diese Datirung nicht herrühren. Es wäre ja denkbar, dass er nach Severus Tode dem alten Herculius an dessen Stelle das Consulat übertragen hat; aber unsere Tafeln verzeichnen nicht die Consuln überhaupt, sondern die postconsularischen oder consularischen Jahresbenennungen, und nachdem diese von Galerius für dies Jahr an Severus und Maximinus vergeben war, änderte der Tod des einen derselben im Laufe des Jahres hieran nichts.2) Dem Constantinus aber hat Galerius das Consulat für 307 nicht eingeräumt, da die Fasten der östlichen Reichshälfte, wie weiter bemerkt werden wird, das erste Consulat Constantins auf das Jahr 309 ansetzen. Also ist diese dritte Datirung des Jahres 307 die constantinische: Constantinus bat nach dem Tode des Vaters im Jahre 306 wie die maxentianischen so auch die galerischen Consuln abgelehnt und als Consuln des Folgejahres den Herculius zum neunten und sich selbst zum ersten Mal proclamiren lassen. Den verwirrten Verhältnissen dieser Epoche ist dies angemessen und wir erhalten für sie in diesem Consulat einen festen Anhalt. Der alte Herculius war allerdings von seinem Sohn Maxentius veranlasst worden die niedergelegte Herrschaft wieder aufzunehmen, und wenn dies, wie wahrscheinlich, schon im Jahre 306 geschehen war, so hatte er als neuer bis Augustus<sup>3</sup>) ein Anrecht auf das Ordinariat des Jahres 307. Dies wurde von dem Sohn nicht anerkannt in Folge des zwischen beiden

<sup>1)</sup> Novies et Constantino bei dem Chronographen und in den hydatianischen Fasten. Die Fasten der italischen Chronik und nach ihnen Prosper setzen vor novies den Namen Diocletians ein, was unmöglich ist, da dieser im Jahre 304 das neunte, im Jahre 308 das zehnte Consulat geführt hat. Das neunte 307 passt allein auf den Herculius, der im Jahre 304 das achte geführt hatte.

<sup>2)</sup> So wird bekanntlich für das Jahr 364 nach dem Tode des Kaisers und Consuls Iovianus die Jahresbezeichnung nur insoweit geändert, dass dem Namen divus vorgesetzt wird. Ebenso wird das Jahr 311 nach Galerius Tode in Noricum (CIL. III, 4796) bezeichnet divo Maximiano VIII et Maximino II Augg.

<sup>3)</sup> Schrift de mort. pers. 26.

bald darauf eingetretenen Zerwürfnisses, wohl aber von dem gallischen Machthaber, zu dem Herculius sich noch im Jahre 306 begab und, indem er ihm seine Tochter Fausta vermählte, zunächst mit ihm in die engste Verbindung trat.¹) Freilich entwickelte sich bald aus dieser Eifersucht und Zwist. Der Schwiegervater versuchte seinem Schwiegersohn die Herrschaft und selbst das Leben zu nehmen und endigte im Anfang des Jahres 310 durch eigene Hand. Daraus wird es sich erklären, dass sein neuntes Consulat vom Jahre 307 zwar den Platz in den Fasten behauptete, sein Name aber aus denselben wenigstens an dieser Stelle getilgt ward.²) Die Spannung zwischen Constantin und Galerius und die enge Verbindung zwischen jenem und Herculius während der Jahre 306

<sup>1)</sup> Die bei Gelegenhelt dieser Vermählung an den Brautvater gerichtete Prunkrede (6 bei Bährens) gehört in das Jahr 306 wegen der Worte c. 8: te vicesimo anno imperatorem, octavo consulem . . . Roma voluit detinere, da Maximian im Jahre 307 das neunte Consulat annahm. Die Schrift de mort. pers. 29 setzt die gallische Reise des Herculius etwas zu spät, in das Jahr 307 nach der Niederlage des Severus und vor das Einrücken des Galerius in italien. — Uebrigens führt die erwähnte sicher datirte Rede die Situation des Occidents am Ende des Jahres 306 uns deutlich vor Augen. Der Aufruhr in Rom und Italien ist beschwichtigt, nachdem der Altkaiser die Herrschaft und damit das gewohnte Commando über seine Veteranen wieder übernommen hat (10: Roma . . abduxit exercitus suos ac tibi reddidit). Von Maxentius ist keine Rede; ja wenn in der Schlussapostrophe an den verstorbenen Constantius es heisst: nec Maximiano filius, qualis tu eras, nec Constantino pater deest, so ist die Nutzanwendung deutlich. Maximianus als wieder eingesetzter Augustus kommt aus Italien nach Gallien, um dem Caesar Constantinus die Herrschergewalt zu verleiben (5 und sonst; wobei man sich zu erinnern hat an die dieser Epoche eigene Scheidung der einfachen Caesarenstellung und der Caesarenstellung mit Kaisergewalt; St. R. 2, 1164), wie er sie vor Jahren dem Vater verlieben hat (c. 3: et paterni et tui auctor imperii), und die früher schon dem Constantin verlobte Tochter ihm nun zu vermählen. Dies ist die höfisch-gallische Darstellung, wonach nur in weiter Ferne noch einige Unruhen bestehen (c. 12 a. E.). In der That ist Maximianus wahrscheinlich nach einem Scheinerfolg in Italien ohne Truppen zu Constantinus gekommen und hat hier Aufnahme und Anerkennung gesunden, während Rom und Italien sich vielmehr gegen den Altkaiser entschieden und dessen ungerathener Sohn oder Bastard dort noch vor Jahresschluss an die Spitze trat.

<sup>2)</sup> Zufall kann das Weglassen seines Namens neben der Nennung des Collegen (S. 540 A. 1) nicht wohl sein. Unterdrückung beider Namen unter blosser Setzung der Iterationsziffern ist dagegen eine nicht selten begegnende Verkürzung und ohne politische Bedeutung.

und 307 treten in den Fasten deutlicher und schärfer auf als in der Ueberlieferung.

Das Verhältniss zwischen Galerius und Constantin wird durch die Fasten der folgenden Jahre weiter beleuchtet. Der letztere hatte schon als Caesar, in welcher Eigenschaft Galerius seit dem Tode des Constantius im Jahre 306 ihn anerkannte,1) ein Anrecht auf das Consulat. Dass er es, wie wir sahen, für 307 nicht erhielt. liess sich damit motiviren, dass Severus und Maximinus im Rang ihm vorgingen. Aber eine nicht also zu motivirende Zurücksetzung lag darin, dass die Machthaber im Osten den Constantin auch bei der Besetzung des Consulats für 308 übergingen und Galerius die erste Stelle dem alten Diocletian übertrug, die zweite für sich selber nahm. Erst im Jahre darauf wurde von Galerius dem Constantin zugleich mit der Titularerhöhung vom blossen Caesar zum filius Augusti<sup>2</sup>) neben und nach dem neuen Augustus Licinius das Consulat für das Jahr 309 zugestanden, wie ihn denn die Fasten des Ostreichs für dieses Jahr an zweiter Stelle verzeichnen. Wie gespannt das Verhältniss blieb, zeigt die Zurückweisung dieses Consulats für 309 durch Constantin. Unsere Tafeln führen das erste Consulat Constantins an zwei Stellen auf, die occidentalischen unter 307, die orientalischen unter 309; beide Ansetzungen schliessen sich aus. denn nach allen Fasten übernimmt Constantin das zweite Consulat im Jahre 312. Gegenconsuln hat Constantin weder für 308 noch für 309 aufgestellt, auch die Consuln des ersten Jahres anerkannt, dagegen die Proclamation derjenigen des Jahres 309 in seinem Machtgebiet unterlassen. Ebenso ist er verfahren gegenüber den galerischen Consuln des Folgejahres, Andronicus und Probus; sie werden in den Fasten des Ostreichs und auf illyrischen Inschriften) genannt, nicht aber im Westen. Hier sind vielmehr die officiellen Datirungen der Jahre 309 und 310 postconsularisch, für jenes post consulatum, für dieses anno secundo post consulatum [Diocletiani] Aug. X et [Maximiani] VII. Auch den Augustustitel Constantins hat Galerius erst spät und widerwillig anerkannt, als er ihn eben-

<sup>1)</sup> Dies zeigt zum Beispiel der ägyptische Meilenstein CIL. III 8 6635 - Dessau 657.

<sup>2)</sup> Schrist de mort. pers. 32: se Liciniumque Augustos appellat, Massatium (schr. Maximinum) et Constantinum filios Augustorum.

<sup>3)</sup> CIL. III, 3335. 5565.

stattgesunden hat, wird nicht berichtet und gewöhnlich setzt man sie in das Jahr 308; die ägyptische Königstafel dagegen sührt, wie unten (S. 547) gezeigt ist, auf das Jahr 309. So ist das Zerwürsniss zwischen Constantin und Galerius geblieben bis zum Tode des letzteren im Ansange des Jahres 311. Zum offenen Bruch aber ist es nicht gekommen; die beiden letzten Consulate des Galerius 308 und 311 stehen unbeanstandet auch in den späteren Fasten.

Jenes erste Consulat des Licinius, das dieser von seinem Creator Galerius für das Jahr 309 erhielt, ist nach dem Gesagten von seinem damaligen Gegner und späteren Collegen beanstandet wor-Allein eigentlich abrogirt wurde es auch nicht. Nachdem sich beide verständigt hatten, übernahmen sie gemeinschaftlich das Consulat für 312 und Licinius zählt dies als das zweite, womit das erste vom Jahre 309 für ihn anerkannt ward, wenn es auch in den Fasten des Occidents nicht figurirt.") - Hinsichtlich der alten und wichtigen Streitfrage, ob Licinius im Jahre 307 oder im Jahre 308 von Galerius zum Augustus creirt worden ist, ist es von Belang, dass er das Consulat erst für 309 erhalten hat. Unbedingt entscheidend für das spätere Jahr ist dies insofern nicht, als möglicher Weise bei seiner Ernennung ausgemacht sein kann, dass der Altkaiser Diocletian und der Hauptkaiser Galerius ihm im Consulat voraufgehen sollten. Immer indess wird das gesicherte Consulatjahr für das Augustusjahr 308 schwer ins Gewicht fallen.

<sup>1)</sup> Nachdem der Versasser der Schrift de mortibus persecutorum a. a. O. die Annahme des Kaisertitels durch Maximinus berichtet hat, sährt er sort: recepit ille (Galerius) maestus ac dolens et universos quattuor imperatores iubet numerari. — Genügende Zeugnisse für die in der letzten Zeit des Galerius von diesem beliebte Sammtsormel der Kaisertitulatur besitzen wir nicht. Das verstümmelte und schlecht überlieserte Decret von Sinope CIL. III S 6979 — Dessau 660 nennt den Galerius und nach einer Rasur den Constantinus; wahrscheinlich sind in der Rasur die Namen des Licinius und des Maximinus getilgt und waren alle vier als Augusti bezeichnet, aber Galerius durch vollere Titulatur ausgezeichnet. Wenn das bekannte Edict des Galerius bei Eusebius h. e. 8, 17 im Präscript die drei Augusti Galerius, Constantinus und Licinius, alle mit voller Titulatur, nennt, so hat hier Eusebius zweisellos interpolirt; in einem Erlass des Galerius konnte Maximinus nicht sehlen und unmöglich Constantin vor Licinius genannt werden.

<sup>2)</sup> Prosper hat darum das erste Consulat des Licinius bei dem Jahre 311 eingeschwärzt.

In Abalicher Weise hat Constantin auch das Consulat des Maximinus vom Jahre 307, so lange er mit ihm im Einvernehmen stand, gewissermassen gelten lassen. In der Stadt Rom ist am 15. April 313,<sup>1</sup>) zu welcher Zeit Constantin dort der Herr war, Licinius aber wahrscheinlich schon gegen Maximinus die Waffen ergriffen hatte, ein Altar errichtet worden, auf welchem als College Constantins im dritten Consulat nicht, wie in der späteren officiellen Jahresnomenclatur, Licinius gleichfalls als Consul zum dritten Mal genannt wird, sondern, wie in den heraklianischen Fasten des Ostens, Maximinus als Consul zum dritten Mal, womit also die Consulate desselben von 307 und 311 anerkannt wurden. Späterhin allerdings, nachdem Constantinus und Licinius gemeinschaftliche Sache gemacht hatten und Maximinus überwähligt war, sind dessen Consulate alle aus den Fasten gestrichen worden.

#### H.

Als im ganzen Reich, abgesehen von dem Herrschaftsgehiet des Maxentius, für das Jahr 308 anerkannte Consuln werden 10 den griechischen Listen und in einem Theil der lateinischen aufgeführt Diocletian zum zehnten und (Galerius) Maximianus zum siebenten Mai, ohne andere wesentliche Abweichung, als dass der Chronograph von 354 bei Diocletian nur die Zahl setzt und des Eigennamen unterdrückt.4) Dennoch ist diese Ansetzung meistentheils — auch von mir — verworfen und die erste Stelle dem Maximianus Herculius zugetheilt worden, weniger weil dies zehnte Consulat sich an das neunte des Herculius im Vorjahr anzuschliessen schien, als weil nach der Abdication Diocletians im Jahre 305 zein Auftreten in der Consulliste drei Jahre darauf befremdet. Jetzt indess haben zwei in der schönen Sammlung von Grenfell und Hunt publicirte Urkunden ) aus diesem Jahr das Zeugniss der Listen authentisch bestätigt: virareiag, heisst es hier, rav degrerav ήμων Διοκλη[εια]νοῦ πατρός Άγούστων τὸ ι' καὶ Γαλ[ερί]ου Οὐαληρίου Μαξιμιανοῦ Αγούστου τὸ [ζ]. Also ist es auf der

<sup>1)</sup> CIL, VI, 507.

<sup>2)</sup> Dass bei den Postconsulaten 309 und 310 beide Eigennamen weggelassen werden — p. c. X et VII und anno II p. c. X et VII — ist wohl nichts als Kurzschreibung (S. 541 A. 2).

<sup>3)</sup> Nr. 72. 75 der zweiten Serie. Die Datirung ist von den Hernangebera nicht richtig angesetzt worden.

Zusammenkunft in Carnuntum zwar nicht zum Wiedereintritt auch dieses Altkaisers in das Regiment gekommen, wie dies der alte Herculius im Verein mit Galerius gewünscht haben soll¹), aber doch zu der damit connexen Uebernahme des Consulats für das Folgejahr. Es kann das nicht wohl anders aufgefasst werden, als dass die Machthaber des Ostens, von denen die Consulernennung abhing, den Altkaiser zum Wiedereintritt in die Herrschaft drängten und ihn durch die consularische Nuntiation gewissermassen anticipirten, schliesslich aber doch bei dem alten Mann nicht durchdrangen. Dass der Zwist zwischen Diocletian und den neuen Herrschern Constantinus und Licinius, welcher jenem die letzte Lebenszeit verbitterte²), mit der allerdings auffallenden Unterdrückung seines Namens in der stadtrömischen Consularliste zusammenhängt, ist wenigstens möglich.

## III.

Ein aus Hermupolis in Aegypten herrührender Kaufvertrag der Sammlung des Erzherzogs Rainer<sup>3</sup>) ist datirt ὑπατείας τῶν ὁεσποτῶν ἡμῶν Λικιννίου Σεβαστοῦ τὸ ς΄ καὶ Λικιννίου τοῦ ἐπιφανεστάτου Καίσαρος τὸ β΄ vom 4. Payni der laufenden 11. Indiction, das ist vom 23. Mai des Jahres 323. Die Consuln dieses Jahres sind nach den Fasten (Acilius) Severus und (Vettius) Rufinus; aber in dieses Jahr fällt der letzte zwischen Constantin und Licinius geführte Krieg und wir entnehmen der hermupolitanischen Urkunde, dass der Herrscher des Ostens jene Consuln nicht anerkannte und vielmehr für dasselbe sich zum sechsten und seinen Sohn zum zweiten Mal als Consuln ausrufen liess. Da ein Genfer Papyrus der Sammlung Nicole, datirt aus demselben Jahr Mesori 15 = 8. August, das Jahr bezeichnet als das 18. Constantins und die gewöhnlichen Consuln nennt<sup>4</sup>), so sind damit für die Zeitbestimmung des Krieges feste Daten gewonnen. Zunächst ist der Versuch Seecks<sup>5</sup>) durch

<sup>1)</sup> Zosimus 2, 11. Victor epit. 39. Vgl. de mort. pers. 29.

<sup>2)</sup> De mort. pers. a. a. O. Victor a. a. O.

<sup>3)</sup> Bd. 1 S. 31 Nr. 10 der Wesselyschen Ausgabe. Die hinzngefügte Datirung 321/2 ist nicht correct.

<sup>4)</sup> J. Nicole papyrus de Genève vol. 1 n. 19. Was die Doppelzahl im Monat Μεσορή ιθ΄ ικ΄ bedeutet, weiss ich nicht. Ακιλίου Σαβείνου scheint verschrieben für Σκουήρου.

<sup>5)</sup> Zeitschrift der Savignystiftung für Rechtsgeschichte, röm. Abth. 10 (1889) S. 190.

Correctur der Subscriptionen des theodosischen Codex den Krieg in das Jahr 324 zu verlegen, hiermit endgültig beseitigt. Weiter erhellt, dass während die entscheidenden Schlachten bei Hadrianopolis am 3. Juli und bei Chrysopolis am 18. September 1) geschlagen wurden, zwischen Mai und August Aegypten in die Gewalt des Siegers gefallen ist.

Die zweite dieser Urkunden aus dem Jahre 323 gehört, wie gesagt, zu den in nachdiocletianischer Zeit nicht zahlreichen, die nach Kaiserjahren datiren. Es wird nicht überflüssig sein hervorzuheben, dass die für die ältere Kaiserdatirung geltenden Regeln im Wesentlichen auch für die spätere Zeit zur Anwendung kommen. Für jeden Augustus und für jeden Caesar gilt der Zeitraum von seinem effectiven Antrittstag bis zum nächsten 28. August als erstes Jahr, wogegen der Zeitraum von dem letzten 29. August, den er erlebt, bis zu seinem Todestag dem Nachfolger zugeschlagen wird.

Für Diocletian und die Mitregenten stellen sich die Zahlen demnach also:

| Diocl. 1. Jahr                                                | 12. Sept. 284                               |
|---------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| Diocl. 9. Jahr — Max. 8. Jahr — Const. und Gal. 1. Jahr       | 28. Aug. 285                                |
|                                                               | 29. Aug. 292                                |
|                                                               | 28. Aug. 293 Antritt der Caes. 1. Märs 293. |
| Diocl. 12. Jahr — Max. 11. Jahr — Const. und Gal. 4. Jahr 2)  | 29. Aug. 295                                |
|                                                               | 28. Aug. 296                                |
| Dioci. Zv. Jane == max. 19. Jane == Const. and test. 12. Jane | 29. Aug. 303                                |
|                                                               | 28. Aug. 304                                |
| Dioci. 21. Jani - Mal. 20. Jani - Const. und Gai. 15. Jani    | 29. Aug. 304                                |
|                                                               | 1. Mai 305<br>Abdication der<br>Augusti.)   |

Wir besitzen verschiedene in dieser Weise datirte Urkunden:

Diocletian 5 — Maximian 43)

Diocletian 17 — Maximian 16 — Constantius und Galerius 94)

<sup>1)</sup> Die Belege ClL. I p. 395. 402.

<sup>2)</sup> In diesem Jahr hört die alexandrinische Prägung mit den Regierungsjahren der Kaiser auf.

<sup>3)</sup> Berliner ägypt. Urk. I Nr. 13. Danach ergänzt Diocletian 6 — Maximian 5 daselbst Nr. 94.

<sup>4)</sup> Wessely Wiener Papyros Nr. 40 S. 167.

Diocletian 18 — Maximian 17 — Constantius und Galerius 8(?)¹)
(Diocletian) 21 (Constantius und Galerius) 13.²)

Der Epoche von der Abdankung Diocletians bis zum Tode Constantins gehören die folgenden Urkunden an:

[Constantius] 14 Galerius 14 [Severus] 2 [Maximinus] 23)
Galerius [15] Severus 3 Maximinus [3] Constantinus [2]4)
Constantinus 18.

Nach der letztgenannten, welche, wie bemerkt, vom 8. August 323 datirt ist, entspricht das 18. Jahr Constantins dem ägyptischen Jahr 29. August 322 — 28. August 323, wonach sein erstes Jahr mit dem 28. August 306 endigt. Dies stimmt zu dem Todestag des Vaters, welcher zugleich der Antrittstag des Sohnes ist, 25. Juli 306.

Die ägyptische Königstafel, die bis Diocletian sicher führt, ist in diesem Abschnitt<sup>5</sup>) insofern zerrüttet, als sie für die Epoche von Diocletians Rücktritt bis zum Tode Constantins zwar richtig 33 Jahre (305—337) ansetzt, von diesen aber 4 dem Constantius oder Constants, 29 dem Constantin beilegt. Die erste Bezeichnung scheint ein Kurzausdruck für die verwirrte Epoche zwischen Diocletian und Constantin zu sein. Wenn mit 308 ein Abschnitt gemacht und Constantins Regiment von 309 an gezählt wird, so geht dies sicher darauf zurück, dass in diesem Jahr Constantin zugleich mit Maximinus von Galerius als Augustus anerkannt und also als solcher in Aegypten proclamirt ward (S. 542 f.).

Insoweit also hat sich in der Berechnung der Regierungsjahre in Aegypten nichts geändert. In der That ist die sogenannte diocletianische Aera, das heisst die Jahrzählung vom ersten Jahre

<sup>1)</sup> Grenfell und Hunt 2 ser. Nr. 74, wo für  $\kappa \alpha i \eta'$  gelesen werden muss  $\kappa \alpha i$ .

<sup>2)</sup> Wessely a. a. O. Nr. 41 S. 169, wo die Namen sehlen, aber die Zahlen 21 und 13 (Maximian sehlt) gewiss mit Recht von dem Herausgeber auf das letzte Jahr Diocletians bezogen sind. Dagegen ist die Urkunde nicht, wie derselbe meint, ein Beleg für die sogenannte diocletianische Aera, da von dieser doch nur die Rede sein kann in nachdiocletianischer Zeit.

<sup>3)</sup> Grenfell und Hunt a. a. O. Nr. 76, vortrefflich von den Herausgebern ergänzt.

<sup>4)</sup> Grenfell und Hunt a. a. O. Nr. 78, ebenfalls richtig ergänzt. Es sind nur drei Ziffern für die vier Herrscher angegeben; die erhaltene dritte wird auf Severus und Maximinus zugleich gehen und bezeichnet das ägyptische Jahr 29. August 306/7.

<sup>5)</sup> Nach Useners Ausgabe in meinen Chronica minora Bd. 3 S. 449. 452. 454. Die Abweichungen der drei Listen sind gleichgültige Schreibsehler.

Diocletians ab, nichts weiter als die Fortsetzung der alten Zählweise mit Zusammenschlagung der einzelnen Regierungen, wie dies, wenn auch nicht in gleicher Ausdehnung, früher ebenfalls vorgekommen ist, zum Beispiel bei der Durchzählung der Regierungsjahre von Marcus und Commodus. Die frühesten urkundlichen Belege für den Gebrauch dieser Aera sind meines Wissens zwei nach ihr datirte Steinschriften vom Jahre 453 n. Chr.¹)

## IV.

Das Consulat des Jahres 345 ist in einer vor kurzem bekanntgewordenen Wiener Papyrus-Urkunde?) vom 12. Pharmuthi -8. März dieses Jahres also ausgedrückt: ὑπατείας Ἰουλίου Ἰμαντίου πατρικίου [άνεψ]ιοῦ τοῦ δεσπότου ήμῶν Κονσταντίνου 'Αγούστου [x]αλ 'Pougiou 'Αλβίνου τῶν λαμ. Der erste dieser Consuln wird meines Wissens nirgends genannt ausser in der Datirung dieses Jahres, und in dieser nennt nur die Wiener Urkunde mehr als das einfache Cognomen. Hiernach war er ein Verwandter des Kaiserhauses und besass den Patriciat. Ob arsyloù oder ein anderes Nachwort gestanden hat, weiss ich nicht zu entscheiden; befremdend ist auch die Nennung des verstorbenen Constantinus als ,unseres Herrn', wofür Constantius erwartet wird, welcher auch sich einen Julier nannte. — Die Benennung des zweiten Consuls Rufius Albinus widerlegt endgültig die Annahme Rossis und Anderer, dass der M. Nummius Albinus consul ordinarius iterum einer stadtrömischen Inschrift\*) der Consul des Jahres 345 sei. Einordnung dieses Albinus in das im Allgemeinen wohlbekannte Haus wage ich nicht zu unternehmen.

### V.

Die Consularordnung des getheilten Reiches bietet, von Specialmomenten abgesehen, allgemein betrachtet für die Geschichte ein zweifaches Interesse.

Einmal tritt der Untergang des römischen Westreichs und die Wiederaufnahme desselben durch die germanischen Könige Odovacar

<sup>1)</sup> ClG. 4745. 4746.

<sup>2)</sup> Wessely Wiener Pap. Nr. 247 S. 269. Die dort vorgeschlagene Ergänzung ist nicht statthast. Die Angabe eis σποράν χόρτου eis τὸν σπόρεν τῆς εὐτυχοῦς εἰσιούσης [έ]κτῆς ἰνδικτίονος bedarf auch der Revision; der 8. Mārz 345 fällt nicht in die sechste Indiction, sondern in die dritte.

<sup>3)</sup> CIL. VI, 1748. Wohin dieser gehört, bleibt freilich unsicher (vgl. CIL. III p. 2000).

und Theoderich und dessen Nachfolger uns darin bestimmter entgegen als in den historischen Berichten. Der letzte Consul des eigentlich römischen Westreichs ist der des Jahres 472, des letzten Jahres des Kaisers Anthemius († 11. Juli 472), Festus, der College des orientalischen Consuls Marcianus. Die Jahre 473-479 zeigen nur orientalische Datirungen; im Westreich sind entweder die nominellen Herrscher nicht zur Consulcreirung gelangt oder der Thron war unbesetzt. Dagegen hat im Jahre 479 diejenige Ordnung sich festgestellt, welche das nächste halbe Jahrhundert bestanden hat: mit Zustimmung des oströmischen Kaisers wurde im Westreich nicht ein Kaiser, aber ein germanischer Hauptmann als Reichsverweser eingesetzt und das Symbol der Zusammengehörigkeit der beiden Reichshälften, die Consularernennung, für den Westen ihm übertragen. Die byzantinischen Historiker berichten von diesen Abmachungen zwischen Kaiser Zeno und Odovacar; 1) aber die urkundliche Bestätigung dafür giebt der occidentalische Consul des Jahres 480, Basilius, derselbe, der kurz nachher, im Jahre 483, bei der Wahl des Papstes Felix III. mitwirkt und hier bezeichnet wird als sublimis et eminentissimus vir praefectus praetorio atque patricius, agens etiam vices praecellentissimi regis Odovacris.<sup>3</sup>) Denn mehrere in der justinianischen Constitutionensammlung aufbewahrte constantinopolitanische Erlasse dieses Jahres sind nach ihm datirt und beweisen, dass er auch im Osten als Consul anerkannt war.

Diese eigenartige Einordnung der germanischen Kriegshauptleute in den zusammenbrechenden römischen Gesammtstaat ist
später auf Theoderich übergegangen; da dieser auf Veranlassung
des oströmischen Kaisers in Italien einrückte und den Odovacar
verdrängte, so befremdet es nicht, dass die hinsichtlich des Consulats dem Odovacar eingeräumten Rechte unverändert auf Theoderich übergingen und in der Reihe der occidentalischen Konsufn
sich keine Lücke zeigt, wenngleich es zweifelhaft bleibt, welche
Consuln während der Jahre des Kampfes zwischen Odovacar und
Theoderich dem Occident angehören und in wie weit diese von
jenem oder von diesem ernannt werden sind. Die getroffene Einrichtung hat im Wesentlichen fortbestanden bis zum Untergang des

<sup>1)</sup> Malchus fr. 10 Müller; Candidus fr. 1 p. 136 Müller.

<sup>2)</sup> Römische Synode vom Jahre 501 in meiner Ausgabe der Varias Cassiodors S. 445.

Gothenreichs und dem Eintritt Italiens in den äusserlich wieder geeinigten römischen Gesammtstaat. Der letzte in Gemässheit dieser Bestimmung eingesetzte weströmische Consul ist der des Jahres 534, Paulinus, dessen Ernennungsdecret durch König Athalarich nebst dem Notificationsschreiben an den Senat unter den cassiodorischen Königsbriefen sich erhalten hat.¹) Ich habe in den ostgothischen Studien²) diese für die Stellung des italisch-germanischen Staates wesentliche Ordnung näher erörtert.

Andererseits haben bei der Gemeinschaftlichkeit des Consulats beider Reichshälften und bei der Theilung der Ernennung zwischen Rom und Constantinopel, namentlich seitdem die Publication oder, wie sie hier heisst, die Nuntiation der Jahresbenennung nicht mehr gemeinschaftlich, sondern zuerst in der ernennenden, dann in der bloss benachrichtigten Reichshälfte erfolgt, in den beiden Reichshälften zwischen der Datirungsform sich gewisse Verschiedenheiten eingestellt, deren Feststellung ihren historischen Werth hat. Die wesentlichen Normen sind, soweit ich sie damals erkannt hatte, in der angeführten Abhandlung entwickelt worden; hier gestatte ich mir unter Beiseitelassung der Einzelheiten und der für den Kundigen leicht zugänglichen Belege die wesentlichen Momente theils recapitulirend, theils ergänzend zusammenzufassen.

Die Theilung der Consularernennung unter den Reichshälften ist mit grosser Ungleichheit durchgeführt worden. Die Regel mag wohl gewesen sein, dass der Westen den einen und der Osten den anderen Consul stellt; aber nicht selten werden beide Consuln in demselben Reichstheil ernannt, wie zum Beispiel noch 522 im Westreich die Söhne des Philosophen und Staatsmanns Boethius. Ist die Ernennung in dem einen Reichstheil vollzogen und steht in dem anderen aus, so ist die legitime Formel dafür cos. illo et qui de Occidente (oder de Oriente) nuntiatus erit; häufig aber unterbleibt die Creirung in dem einen oder dem andern Reichstheil, mitunter auch in beiden, wo dann postconsularische Datirung aushelfen muss. Zu Grunde liegt hiebei wohl lediglich die Schwierigkeit für das kostspielige Prunkamt geeignete und bereitwillige Candidaten zu finden. — Verschiedenzeitige Publication tritt selbstverständlich nur in dem ersterwähnten Falle ein.

<sup>1)</sup> var. 9, 22. 23.

<sup>2)</sup> Neues Archiv der Gesellschaft für ältere deutsche Geschichtskunde 14 (1889) S. 226 f.

Die Folge der beiden Consuln ist gesetzlich fest und wird von Rechts wegen bestimmt durch den Rang. Der Kaiser steht immer voran und bei gemeinschaftlichen Kaiserconsulaten der im Amte altere.1) Unter den Privaten giebt die in dieser Epoche allerdings nicht häufige Iteration den Vorrang.<sup>2</sup>) Es ist nicht zu bezweifeln, dass auch in den übrigen Fällen, wo diese Momente nicht eingreifen, die Rangstellung über die Namenfolge entschieden hat. Abweichungen von diesen Gesetzen durch Weglassung des einen der beiden Consuln oder durch Umstellung sind ausserordentlich zahlreich, aber nichtsdestoweniger durchgängig Fehler. Am zuverlässigsten erweisen sich, wie begreiflich, die Erlasse der kaiserlichen Kanzleien, namentlich diejenigen, welche, wie die posttheodosischen Novellen, keiner Redaction unterlegen haben, während in den grösseren Sammlungen nicht selten die Subscriptionen nachträglich geändert sind. Die in einigem Umfang erhaltene Correspondenz zwischen dem Kaiser Anastasius in Constantinopel und dem Bischof Hormisdas in Rom zeigt in den Kaiserschreiben durchgängig die volle, in den Bischofsschreiben durchgängig abgekürzte Jahresbezeichnung. Wie die nicht aus der Staatskanzlei stammenden Actenstücke befolgen auch die - fast ausschliesslich dem Occident angehörigen - Inschriften regelmässig die verkürzte Datirung.3) Weniger gilt dies von den uns überlieserten Consularlisten; diese aber, durchaus hervorgegangen aus gleichzeitigen Aufzeichnungen, zeigen häufig, jedoch in grosser Ungleichheit, bei den Consulaten verschiedenzeitiger Nuntiation die Spuren des Nachtragens.

Indess die bezeichneten Abweichungen von der legitimen Form sind, wie dies schon angedeutet ward, mit verschwindenden Aus-

<sup>1)</sup> Offenbare Nachlässigkeitsversehen in einzelnen Listen übergehe ich.

<sup>2)</sup> Dies zeigt die Voranstellung des Longinus in seinem zweiten Consulat 490. In dem ersten 486 geschieht dies nicht; dass er der Bruder des Kaisers Zeno war, ist also nicht entscheidend.

<sup>3)</sup> In der sonst durchaus grundlegenden Auseinandersetzung Rossis (inser. chr. urbis Romae I p. XXVI.) sind die Subscriptionen den Inschriften gegenüber unterschätzt worden. Unmittelbarere Zeugnisse sind die letzteren freilich, obwohl Nachträge einzeln auch hier begegnen — so scheint in der Inschrift von Lyon (Le Blant inser. chrét. de la Gaule n. 68) vom Jahre 448 dem occidentalischen Consul Postumianus der orientalische Zeno nachträglich angefügt zu sein — und auch die den Sterbetag nennenden Grabschriften wohl nicht selten erst einige Zeit später concipirt worden sind.

mahmen') nicht zusälligen Ursprungs, sondern gehen darauf zurück, dass in jedem Reichstheil die eigene Nuntiation vorwiegt und die der anderen Hälste der Regel nach entweder ignorirt oder doch an die zweite Stelle gesetzt wird, ausser wo, wie bei den Kaisernamen is der Listenschrung, die Nothwendigkeit der Umstellung auf der Hand lag. In diesem Sinn unterscheidet man wohl, je nachdem die Ursprungssporen auf die eine oder die andere Reichshällte sühren, occidentalische und orientalische Consultafeln, ohwohl diese Scheidung scharse Durchsührung selten verträgt. In Folge dessen werden, von den eigentlich ossiciellen Actenstücken abgesehen, die Consult der secundären Nuntiation in den Listen häusig und in den laschristen und Urkunden so gut wie durchgängig weggelassen, überall aber, wo dies nicht geschieht, an die zweite Stelle gestellt.

Wenn der Gebrauch der consularischen Jahresbezeichnung im Occident Oberhaupt, so wenig wie der der Indictionsiahre, auf politische Motive zurückzuführen ist, vielmehr darin, eben wie in dem Gebrauch der lateipischen Sprache, nichts gefunden werden darf als die Anlehnung der Germanen des Occidents an eine ihnen entgegentretende vorgeschrittene Civilisation, so wird man noch weniger, wie dies von Ressi und seinen Nachfolgern geschehen ist, in dem vereinzelten Auftreten der orientalischen Consuln seeundürer Ernennung im Occident ein politisches Moment oder gar eine verschiedenartige Stellung der Gothen und der Burgunder zu dem byzantinischen Reich zu erkennen haben. Wohl aber scheinen die seltenen Fälle, in welchen man von Odovacers Zeit an im Occident mit der einfachen Jahrbezeichnung auskam und dennoch den Consul aus Constantinopel mit nannte, als personliche Auszeichnung betrachtet werden zu müssen. Sie betreffen, wenn ich nichts übersehen habe, vier Personen, Longinus Consul II 490, den Bruder des Kaisers Zeno<sup>5</sup>); Anthemius Consul 515°); Anastasius Consul 517,

<sup>1)</sup> Dass der Schreiber von den zwei ihm bekannten Jahresconsula der Abkürzung wegen nur einen hinsetzt, ist zwar einzeln zu allen Zeiten vorgekommen, aber im Ganzen genommen eine seltene Ausnahme; bei gleichzeitiger Nuntistion ist die Bezeichnung des Jahres mit einem einzigen Namen auch in dieser Epoche beinahe unerhört. Dasselbe gift in diesem Falle von der Umstellung der Namen.

Eine Reihe gallischer und oberkalischer Inschriften nennem ihm els consul II an erster Stelle vor dem occidentalischen Consul Faustus.

<sup>3)</sup> Eine Inschrift aus der Gegend von Narbonne (CIL. XII., 2421) genet

den Grossnessen des gleichnamigen Kaisers 1); Vitalianus Consul 520, den übermächtigen Nebenbuhler Justins 2). Anthemius ist weiter nicht bekannt; bei den drei Anderen aber liegt die Sonderstellung auf der Hand und wurde, wie man sieht, auch in dem sernen Gallien empfunden.

Berlin.

TH. MOMMSEN.

ihn vor, zwei andere aus der Gegend von Vienne (CIL. XII, 1799. 2067) nach dem occidentalischen Consul Florentius.

<sup>1)</sup> Eine Inschrift von Lodi (corp. inscr. suppl. Ital. I n. 237) nennt ihn nach dem occidentalischen Consul Agapitus, eine von Aix (CIL. XII, 1590) sogar allein.

<sup>2)</sup> Eine Inschrist von Lyon Le Blant n. 563 nennt ihn an zweiter Stelle neben dem occidentalischen Consul Rusticins.

#### DIE BERICHTE UEBER DIE CATILINARISCHE VERSCHWOERUNG.

Als Sallust seine Darstellung der catilinarischen Verschwörung erscheinen liess, waren seit den Ereignissen, die er erzählte, über 20 Jahre verslossen, für die, welche sie erleht hatten, eine lange Zeit. Eine Klust, wie zwischen 1792 und 1815, 1848 und 1870, lag zwischen der Dictatur Caesars und dem letzten Sieg des Senats. Jener Kamps mit einer Rotte adlicher Taugenichtse musste ein Sturm im Wasserglas scheinen gegenüber den Katastrophen, die den stolzen Bau der weltbeherrschenden Oligarchie in hoffnungslosse Trümmer geschlagen hatten.

Derjenige freilich, der damals den Staat gerettet zu babes glaubte, hat sich auch in den Zeiten, in denen es kein Gemeinwesen mehr gab', mit dem stolzen Bewusstsein seiner Thaten aufrechterhalten und sich das Denkmal durch die Jahre nicht zerstören lassen, das er seiner Vergangenheit im Herzen aufgerichtet hatte. Damit aber nicht genug: Cicero hat nichts versäumt, um seine Thaten der Nachwelt so zu überliefern, dass er in den Annalen nicht so zu kurz kam, wie im politischen Leben, wo die stolze stadtrömische Oligarchie dem ehrlichen und eitlen Arpinaten immer wieder durch kleine und grosse Kränkungen zu Gemüth führte, dass sie auch für den grössten Lumpen aus ihrer Mitte immer noch mindestens so viel übrig hatte, als für den municipalen Emperkömmling.') Der Brief an Pompeius, die Publication der constlarischen Reden, die endlosen Erwähnungen des 5. December in Senat und vor Gericht genügten nicht: zu seinen Lebzeiten wollte er von seinem Ruhme lesen. Die griechische Poesie der Zeit wat verkommen genug, dass eine Kexspuriag nicht als eine kunstlerische Monstrosität erschien, aber sein eigener Client Archias lies ihn im Stich und zog es vor, Lucull anzusingen.") Der grosse

<sup>1)</sup> Ep. 1, 9, 10 ff. 7, 7 ff.

<sup>2)</sup> Ad Att. 1, 16, 15.

Poseidonios, damals steinalt und gebrechlich, lehnte mit einem feinem Compliment es ab, aus einer von seinem "Freunde" übersandten Skizze ein farbenprächtiges Gemälde, wie es von seiner Kunst zu erwarten war, herzustellen.1) Gewöhnlichen Scribenten wollte der kritische Redner seine Lorbeern nicht anvertrauen,2) schien ihm doch sogar das Schriftchen des Atticus von zu schlichter Classicität;3) so machte er sich selbst daran, in so pomphaftem Griechisch als es ihm möglich war, ein Memoire über sein Consulat zu verfassen. Dafür konnte er sich auf das Beispiel von Rutilius Rufus und Sulla berufen; ausserdem war nichts dagegen zu sagen, dass ein römischer Consular den Graeculi klar machte, dass er sowohl ein grosser Mann war, als auch ihre Sprache beherrschte. Auch das lateinische Memoire') mochte noch hingehen. Bedenklich war aber, dass er sich herausnahm, sein eigener Ennius zu sein und sich episch zu verherrlichen; das ging gegen alle Tradition, und ihm selbst war nicht wohl dabei.5)

Es kam die Katastrophe des Jahres 58 und die ruhmreiche Rückkehr ein Jahr später. Aber der wieder erwachten Hoffnung, im Senat eine leitende Stellung einzunehmen, machte der neue Bund der Machthaber im Frühjahr 56 ein jähes Ende. Der Consular, der einmal erfahren hatte, dass die Nobilität nicht daran dachte, sich mit dem Emporkömmling zu identificiren, zog es vor, den Machthabern Trabantendienste zu leisten; aber je bitterer er es empfand, dass der Traum seiner Jugend, gleichberechtigt einzutreten in die ruhmvolle, ehrwürdige Tradition der Scipionen, der Meteller u. s. w., für immer dahin war, dass dieselben Optimaten, die ihn 58 im Stich gelassen hatten, jetzt wieder schadenfroh zusahen, wie er mit Pompeius aneinander gerieth, und ihm zum Aerger mit Clodius schön thaten, um so heisser wallte sein Sehnen auf, die grosse Zeit seines Lebens, die Jahre, in denen, wie er glaubte, sein Schicksal das Roms gewesen war, von dem Griffel eines anerkannten Historikers, seinen vornehmen Neidern zum Trotz,6) verewigt zu sehen. Er schrieb einen langen osten-

<sup>1)</sup> Ad Att. 2, 1, 2.

<sup>2)</sup> Ad Att. 2, 2, 2.

<sup>3)</sup> Ad Att. 2, 1, 1.

<sup>4)</sup> Ad Att. 1, 19, 10.

<sup>5)</sup> Ad Att. 1, 19, 10.

<sup>6)</sup> Ursprünglich wollte er in einem Pamphlet sich an Hortensius rächen,

siblen Brief, auf den er sehr stelz war,<sup>3</sup>) an den ihm von Alters her bekannten Freund des Pompeius, L. Lucceius, mit der Bitte, seine historischen Arbeiten zu unterbrechen und schon jetzt, so beld wie möglich, eine Geschichte seiner Thaten, seines Unglücks und der Schne, die ihm zu Theil geworden war, zu schreiben.

Lucceius war höflich genug, die Bitte seines alten Bekannten nicht direct abzulehnen, ) erfüllte sein Versprechen aber nie, obgleich Cicero ihn noch ein Jahr später daran erinnern und ihm ein Manuscript als Unterlage des gewünschten Werkes zusteilen liess.) Unterdess hatte er sich nicht zügeln können und ein zweites Gedicht "über seine Schicksale" zusammengeschrieben, das zu veröffentlichen er zuerst Bedenken trug,") bis schliesslich der Autor in ihm, wie gewöhnlich, über den Politiker siegte.

Cicero batte seinen Ruhm in veralteten Formen den Zeitgenossen dargestellt: wie sollte er auch anders, da er für eine absterbende Zeit kämpste. Atticus wusste, was er that, wenn er
seinen Freund drängte, nicht nur den rednerischen, sondern auch
den historischen Stil neu zu schaffen; nur bringt das der nicht
fertig, der in der Geschichte nur das Mittel sieht, die eigene Person zu verherrlichen.<sup>5</sup>) Cicero blieb der Kummer nicht erspart,
dass mit dem Zussammenbruch seiner politischen Stellung met-

der damals eine Seene mit ihm gehabt haben muss [ad Att. 4, 6, 3], und ihm den "Verrath" von 58 vorwerfen: Hortensius sebeint besonders derjonige "Neider gewesen zu sein, der ihm 58 den Bath gab, freiwillig zu weichen und ihn ver Pompeius warnte [ad Q. fr. 1, 3, 8, vgl. ad Att. 3, 8, 4. 9, 2. 15, 2 ep. 14, 1. de dom. 29, ferner ad Att. 3, 7, 2. 13, 2. 19, 3. 20, 1. 4, 3, 5. ep. 1, 7, 2. p. red. ad Quir. 13, 21. p. Seet. 46], eine haldige Rückkehr vorspiegelnd [ad Q. fr. 1, 4, 4]. Cloero hatte ihm in jeuer Scene im Jahr 36 offenber scharf geantwurtet mit dem Hintergedenken, sich dadurch Pompeige und Gaesar zu gewinnen (vgl. ad Att. 4, 6, 3 mit 4, 5); Attiens freute sich über diese einsichtige Politik und trieb zu einem Pamphlet, um den Bruch mit den Optimaten unheilbar zu machen. Davox scheute Cloero zurück: seine geheimen Absichten könne er nicht verrathen und ausserdem wolle er Hortensiw nicht unsterblich machen. Er zog eine historische Ersthlung seiner Schielsele vor: sein Ruhm war ihm lieber nis sein Hoss.

<sup>1)</sup> Ad Att. 4, 6, 4. ep. 5, 12.

<sup>2)</sup> Ad Att. 4, 6, 4.

<sup>3)</sup> Ad Att. 4, 9, 2, 11, 2,

<sup>4)</sup> Ep. 1, 9, 23; ad Att. 4, 6b, 3.

De leg. 1, 5 ff. Die Stelle muss bald nach der Vollendung von De republica geschrieben sein.

seine wohlverdiente litterarische Autorität ins Wanken kam. Der gesteigerte Classicismus, dem Caesar die Herrschaft brachte, vergass, dass nicht er, sondern Cicero die Formlosigkeit des jungeren Asianismus bezwungen hatte. Die Poeten vollends der jungen Schule mussten Ciceros Verse ohne Besinnen in die Rumpelkammer werfen; in jener Sturm- und Drangperiode waren die klappernden Hexameter des Redners veraltet, schon ehe sie das Tageslicht erblickten. Nun kam der Inhalt hinzu, das Selbstlob, die panegyrische Hyperbel zu Gunsten des eigenen Ich. So konnten diese ciceronianischen Darstellungen der catilinarischen Verschwörung allerdings nichts weniger als abschliessend sein. Indess darf man eins nicht vergessen, das Gesetz der Continuität, das für die Geschichtsschreibung so gut gilt, wie für jede antike Production. Wer nach Cicero den gleichen Stoff darstellte, mochte mit ihm so unzufrieden sein wie er wollte, er übernahm den Stoff doch nicht mehr roh, sondern in einer bestimmten Form; die Auswahl der Thatsachen, die Gruppirung war gegeben. In solchem Fall wird ein antiker Historiker die frühere Darstellung vielleicht von innen heraus aushöhlen, Licht und Schatten umdrehen, die wichtigen Momente und Motive verschieben, aber niemals tabula rasa machen, niemals von Neuem zu den Quellen hinabsteigen und ein von unten auf neues Gebäude errichten.

Ein Ereigniss wie die catilinarische Verschwörung, hat naturgemäss auch seine Geheimnisse. Die Frage nach den Hintermännern ist nie verstummt und, wie es zu gehen pflegt, nie unparteiisch beantwortet. Die Gegner Caesars und die Parteigänger des Pompeius haben sehr böse Enthüllungen in Umlauf gesetzt; ') Crassus hat die Feindschaft mit Pompeius ebenfalls büssen müssen. Cicero, der sicher viel gewusst hat, war in seinen Veröffentlichungen vorsichtig: weder 60 noch 56 hatte er Ursache, sich Feinde zu machen. Schwer genug ist ihm diese Zurückhaltung geworden, und mehr als einmal setzte er die Feder an zu ἀνέκδοτα, die, wohl verwahrt, wenigstens nach seinem Tode noch die Gegner treffen sollten, zuerst während Caesars Consulat, ') dann nach Caesars Tod, als Antonius das Regiment führte. Von diesem

<sup>1)</sup> Vgl. Suet. Iul. 9.

<sup>2)</sup> Ad Att. 2, 6, 2. 7, 1. 8, 1. 12, 3. 14, 2.

<sup>3)</sup> Ad Att. 14, 17, 6 librum meum illum àvécdoror nondum, ut volvi, perpolivi. 16, 11, 3 librum quem rogas, perpoliam et mittem.

Buch unterscheidet er auf das Bestimmteste') einen Plan, Caesars Tod in dialogischer Form, nach Art des Herakleides Pontikos, d. h. so, dass die geschichtlichen Hauptpersonen selbst auftreten,") zu behandeln; eine Hauptrolle sollte Varro spielen, weschalb er sich als Stilmuster einen varronischen Dialog ausbittet, etwa den Toinagaros?") Mit Spannung sah man in Rom dem Werk entgegen; der Krieg gegen Antonius liess den Plan nicht zur Ausführung kommen.

Nun erwähnen die Alten ein Buch Ciceros De considéis seis,\*) das starke Angriffe gegen seine Gegner, namentlich Caesar und Crassus, enthalten habe und nach seinem Tode von seinem Sohn veröffentlicht sei; \*) das einzige, aber an zwei Stellen erhaltene historische Bruchstück daraus giebt Caesar und Crassus Schuld, dass sie bei den Wahlen des Jahres 64 Catilina gegen Cicero unterstützten.\*) Da Dio die Abfassung des Pamphlets unmittelbar nach Ciceros Rückkehr setzt, so kann es nicht über die Ereignisse nach 57 gehandelt haben; es kann andererseits nicht mit dem an Lucceius geschickten Memoire identisch sein, da nach der Erneuerung des Triumvirats Cicero sich wohl gehütet haben würde, einem Anhänger des Pompeius Schmähungen gegen Caesar und Crassus zuzuschicken: aber unmöglich ist es nicht, dass es die im Jahr 44 nach Caesars Tod niedergeschriebenen \*Avéxdoxa\* sind, in denen

<sup>1)</sup> Ad Att. 14, 17, 6 ista vero quae tu contexi vis, aliud quoddam separatum volumen exspectant, vgl. 15, 4, 3 (nachdem er den Vorschlag des Atticus im Namen des Brutus eine Rede zur Feier von Gaesars Ermordung zu schreiben, zurückgewiesen hat, vgl. 15, 3, 3), at', inquis, ,'Heanleideur aliquid.' nen recuso id quidem, sed et componendum argumentum est et scribendi exspectandum tempus maturius. licet enim de me, ut libet, existimes, . . . me Idus Martiae non delectant.

<sup>2)</sup> Ad Q. fr. 3, 5, 1.

<sup>3)</sup> Ad Att. 15, 13, 3. 16, 11, 3. 12.

<sup>4)</sup> Ep. 12, 16, 4 tu, sicut mihi pollicitus es, adiunges me quam primum ad tuos sermones; namque illud non dubito quin, si quid de interitu Cossaris scribas, non patiaris me minimam partem et rei et amoris tui ferre. Vgl. ad Att. 16, 5, 5.

<sup>5)</sup> Ascon. p. 74, 20 in expositione consiliorum suorum. Dio 39, 10 βιβλίον . . τι ἀπόρρητον συνέθηκε καὶ ἐπέγραψεν αὐται τῶς καὶ περὶ τῶν ἐαυτοῦ βουλευμάτων ἀπολογισμόν τινα ἔχοντι. Charis. p. 146, 31 in ratione consiliorum suorum. Sonst abgekürzt de consiliis suis oder de consiliis. Vgl. Cic. ad fam. 5, 12, 9 nostrorum temporum consilia atque eventus.

<sup>6)</sup> Dio a. a. O. Plut. Crass. 13.

<sup>7)</sup> Ascon. a. a. O. Plut. a. a. O. S. unten S. 568.

Caesars Katastrophe, wie oben nachgewiesen wurde, keinenfalls behandelt war. Dio, oder besser sein Gewährsmann, hätte dann das Buch ins Jahr 57 verlegt, weil es nicht weiter hinabreichte. Dies anzunehmen macht eben so wenig Schwierigkeiten, als dass Cicero über sein politisches Verhalten nach der Convention von Lucca schwieg, wenn er gegen den "Tyrannen" schrieb.

Das war es, was Sallust vorfand, das Selbstlob Ciceros und den Klatsch der aristokratischen Gesellschaft. Wie ich schon oben sagte, die Welt war eine andere geworden, als er schrieb. Und doch darf man nicht vergessen, dass grosse Katastrophen nicht mit einem Mal alle geistigen Bande zu zerreissen pslegen, welche eine neue Zeit mit der rasch entschwundenen Vergangenheit verknüpfen. Die persönliche Erfahrung der altgewordenen Generation wird nicht so rasch entwurzelt, und ein einzelnes Moment, wie der Tod eines berühmten Mannes, macht plötzlich fast vergessene Dinge wieder actuell. Es ist z. B. sehr wahrscheinlich, dass nach Caesars und Ciceros Tod die alten Geschichten aus den sechziger Jahren dem Publicum sehr interessant waren, dass besonders die Enthüllungen Ciceros begierig gelesen, eifrig erörtert wurden; freilich macht sich dann auch die Veränderung der allgemeinen Anschauung doppelt rasch geltend. Zweifellos wäre Sallust damals in der Lage gewesen, durch Einsicht der Senatsacten, aus der Pamphlet-Litteratur, aus mündlicher Tradition sehr viel zuverlässiges und neues Material herbeizuschaffen. Aber man thut dem antiken Geschichtsschreiber Unrecht, wenn man von ihm das verlangt, was dem Geschichtsforscher, nach antikem Sprachgebrauch dem Grammatiker, zugewiesen war. Die Aufgabe des Geschichtsschreibers ist wesentlich die, ein Kunstwerk zu schaffen, zu dem er sich einen fertigen Stoff sucht. Für Sallust, der als unabhängiger Litterat auf dem Feld, das von jeher dem vornehmen Römer freistand, dem der Historie, die in der politischen Laufbahn verlorene Ehre wiederzugewinnen suchte, lieferte ein angesehener Philolog griechischer Herkunft, L. Ateius Philologus, historisches Material,1) geradeso wie Parthenios und C. Iulius Hyginus den Dichtern Gallus und

<sup>1)</sup> Suet. de gramm. 10 L. Aleius Philologus libertinus Athenis est natus...coluit postea familiarissime C. Sallustium et eo defuncto Asinium Pollionem, quos historiam componere aggressos alterum breuiario rerum omnium Romanarum ex quibus quas uellet eligeret, instruxit, alterum praeceptis de ratione scribendi.

Ovid die mythologischen Stoffe heranschleppten; indess ist nicht anzunehmen, dass diese Uebersicht über die römische Geschichte speciell auf die catilinarische Verschwörung einging. Dieser Stoff stand Sallust in der Form zu Gebote, die ihm Cicero gegeben hatte.

Sallusts Darstellung der catilinarischen Verschwörung soll ein Kunstwerk sein. Es ist ohne Weiteres anzunehmen, dass ein Römer der caesarischen Zeit, in der das Princip der ulunges und der gelehrten Kennerschast die ganze Kunstlehre beherrscht, ein Kunstwerk nicht nach einem immanenten Instinct, nicht gewissermaassen unter unmittelbarer Inspiration der Muse schafft, sondern bestimmte fest ausgeprägte Grundsätze und Regeln bewusst befolgt, die irgend eine hellenische Stillehre aus den Mustern der hellenischen Vorzeit abstrahirt hat. Es muss dies um so mehr angenommen werden, als Ciceros Zeugniss unbedingten Glauben verdient, dass zu seiner Zeit eine künstlerische Geschichtsechreibung in lateinischer Sprache nicht existirte, oder richtiger eine solche, die dem Stilgefühl jener Zeit Genüge that: denn dass die römische Historiographie von Ansang an unter der Herrschaft der niemals naiven hellenischen gestanden hat, ist darum nicht weniger richtig, weil es sehr oft vergessen wird.

Versucht man nun Sallusts Darstellung auf die wirkenden und bedingenden künstlerischen Principien zurückzuführen, so ergiebt sich, dass er in einem scharfen Gegensatz zu der Richtung der Geschichtsschreibung steht, welche die hellenistische Litteratur von Kallisthenes bis Poseidonios beherrscht. Das ist die peripatetische Historiographie, wie sie praktisch von Kallisthenes und Duris, theeretisch, wie man wenigstens vermuthen darf, in Theophrasts und Praxiphanes Schristen Megi iovogias ausgebildet war. hervorgegangen aus einem Kampf gegen den monotonen Formalismus der Isokrateer einerseits und den pseudopoetischen Stil der in Alexanders Zeit neubelebten ionischen Historiographie andererseits, schliesst aber mit Nichten an Thukydides an und ist auch wohl zu unterscheiden von der das Sachliche gegenüber dem Känstlerischen vordrängenden Geschichtsschreibung der Militärs und Politiker, des Königs Ptolemaios, des Kardianers Hieronymos und ver allem des Polybios. Aristoteles selbst hat diese Geschichtsschreibung nicht geschaffen; er sah in der historischen Darstellung nur ein Mittel, nie den Selbstzweck. Aber das harte Urtheil, des er über die Geschichtsschreibung als Kunstgattung fällte, brachte des

Bedürfniss des gebildeten Publicums, künstlerisch componirte und geschriebene Geschichtswerke zu lesen, nicht aus der Welt, und es hätte wunderbar zugehen müssen, wenn die aristotelische Lehre von den aesthetischen Wirkungen, wenn die von ihm entdeckten Principien des Stils diesem Bedürfniss nicht angepasst wären. Das Resultat dieser sehr schnell, zum guten Theil schon zu Aristoteles Lebzeiten vollzogenen Adaptation ist eben jene peripatetische Geschichtsschreibung, welche mit der Tragödie, wie Aristoteles sie fasste, rivalisirt und zugleich dem Sammelgeist der alles Wissen umspannenden Schule dadurch Rechnung trägt, dass sie das, was einst die Ionier lovoply genannt hatten, in sich aufnimmt, wie der Meister Demokrit in sich aufgenommen hatte.

Der letzte grosse Vertreter dieser specifisch hellenistischen Gattung ist Poseidonios, in der Behandlung des Stoffes und in dem glänzenden Colorit der Sprache viel mehr der Fortsetzer der grossen geographisch-historischen Werke des Agatharchides als der Pragmatie des Polybios. Etwas ganz Eigenthümliches trat allerdings hinzu, das den die Effecte kühl berechnenden Peripatetikern fremd war, der dithyrambische Schwung des nicht eben tiefsinnigen, aber mächtig ins Breite gehenden syrischen Propheten, der meinte, durch Mischung des stoischen Pantheismus mit platonischer Transscendenz und peripatetischem Wissen der entgotteten Welt einen neuen Glauben schenken zu können. Poseidonios hat stark auf die neu sich bildende griechisch-römische Gesellschaft gewirkt, schon zu seinen Lebzeiten und in noch höherem Grade als das Weltreich, auf das die weltumspannende Lehre hinzielte, aufgerichtet war; aber gerade die Kreise, aus denen Sallust hervorging, die Classicisten und Caesarianer, standen dem letzten bedeutenden Schriftsteller der hellenistischen Periode, dem eifrigen Anhänger der römischen Oligarchie fremd und kühl gegenüber. schlägt nichts, dass der Kenner mühelos in der Einleitung, die Sallust seiner Geschichte der catilinarischen Verschwörung und seiner historischen Schriftstellerei überhaupt vorausschickt, einen poseidonischen Gedanken nach dem anderen herausfindet, so dass er bei einiger Kühnheit diese Einleitung geradezu benutzen kann, um sich ein Bild von einem Procemion des stoischen Darstellers der Weltgeschichte zu machen: seit Isokrates Zeiten hat das Vorwort das Recht, auf einem besonderen Blatt zu stehen. Das Entscheidende ist die Art der Erzählung selbst, und diese ist gänzlich

verschieden von der des Duris und Phylarch, des Agatharchides und Poseidonios. Ihr fehlt, um mich peripatetisch auszudrücken, die ἐνάργεια und das πάθος. Die peripatetische Stillehre hat die Kunst, durch lebendige Vorsührung einer Fülle von einzelnen Momenten und geschickte Verwerthung aller aesthetischen Nebenwirkungen sensationelle Bilder zu componiren, systematisch ausgebildet und diese Kunst ebenso der alexandrinischen Dichtung wie der Historiographie vermacht. Die catilinarische Verschwörung bot reiche Gelegenheit zu derartigen Effectstücken, man denke nur an die Senatssitzungen vom 8. November, vom 3. und 5. December, an die triumphirende Heimkehr Ciceros in der Nacht vom 5. December, an die Liebschaft des Curius mit der Fulvia. Die tragische Kunst des peripatetischen Geschichtsschreibers feiert ihre glänzendsten Triumphe, wenn solche farbenreiche Schilderungen stark auf den Affect wirken, wenn jähe Glückswechsel, spannende Peripeties, geheimnissvolle oder scheussliche Scenen die Nerven des Lesers zu lustvollen Schmerzen reizen. Nichts davon bei Sallust: und doch wie nah lag es, das Vorleben Catilinas, die geheimen Zesammenkunfte der Verschworenen, die Vorgänge bei den Wahles 64 und 63, das misslungene Attentat vom 7. November, die Scenes im Hause Ciceros vor dem 5. December, den letzten Verzweiflungskampf, um nur einiges zu nennen, dahin auszubeuten. einziges Mal nimmt die Darstellung einen kleinen Anlauf zum Schauerlichen: als die Hinrichtung der Catilinarier erzählt werden soll, wird das scheussliche Tullianum geschildert, aber so knapp und kurz, als legte der Schriftsteller es nicht in erster Linie darauf an, seinen Lesern die Gänsehaut auf den Rücken zu zaubern, so dass die Ausnahme die Regel bestätigt. Aus der Tragodie der Verfallzeit entlehnten die peripatetischen Geschichtsschreiber die Tyche, die je nach Belieben das blinde Schickeal oder die poetische Gerechtigkeit spielt, und dieser ganze theatralische Apparet war bis zu dem Grade eisernes Inventar des historischen Stils geworden, dass nicht einmal Polybios, der nüchterne Rationalist, sich entschliessen konnte, ihn fortzuwerfen, so seltsam sich auch dieser letzte, gespenstische Rest von Poesie oder Quasipoesie inmittes seiner doctrinären, nichts verschonenden Allwissenheit ausnimmt Sallust kennt keine Tyche und keine Nemesis. Nur einmal scheint er aus der Rolle zu fallen, da wo er schildert, wie die grässliche Blutschuld Catilinas ihn zum letzten und grössten Verbrechen

treibt [15]. Da ist der Gedanke an die tragische  $\tilde{\alpha}\tau\eta$ , der Vergleich z. B. mit dem von den Erinyen ins Verderben getriebenen C. Gracchus des Poseidonios¹) nicht abzuweisen. Es wird sich noch herausstellen, dass dieser Stilsehler seine besondere Ursache hat. Zunächst genügt er zum Beweis, dass nicht etwa stilistische Unsähigkeit oder Unkenntniss der hellenistischen Technik Sallust auf so ganz andere Bahnen getrieben haben. Im Gegentheil, die durch Coelius Antipater in grossem Maassstab eingesührte, durch Sisenna fortgebildete hellenistische Technik des historischen Romans war damals sicherlich noch diejenige Form der Geschichtsschreibung, die sich am leichtesten treffen liess, und wer wie Sallust sie verschmäht, thut das nicht aus Unvermögen oder blossem Zusall, sondern aus Opposition, um etwas Besseres an die Stelle zu setzen.

Statt einer Folge glänzender, schaudervoller, theatralisch bewegter Bilder führt er in compactem Raisonnement eine Handlung vor, verzichtend auf jede direct aesthetische Wirkung; nur mittelbar, dem Leser unmerklich, wird das Interesse gewonnen durch die Concentration auf das Wesentliche. Durch die Darstellung soll das Urtheil erzwungen werden, dass dieser Geschichtsschreiber für die Verständigen Geschichte schreiben, nicht auf das aesthetische Vergnügen des grossen Publicums speculiren will. Wie alles Detail nur ganz sparsam aufgetragen ist, so werden dem Leser nur wenige Daten zugemuthet, nur da, wo es gilt die beiden hervorragendsten Momente, den Anfang der Verschwörung und die erste Schilderhebung des Insurgentenheeres, gewissermaassen zu unterstreichen?) eder wo der Eindruck besonderer Zuverlässigkeit hervorgerusen werden soll.") Ebenso vorsichtig verfährt der Schriftsteller mit der Zahl der auftretenden Personen: er hat es sich zum strengen Gesetz gemacht, keine Person nur einmal zu erwähnen; jede, die er mennt, muss mindestens zweimal vorkommen.4) Reden werden nur den Hauptpersonen in den Mund gelegt, die dadurch als solche

<sup>1)</sup> Diod. 34/5, 28a. Vgl. Gött. Gel. Anz. 1896, 799.

<sup>2) 17, 1. 30, 1.</sup> 

<sup>3) 18, 5. 6.</sup> 

<sup>4)</sup> So erklärt sich die Beobachtung von Wirz, Catilinas und Ciceros Bewerbung um den Consulat für das Jahr 63 S. 47, über das Verzeichniss der Verschworenen. Der hier genannte M. Fulvius Nobilior muss nach jenem netz mit dem Fulvius, dessen Tod 39, 5 erzählt wird, identisch sein. Als nicht in den Senat gelangter Sohn eines Senators wird er zum Rittermad gerechnet.

charakterisirt werden, eine am Anfang und eine am Schluss Catilina selbst, und je eine Caesar und Cato; dazu kommen noch Catilinas Brief an Catulus und Manlius Botschaft an Q. Marcius Rex. Den Reden entsprechen die Charakteristiken, wie ja die Caesars und Catos direct an die Reden angeschlossen sind. Während aber von Catilinas Spiessgesellen nur der Führer des Insurrectionsheeres einmal das Wort nimmt, bildet die Ergänzung von Catilinas Charakteristik die einer Frau, der Sempronia,1) und was noch auffälliger ist, einer Frau, die zwar gemäss dem schon erwähnten Gesetz noch einmal wieder vorkommt, aber in den Gang der Dinge nicht entscheidend eingreift. Die Charakteristiken des Q. Curius und des Cethegus<sup>2</sup>) stehen nicht auf gleicher Linie mit den übrigen; sie sollen nur ein Moment der Handlung erklären, nicht das Interesse des Lesers an der Persönlichkeit als solcher erregen. Zu den Charakteristiken gehören die Sitten- und Stimmungsbilder. Auch sie sind sorgfältig gegen einander abgewogen und an bezeichnende Stellen gerückt. Der Darstellung der Oligarchie am Anfang entspricht die Einleitung zu der Charakteristik von Caesar und Cato am Ende; in der Mitte wird die Volkspartei vorgeführt mit einer längeren Ausführung und zwei kurzen, scharf einander entgegengesetzten Schilderungen des Verhaltens des hauptstädtischen Pöbels.")

So componirt nur ein Schriftsteller, der im Besitz einer durchgebildeten historiographischen Theorie ist. Dass die von Sallust befolgte Theorie von Thukydides ihren Ausgangspunkt genommen hat, ist unzweiselhaft. Der angestrebte Eindruck der Sachlichkeit, die eigenthümliche Verwendung der Reden, die Verachtung alles für den Staatsmann unwesentlichen Details beweisen das, auch ohne die Kennzeichen der Nachahmung, welche die Schreibweise liesert, die mit allen der lateinischen Sprache zugänglichen Mittels das zévov und osuvóv des thukydideischen Stils herauszubringen sich bestrebt. Aber man glaube nur ja nicht, alles gesagt mahaben, wenn man Sallust einen Nachahmer des Thukydides nenst Erstens erklärt das nicht alles. Weder die Sittenschilderungen mit ihren historischen Rückblicken, noch die ausgesührten Charakterbilder entsprechen der Weise des Thukydides, der, wie Bruss nachgewiesen hat, niemals seine Personen in abgerundeten, von

<sup>1) 25.</sup> 

<sup>2) 23, 1, 2, 43, 4,</sup> 

<sup>3) 31</sup> und 48.

der Erzählung losgelösten Portraits vorführt. Aber auch von dieser Abweichung abgesehen, die, man mag sie erklären wie man will, so viel beweist, dass die Nachahmung nach bestimmten Gesichtspunkten orientirt war, ist es undenkbar, dass Sallust so ohne Weiteres, aus blosser Lecture des Thukydides das fand, was bei Thukydides nachahmenswerth war, dass er aus ihm die Kunstgesetze, denen er zu folgen hatte, selbst abstrahirte. Das konnte nur ein griechischer, philosophisch gebildeter Kunstkritiker fertig bringen. Wer es gewesen ist, weiss ich nicht, und bezweißle, ob wir je seinen Namen erfahren werden; viel wichtiger als das ist es zu wissen, dass zu Sallusts Zeit eine classicistische griechische Theorie der Geschichtsschreibung existirte, die im bestimmtesten Gegensatz zu dem Pomp der hellenistischen Romane die Rückkehr zu der stolzen, rein politischen, das Kunstbedürfniss des grossen Haufens verachtenden Manier des ,alten' Thukydides forderte und aus ihm Gesetze ableitete. Eines freilich nicht, bezeichnender Weise, dass die Thatsachen selbst sorgfältig und nach primären Gewährsmännern festgestellt werden müssten; die Theorie der μίμησις galt nur der Kunstform, nicht der wissenschaftlichen Arbeit.

So wichtig das künstlerische Moment für die Würdigung Sallusts ist, so unrichtig wäre es zu meinen, er habe seine Geschichtswerke, etwa wie Caecilius und Dionys die ihrigen, lediglich zu Paradigmen einer neuen historiographischen Theorie bestimmt. Das Charakteristische dieser Epoche der römischen Litteratur, dass der Hellenismus nur die Theorie der Form liefert, der Römer sein eigenes Leben hineingiesst, zeigt sich in der Geschichtsschreibung so gut wie in der Rede und der Dichtung. Sallust ist politischer Historiker nicht nur darum, weil eine Geschichtsschreibung, die thukydideisch sein will, in erster Linie das Spiel der politisch wirksamen Kräfte vorführen muss, sondern noch viel mehr als Römer, als Zeitgenosse der Revolution. Schied sich doch in diesem Punkte auch die römische vorsallustische Historiographie von ihrer Meisterin, der hellenistischen, die, mit der Poesie rivalisirend, in der innerpolitischen Stille der hellenistischen Monarchien emporgekommen, die Leidenschaften des Parteikampfes nicht oder nur in Schattenbildern kannte. Dagegen begann in Rom der rasende Kampf der Parteien und der Politiker gerade in der Zeit, als die hellenistische Geschichtsschreibung tiefer und tiefer in die Annalistik eindrang, und es konnte nicht ausbleiben, dass ihre Kunstmittel nicht nur

zu aesthetischen, sondern auch zu politischen Zwecken gebraucht wurden. Sallust hat um der neuen Mittel willen die alten, traditionellen Zwecke mit Nichten aufgegeben; im Gegentheil, er erreichte diese nur um so sicherer, weil seine Mittel der Darstellung einen so sachlichen, allem klatschenden und sensationellen Detail abholden Charakter gaben. Erst dann wird das sein verzweigte Geäder, das im Inneren pulsirende Leben des sallustischen Werks klar vor Augen liegen, wenn nachgewiesen ist, wie sich die künstlerischen Mittel, die Oekonomie des Ganzen, der Ausbau der Erzählung zu den politischen Absichten verhalten.

Sallust gehörte zu der perdita iumentus, die von Caesar das Heil erwartete und es, in nur zu reichem Maasse, bei ihm fand. Die gute römische Gesellschaft sah mit ähnlicher Erbitterung auf diese Piraten der Revolution, wie die französische auf die Genossen Napoleons III. und stiess sie nach dem Tode ihres Herrn von sich, wenn sie nicht im Besitz irgend eines Machtmittels waren. Sallust, der keine anderen Ruhmestitel hatte, als die Prügel im ehelichen Gemache Milos, ein turbulentes Tribunat, die Flucht vor Caesars meuternden Veteranen und die geplünderte Provinz Africa, war klug genug einzusehen, dass politisch nichts für ihn mehr zu holen war, und griff zur Feder, sich an der hochmüthigen Oligarchie zu rächen, deren Sünden die seinigen so reichlich und überreichlich aufwogen. Er hat das Feld seiner Kraft richtig erkannt: gleich sein erster Versuch wurde ein politisches Kunstwerk ersten Ranges.

L. Catilina nobili genere natus, diese Worte eröffnen zugleich die Erzählung und den Federkampf gegen die Nobilität. Keine Gelegenheit wird versäumt, die adliche Abstammung der Verschworenen hervorzuheben; bei der Aufzählung der Theilnehmer ist nur von den Vornehmen die Rede [17]. Cn. Piso wird mit den Worten [18, 4] charakterisirt adulescens nobilis, summae audaciae, egens factiosus, Curius natus haud obscuro loco bildet mit Fulvia muliere nobili [23, 1.3] ein sauberes Pärchen, coniurauere nobilissumi ciues patriam incendere [52, 24] ruft Cato den verderbten

<sup>1)</sup> Cie. ad Att. 7, 7, 6. Asinius Pollio, der Parvenu aus dem Marruciner-land und keineswegs ein Römer von altem Schrot und Korn, gehörte auch dazu; sein diplomatisch auf Schrauben gestelltes Bekenntniss [ep. 10, 31, 2] ist immer noch deutlich genug. Charakteristisch ist Caesars eigenes Urtheil Suet. Iul. 72.

Standesgenossen im Senat zu, und dem im Tullianum erdrosselten Lentulus schallt es wie schneidender Hohn nach [55, 6]: ita ille patricius ex gente clarissuma Corneliorum, quod consulare imperium Romae habuerat, dignum moribus factisque suis exitum uitae inuenit.

Das sind nur rasch außprühende Funken eines Hasses, der viel tiefer lodert. Die catilinarische Verschwörung verdient dargestellt zu werden, weil die in ihr zu Tage tretende verbrecherische Gesinnung und die Gefahr, in die sie den Staat brachte, einzig in ihrer Art waren': so schliesst bedeutsam das Procemium ab. Es wird sofort die Frage aufgeworfen: wie hat sich der Charakter Catilinas so gefährlich entwickeln können? Weil diese Entwickelung sich abspielte inmitten einer völlig corrupten und verkommenen Oligarchie: diese mit den Worten incitabant praeterea corrupti ciuitatis mores beginnende und mit der Epanalepse in tanta tamque corrupta ciuitate schliessende Erörterung ist bedeutsam in die an den Anfang gestellte Charakteristik des Helden hineingeschoben, um gar keiner anderen Vorstellung Raum zu lassen als der, dass die einzige Ursache des entsetzlichen Staatsverbrechens die Verderbniss der herrschenden Kaste gewesen sei. Diese ist durch die sullanische Restauration, die den Staat der Nobilität wiedergab, auf das Verhängnissvollste gefördert. Sulla hat die Habsucht zum herrschenden Laster gemacht, das sogar die Mannszucht des römischen Heeres zerstört hat [11]; sein Dominat hat Catilina, seine Proscriptionen haben den Catilinariern die Ziele ihres Strebens gewiesen [5, 6. 21, 4], seine Veteranen sind die Hoffnung des künstigen Tyrannen [16, 4].

So erscheint die Verschwörung, die im Jahr 64 sich constituirt, als die natürliche nothwendige Frucht der Oligarchie, an der dieser Wesen erkannt wird. Niemand vermag sich der Wirkung dieses in sestgeschlossenem Ausbau austeigenden Ansangs zu entziehen: und doch verräth ein kleiner Riss in diesem Bau, dass die ganze Schöpfung eine künstliche ist, eben jene schon oben gerügte Inconsequenz, dass der thukydideische Geschichtsschreiber mit dem durch Gewissensbisse auf der verbrecherischen Bahn weiter gejagten Catilina ein Motiv der sonst von ihm verachteten peripatetischen Geschichtsschreibung einführt. Ihm sehlte eine bestimmte Veranlassung, welche die Ereignisse gerade zu der angegebenen Zeit ins Rollen hrachte, und er weiss diese Lücke mit nichts anderem als mit einem lediglich poetischen concetto zu füllen. Das verräth,

dass der Causalnexus, den der Schriftsteller hergestellt hatte, ihm selbst unbequem wurde, weil durch seine Combinationen der natürliche und überlieferte Zusammenhang zerrissen war.

Nach den Untersuchungen von Wirz 1) und John 3) steht fest, dass Catilina die Verschwörung erst bildeta, als seine Niederlage in den Consularcomitien im Juli 63 ihn vor die Aussicht des financiellen und nolitischen Ruins stellte. Erst die Erkengtniss dieser Thatsache ermöglicht es, sowohl die Kunst zu würdigen, mit der Sallust die Erzählung von den Anfängen der Verschwörung zu einem vernichtenden Urtheil über die Oligarchie umgestaltet hat. als auch den Grund für jenen Stilfehler anzugeben. Wie er sorgfaltig alle Zufalligkeiten ausgeschaltet hatte, um den Causalnexus zwischen der Corruption der Oligarchie und dem Verbrechen Catilinas möglichet scharf herauszuarbeiten, so konnte er als Anlass, der die Verschwörung zur Erscheinung brachte, nicht die üblen Folgen einer Wahlniederlage, sondern nur einen inneren psychologischen Vorgang gebrauchen, auch abgesehen davon, dass ein solcher sich durch Bequemlichkeit der Erfindung empfahl. Zugleich erreichte er damit noch einen anderen Zweck, der mit dem Kampf gegen die Oligarchie aufs engate zusammenhängt.

Catilina war Jahre lang nur das Werkzeug von Crassus und Caesar gewesen bei den Agitationen, durch welche diese aich gegen Pompeius' Militairmacht ein Gegengewicht zu schaffen suchten; eben der Umstand, dass sie ihn fallen liessen, als 63 die Nachricht vom Tode Mithridats die baldige Rückkehr des aiegreichen Imperator in Aussicht stellte, trieh ihn zu seinem wahnwitzigen Revolutionsversuch. Jene Beiden hatten ihn 66/5 für den besbsichtigten Putsch Banden werben lassen, jene seine Candidatur im Jahr 64 mit Nachdruck betrieben. Sallusts Stellung zu diesen Vorgängen war gegeben: Caesar musste unter allen Umständen entlastet, Crassus konnte preisgegeben werden. Dies führt zunächst dazu, Catilina, weil einer der Auftraggeber verschwinden musste, höher zu heben als der geschichtlichen Wahrheit entsprach.

Catilinas und Ciceros Bewerbung um das Consulat für das Jahr 63. Zürich 1864.

<sup>2)</sup> Rh. Mus. 31 [1876], 401 ff. Sallustius über Catilinas Candidatur im Jahr 688. Jahrbb. Suppl. 8 [1876], 701 ff. Die Entstehungsgeschichte der catilinarischen Verschwörung. Ich setze die Kenntoiss dieser Abhandlunges im Folgenden voraus.

Damit wurde zugleich der künstlerische Vortheil erreicht, dass der Mittelpunkt des Ganzen das Interesse bekam, das ein Verbrecher grossen Stils immer findet. Diesen Verbrecher liess er mit feinster Bosheit aus dem Schooss eben jener Oligarchie hervorgehen, die es Caesar bitter vorwarf, dass er einen solchen Menschen als Werkzeug benutzt hatte. Nun empfahl es sich aber nicht, die erfundene spontane Entstehung der Verschwörung bis zum Jahr 66 hinaufzuschieben, da sonst der Zeitraum, in dem sie nichts that, zu lang wurde: wurde sie dagegen ins Jahr 64 verlegt, so siel die Caesar schwer compromittirende Vorgeschichte der Wahlen dieses Jahres fort, und das eine Jahr bis zu den Consularcomitien 63 liess sich schon eher durch das alte Mittel der rhetorischen Historiographie, die Doublette, füllen. Dann war freilich nicht zu vermeiden. dass bei der ersten Verschwörung, der von 66/5, Catilina nicht allein auftrat. Aber Sallust milderte die Schwierigkeit dadurch, dass er mit Cicero dem Advocaten gegen Cicero den Berichterstatter¹) die Sache so darstellt, als habe Catilina für sich und Autronius, nicht für P. Sulla und diesen das Consulat durchsetzen wollen. schob er die ganze Erzählung als nebensächliche Episode ein, mit sehr bezeichnender Anknüpfung, da nämlich, wo er den Verdacht erwähnt, Crassus habe um die Verschwörung von 64 gewusst. Mit keinem Wort wird seines Antheils an den Ereignissen von 66/5 in der Erzählung selbst gedacht, nur durch die Erwähnung des Gerüchts, dass Cn. Piso auf Pompeius Anstiften ermordet sei, lässt der kluge Schriftsteller einen leichten Schatten auf den vielleicht nur Verleumdeten fallen. Caesar wird gar nicht erwähnt. Mit den vielversprechenden, um nicht zu sagen frechen, Worten quam uerissume potero, dicam werden alle sensationellen Enthüllungen 2) als müssiges Geschwätz abgewiesen.

Ganz anders verfährt er da, wo es sich um die Betheiligung des Crassus und Caesar an der Verschwörung von 63 handelt. Hatte er nach guter Advocatenregel da wo Caesars Sache sehr schlecht stand, geschwiegen, so ging er hier gegenüber einer, vermuthlich wirklich falschen, jedenfalls nicht zu beweisenden Anklage zum offenen Angriff über [49]: eine niederträchtige, durch persönliche Feindschaft veranlasste Machination der oligarchischen Häupter wollte den Unschuldigen ins Verderben stürzen. Und

<sup>1)</sup> Vgl. p. Sull. 67 ff.

<sup>2)</sup> Vgl. Suet. Iul. 9.

derselbe Catulus wagte es, Caesar zu verleumden, den Catifina mit einem vertraulichen Briefe beehrt, dem er seine Kinder anvertraut hatte [35]. Beides soll offenbar sich zu einem nicht sehr schmeichelhaften Bilde des vielgefeierten Führers der Optimaten, des Todfeindes Caesars, ergänzen. Um zu verstehen, warum Catilina sich gerade an ihn wendet, muss man sich erinnern, dass durch Catulus Einfluss Catilina in dem Vestalinnenprocess von 73 freigekommen sein sollte. 1)

Es konnte die Glaubwürdigkeit der Apologie Caesars nur erhöhen, wenn Crassus wiederum nicht völlig weissgewaschen wurde.
Auch hier lässt der Historiker mit raffinirter Darstellungskunst die
Sache in der Schwebe. Er spricht von der nachträglichen Denuntiation des L. Tarquinius, verschweigt aber das gefährlichste
Indicium, den anonymen Brief der Verschwörer an Crassus, den
dieser Cicero gab,") und führt dafür lieber die stets bereite Spionin, die Fulvia, ein. Es drückte Catilina zu sehr herab, wenn
mehr als ein blosser Verdacht auf Crassus fiel.

Die merkwürdig unmotivirte Charakteristik der Semprosia fiel schon oben auf, und legt bei der straffen Oekonomie des sallustischen Werks den Gedanken nahe, dans ein ausserhalb der Erzählung liegendes Interesse sie veranlasst hat. Ich halte den schon von Anderen') ausgesprochenen Verdacht für richtig, dans in der Mutter D. Brutus, der Mörder Caesars, getroffen werden sollte.

Saliust hob, wie gezeigt wurde, Catilina über das Niveau hisaus, das ihm nach der historischen Wahrheit zukam, aber er bleibt seiner Absicht, ihn als einen aus der Oligarchie mit Nothwendigkeit hervorgegangenen Verbrecher darzustellen, insofern treu, als

<sup>1)</sup> Dio 37, 46, 3, d. h. Livius charakterisirt ihn mit des Worten ὁ δισgarάστατα τῶν πώποτε τὸ δημόσιον del πρὸ παντὸς προτεμήσας: des Urtheil ist, mit gewolltem Gegensatz zu Sallust, sus Cicero entlehnt: vgl. p.
Sest. 101 qualis nuper Catulus fuit quem neque periculi tempestas neque
honoris aura potuit umquam de sus cursu aut spe aut motu damouers.
Vgl. such Cic. ad Att. 2, 24, 4 [aus dem Jahr 59] πίλι! me (indice) farinnatius est Catulo cum splendore uitae tum hoc tempore, d. h. gificklichit
Catulus, dass er in vollem Glanz gestorben ist, ehe er diese Zeiten erlebt
hat; die Ellipse ist ohne weiteres verständlich.

<sup>2)</sup> Oros. 6, 3, 1.

<sup>3)</sup> Plut. Crass. 13. Cic. 15. Dio 37, 31, 1.

<sup>4)</sup> v. Stern, Catilina und die Parteikämpfe in Rom der Jahre 66-63, 8, 124.

er die anarchistischen Bestrebungen consequent zurückdrängt. An Stelle der Rede, durch die jener sich vor den Comitien 63 an die Spitze der Unterdrückten stellte,') setzt er die Ermahnung an die heruntergekommenen adlichen Spiessgesellen,2) es sich nicht länger gefallen zu lassen, dass eine kleine Minorität der Standesgenossen die gesammte Regierungsgewalt usurpirt und sich in einem unsinnigen Luxus wälzt. Dem socialen Element weist er nur eine Nebenrolle zu und schiebt seine Vertretung von Catilina weg auf den Führer des Insurrectionsheeres, C. Manlius: in dessen Botschaft an Q. Marcius Rex soil das Elend der wirklich Unterdrückten zu Worte kommen. Es interessirt ihn aber nur darum, weil es ihm die Gelegenheit zu einem neuen Angriff gegen die sullanische Ordnung bietet, den er so führt, dass er, mit bemerkenswerther Verschiebung des von Cicero Berichteten,3) die sullanischen Veteranen zurückschiebt, ihren Antheil an der Wahlbewegung 63 gänzlich verschweigt, jede Notiz darüber, dass Manlius selbst zu den von Sulla angesiedelten Soldaten gehörte,4) unterdrückt, dagegen die durch Sullas Landanweisungen von Haus und Hof vertriebenen Bauern zum Kern des von Manlius gesammelten Heeres macht.5) Im Ganzen lässt er darüber keinen Zweifel, dass er diesen Elementen dieselbe untergeordnete Stellung angewiesen sehen wollte, wie Manlius neben Catilina.

Noch schlechter kommen die Massen der Hauptstadt weg. Ein verkommenes, zusammengelaufenes Gesindel, sehen sie mit unverhohlenem Vergnügen dem Zusammenbruch des Staates entgegen. Schwere Beschuldigungen werden wieder gegen Sulla erhoben; seine Proscriptionen haben vergiftend gewirkt durch die Verbitterung der financiell und politisch ruinirten Nachkommen der Geächteten, und durch das böse Beispiel der elenden Emporkömmlinge, die sich am Siege des Tyrannen bereichert haben. Unerträglich ist der Druck der Oligarchie geworden, als während der Abwesenheit des Pompeius sich ihr kein ebenbürtiger Gegner entgegenstellte. Doch haben auch die Führer der Popularpartei im

<sup>1)</sup> Cic. p. Mur. 50.

<sup>2) 20, 7</sup> ist zu lesen ceteri omnes boni strenui nobiles, uolgus fuimus sine gratia etc. ignobiles ist augenscheinlich Interpolation.

<sup>3)</sup> Cat. 2, 20. p. Mur. 49.

<sup>4)</sup> Cic. Cat. 2, 20.

<sup>5) 28, 4.</sup> 

Grunde nur ihre eigenen Interessen verfolgt. Der caesarianische Publicist verräth sich darin, dass gerade die Wiederherstellung des Tribunats durch Pompeius erwähnt wird: Caesars demokratische Opposition wird verschwiegen, und Pompeius, der spätere Held der Senatspartei, zum Demokraten gestempelt.

So vereinigen sich das Bild von Catilinas Persönlichkeit und das Gemälde der Zustände in Italien und Rom zu einer fortlaufenden Anklageschrift gegen die Oligarchie. Den Gipfel des Ganzen bildet der Redekampf zwischen Caesar und Cato und die Charakteristiken der beiden. Caesar, der Vielgeschmähte, ist der einzige Hort der gesetzlichen Freiheit, die wahre Zuflucht der Unterdrückten: sein Ziel ein grosses Feld seiner Tüchtigkeit, nicht der träge Genuss, dem sich die Oligarchie in die Arme wirft. Mit grosser Kunst ist im Gegensatz dazu die sich selbst genügende, jeden Schein, jedes unlautere Mittel verachtende Tugend Catos gezeichnet; man soll sie bewundern, aber für unpraktisch halten, Caesar dagegen lieben mit seinen Fehlern, weil sie nicht ihm, sondern anderen zu Gute kommen.

Es ist sehr merkwürdig, ein Beweis für die werbende Kraft des Todes für die Ueberzeugung, dass schon so bald nach Caesars Tod, lange Jahre vor der Neubegründung der Monarchie, die Gestalt Catos ein solches Idealbild stoischer, weltfremder Tugend geworden war, dass auch ein eifriger Caesarianer, uneingedenk der scharsen Angriffe, mit denen der Meister das gefährliche Idol zu zertrümmern versucht hatte, es für gerathen hält, dies Ideal, ohne es zu trüben, neben das Bild des gewaltigen Dictators zu stellen, ja sogar dessen Bild nach jenem zu zeichnen: denn es wird jeder fühlen, dass in Sallusts Charakteristik das Portrait Catos die treffenden, primären Züge enthält, und das Caesars diese nur umdreht. Mit unvergleichlicher Geschicklichkeit wird nun aber der Glanz dieses Ideals benutzt, um auf die Oligarchie den tiefsten Schatten zu werfen, tiefer und schwärzer als alle, die der Historiker sonst auf sie fallen lässt. Wenn dieser strenge, unbestechliche Mann der lautersten Gerechtigkeit die Feigheit und Habsucht der Regierenden nicht anders aufrütteln kann, als durch die Mahnung, dass ihre Habe und ihr Wohlleben auf dem Spiele steht, wenn er ihnen zurust, seht meinetwegen dem Plündern der Bundesgenossen, dem Bestehlen der Staatskasse ruhig zu, aber habt doch noch so viel Ehre, dass ihr den ganzen Stand schützt, ja, dann muss der unbefangene Leser sich sagen: eine solche Regierung ist unrettbar verloren.

Catilina, der ruchlose Verbrecher aus altem Hause; Cato, das einsame Tugendbild; Caesar, der berufene Wohlthäter der Welt; in diesen drei Figuren gipfelt das sallustische Kunstwerk. Nicht durch Zufall. Er klärt seine Leser in der Einleitung zu der Charakteristik Catos und Caesars mit dürren, nicht misszuverstehenden Worten darüber auf, dass die Geschichte nur von wenigen bedeutenden Menschen gemacht wird. Wenige haben Roms Grösse geschaffen; dann folgen die Zeiten, in denen es nur Mittelmässigkeiten gab. Das ist schneidend scharfer Widerspruch gegen das Urtheil, das Cato und Polybios, mit tiesem Verständniss vom Wesen einer oligarchischen Republik, gefällt hatten, dass Rom nicht durch die bewusste That eines Mannes, sondern in allmählicher organischer Entwicklung gross geworden sei.1) Gewiss weht aus diesem Widerspruch, diesem herben Urtheil über die Zeit, welche den Republikanern als die glorreichste galt,2) der bittere Hass des Mannes, der zu talentvoll und zu ehrgeizig war, um sich in das Loos des Ausgestossenen ruhig zu finden, das die republikanische Gesellschaft ihm zugedacht hatte, aber es weht aus dem Wort des Dieners auch der Geist des Herrn, des Zerstörers der Republik, des Kaloap βασιλεύς, der mit der souveränen Verachtung des Genies auf seine eigenen Standesgenossen herabsah, dem der Stolz des römischen Senats ein absurdes Vorurtheil, die Jahrhunderte alte Tradition der Nobilität ein blutloses Gespenst war, der mit dem verwegenen Plan sich trug, dem Capitol den Nimbus des caput orbis terrarum zu entreissen.

Caesars Plane galten nicht dem imperium Romanum, sondern einer griechisch-römischen βασιλεία; es sollte eine neue Welt erstehen. Mit dem Scharfblick des grossen Revolutionars erkannte er in der classicistischen, die Nachahmung der griechischen Muster streng nehmenden Opposition der römischen Jugend gegen die altrömische Litteratur, so ungestüm sich diese Stürmer und Dränger gelegentlich auch gegen ihn selbst betrugen, den Keim zu einem neuen Stil, der berufen war, die in der Republik herangebildeten Formen zu sprengen oder doch mindestens wesentlich zu verändern:

<sup>1)</sup> Polyb. 6, 10, 12. Gic. de rep. 2, 1, 2.

<sup>2)</sup> Cic. de dom. 130 tempus illud erat tranquillum et in libertate populi et gubernatione positum senatus.

sein Eingreifen verhalf dieser Opposition zum Sieg. Die sallustische Geschichtsschreibung ist ein Theil dieses Kampfes von Neuem und Altem. Es streitet nicht allein der knappe, vornehm sich beschränkende, sachliche Thukydideer gegen den sensationellen, tragischen Pomp des hellenistischen Geschichtsromans, es streitet auch der Mann der neuen Zeit gegen die traditionelle Annalistik. Diese hatte in schier endloser, das einzelne Individuum erdrückender Fülle die Nobilität nach der Magistratstafel vorgeführt; eine Kriegsthat, ein Triumph reihte sich an den andern, das Feste in der Erscheinungen Flucht war der Senat, dem der glänzendste und populärste Annalist, Valerius Antias, durchweg den Vorrang in der Darstellung sicherte. Es gab eine oppositionelle, demokratische Annalistik, aber sie schuf keine neue Formen, sie behielt den ganzen Apparat der oligarchischen Annalistik und schob nur die Tribunen an die Stelle der Consuln und patres, so dass ihre Verlogenheit durch des Widerspruch zwischen Form und Inhalt noch greller hervertrat als die der den alten Traditionen treu bleibenden Gegnerin. Gans anders Sallust. Mit blasirter Verachtung schiebt er den Plunder der oligarchischen Mittelmässigkeit bei Seite, keine Senatsverhandlung wird ausführlich geschildert, keine Liste der Magistrate gegeben, alles auf drei hervorragende Persönlichkeiten concentrirt. Dem Revolutionär gilt nur das Individuum etwas, der Stand nichts; sogar für Catilina weckt er noch ein Interesse, während er dazu zwingt die Oligarchie zu verachten. In diesem politischen, aggreesiven Individualismus steckt auch die Ursache, die Sallust dass trieb, im Gegensatz zu der echtthukydideischen Manier seine Heldes aussührlich zu charakterisiren. Ihm sind nicht die individuelles Eigenschaften wichtig, insofern sie politische Ereignisse bedingen, sondern ihm geht der Staat, einen geringen, trüben Rest abgerechnet, in der Persönlichkeit auf. Der Stand der Oligarchen drückte das Individuum hinunter, der Caesarianer protestirt degegen dadurch, dass er den Stand so gut wie die Massen in das Dunkel des Hintergrundes schiebt und auf die Individuen das grellste Licht, das seine Kunst produciren kann, fallen lässt.

Schon längst wird dem Leser dieser Analyse eine Frage aufgestiegen sein, auf die er vor allem Antwort verlangt: wo bleikt denn, wenn Sallust seine Darstellung in die Einzelpersönlichkeiten auslaufen liess, diejenige Persönlichkeit, die ein ganzes Menschenalter hindurch und, was am wichtigsten ist, in den zu Sellusts

Zeit allein vorliegenden historischen Darstellungen die Hauptrolle für sich in Anspruch genommen hatte, der Consul des Jahres 63, der Held des 5. December, M. Tullius Cicero? Eine Persönlichkeit, ein Individuum war er, wenn irgend einer, aber freilich keine in die ein Staatswesen aufgehen konnte. Es war die Tragik seines Lebens, dass seine Persönlichkeit zu gut war für die Sphaere, die er ihr erobert hatte und erobern zu wollen nicht abliess. Aufgewachsen in der frischen, unverdorbenen Bergluft seines Municipiums, die Brust geschwellt von dem überlieferten Idealbild der republikanischen Magistratur und der patres conscripti, steckte er sich als Ziel, in die durch und durch verdorbene Nobilität aufgenommen zu werden; der Glanz einer grossen Tradition blendete den Neuling mit doppelter Gewalt, als er die höchste Staffel erklommen hatte, und der reise Mann blieb unpraktisch genug, sein Jugendideal zu hegen und zu psiegen, obgleich er weder die Nobilität mit neuem Leben erfüllen noch das Opfer bringen konnte, das jede Oligarchie fordern muss, das der eigenen Individualität. Sie war dazu zu reizbar, zu klangreich, möchte ich sagen; Ciceros Daemon hatte es nun einmal so gefügt, dass er das Handeln nur wollte, aber auf das Feinste empfinden musste und der Empfindung im Strom der Rede, im Witz des Gesprächs, im Selbstbekenntniss des Briefs Luft verschaffen konnte. Er war ein moderner Mensch und kämpste für eine sterbende Vergangenheit. Dieser Conslict hat ihn politisch vernichtet und ihm den Ruhm des Staatsmannes, nach dem er so lechzte, geraubt; wenn er ihn nicht innerlich zerrieb, wenn Cicero in all seiner politischen Misère, um ein pindarisches Bild zu gebrauchen, doch immer wieder oben schwamm, wie der Kork am Fischnetz, so dankte er das dem Gott, der ihm gegeben hatte zu sagen, was er litt, dem ehrlichen und reichen Menschenthum seiner Seele, an dem sich mitempfindende Herzen immer wieder entzünden.

Die Zeit des sessellosen Bürgerkriegs, in der Sallust schrieb, war nicht geeignet für das Verständniss eines solchen Menschen, und wenn der Herr der Eigenthümlichkeit des grossen Sprachmeisters zum mindesten Schonung hatte angedeihen lassen, so war der Parteigänger, der Todseind der Oligarchie, nicht im Stande, dem Redner gerecht zu werden, dessen blutiger Schatten das Symbol der auf Leben und Tod kämpsenden Republik geworden war. Sallusts Geschichte der catilinarischen Verschwörung klagt

nicht nur die Oligarchie an, vertheidigt nicht nur Caesar: sie ist daneben von der ersten bis zur letzten Zeile planmässig darauf angelegt, Cicero, seine Person und seine Darstellung, zu vernichten.

Eine Thatsache verräth vor allem, wie sich Sallust zu Cicero stellte: er hält ihn einer eigenen Charakteristik für nicht werth, so dass er für den, der die sallustischen Kunstgesetze begriffen hat, noch unter Catilina zu stehen kommt. Consequenter Weise wird ihm, dem Redner, auch keine Rede gegeben. Nur an einer Stelle [31, 6] wird auf eine Rede, die erste catilinarische, verwiesen, die er selbst publicirt habe, d.h. streng genommen musste sie an der Stelle wiedergegeben werden, es ist aber nicht nöthig, da jeder sie kennt. Die Rede wird mit scheinbar schmeichelhaften Prädicaten bedacht: orationem habuit luculentam atque utilem rei publicae. Die Darstellung interpretirt diese Complimente in höchst eigenthümlicher Weise. Catilina begiebt sich in Folge der Rede zum Insurrectionsheer. Nachdem die dahin gehörigen Vorgange erzählt sind, schiebt der Historiker eine längere Betrachtung über die damalige Situation des römischen Staats ein. Was sich aus diesem Excurs für Sallusts Stellung zum Volk und zur Volkspartei ergiebt, ist oben schon dargelegt; hier kommt es auf seine Beurtheilung der durch Catilinas Abreise geschaffenen Lage an. Sie sei eine der gefährlichsten gewesen, in der Rom je sich befunden habe; bei der Stimmung der hauptstädtischen Massen hätte ein Erfolg Catilinas, ja ein unentschiedenes Gefecht genügt, um die entsetzlichste Revolution hervorzurufen. Und durch wessen Schuld? Der Leser kann nur antworten: durch die Ciceros, der durch seine Rede Catilina gezwungen bat, die Stadt mit dem Feldlager zu vertauschen. Allerdings hat die ,prachtvolle' Rede ,dem Staat genützt'; aber, so muss sich der denkende, den Winken des Schriststellers folgende Leser dies Compliment erganzen, das Verdienst des Redners war es nicht. Das sallustische Kunstgesetz, die Reden in die entscheidenden Momente der Handlung zu verlegen, bewährt sich auch hier, wo er nur die Stelle der Rede angiebt. Er verzichtet aber nicht allein aus dem oben angegebenen Grunde darauf, Cicero redend einzuführen: die Wucht seiner Anklage wird noch dadurch verstärkt, dass er sich auf die echte, von Cicero selbst veröffentlichte Rede beruft, als wollte er ja nicht in den Verdacht kommen, zu Ungunsten des gepriesenen Retters des Vaterlandes etwas erfunden zu haben.

Dieses Prunken mit Objectivität ist aber blosser Schein: Sallust hat alle Kunst aufgeboten, um die Thätigkeit des Consuls in die ungünstigste Beleuchtung zu rücken. Er charakterisirt ihn nicht direct, aber mittelbar durch Angabe der Motive, die ihn geleitet hätten. Cicero setzt das S. C. ultimum durch aus Furcht, weil er sich nach dem Attentat der Catilinarier nicht mehr sicher fühlt und weil ihm die Insurrection des Manlius, über die er ungenügend unterrichtet ist, schwere Sorge macht.1) Das ist bekanntlich nicht wahr: das S. C. ultimum war längst erlassen, als in der Nacht des 6. auf den 7. November die Catilinarierversammlung in Laecas Haus stattfand, an die sich das Attentat anschloss. wusste ferner, als er am 21. October das S. C. ultimum motivirte, ganz genau, wie es mit Manlius stand, er sagte ja den Beginn der Insurrection auf den Tag voraus,2) und seine Prophezeiung war ebenfalls längst eingetroffen, als er am 8. November die erste catilinarische Rede hielt.

Mit der berühmten und vielbesprochenen Verschiebung der Catilinarierversammlung und des Attentats erreichte also Sallust zunächst, dass Cicero so erschien, als habe er wegen einer persönlichen Gefahr die Volksrechte ausser Kraft gesetzt. Die raffinirte Fälschung geht aber weiter. Es wird völlig verschwiegen, dass Cicero durch seine Vorsichtsmaassregeln Putsche Catilinas am 28. October und am 1. November verbindert hatte;\*) aus dem was Sallust von den Decreten des Senats berichtet, muss man, wenn man es mit der Schilderung der Aufregung in der Stadt und seinem Urtheil über die Situation zusammenhält, schliessen, dass der ganze Larm nichts genutzt und die Vertreibung Catilinas sehr viel geschadet hat.

Der grösste Vortheil, den die Verschiebung der Versammlung bei Laeca Sallust brachte, war der, dass die erste catilinarische Rede in die Lust zu stehen kam. Der wahre Sachverhalt war ja der, dass Cicero durch den Verrath dieser Berathung zum ersten Mal authentisches und aussührliches Material über die Pläne der Verschworenen gegen die Stadt Rom in die Hand bekam und nun den Plan fasste, dadurch, dass er dies Material im Senat vorlegte, Catilina so zu compromittiren, dass Keiner mehr, wie es bis dahin

<sup>1) 29, 1.</sup> 

<sup>2)</sup> Cic. Cat. 1, 7.

<sup>3)</sup> Cic. Cat. 1, 7. 8.

stets geschehen war, für ihn einzutreten wagte, und ihm nur der Ausweg übrig blieb, mitsammt seinen Anhängern die Stadt zu verlassen und die Fahne des Aufruhrs offen zu erheben. Dann koante der Consul ruhig abwarten, dass die Insurgenten mit Wassengewak bezwungen wurden, und war nicht mehr zu einem gerichtlichen Vorgehen gegen Bürger gezwungen, das, wenn es sich in den gesetzlichen Schranken hielt, nur ungenügenden Erfolg versprach, wenn es aber dem bestrittenen Nothstandsrecht sich anschloss, der popularen Opposition eine furchtbare Waffe gegen den Consul in die Hand gab. Der Plan schlug fehl: Catilina ging allerdings zu Manlius, liess aber seine Anhanger in Rom zurück und damit eine beständige Quelle der Sorge für den Consul. Trotz allen Triumphirens schallt auch aus der zweiten Catilinaria deutlich der Aerger heraus, dass so Wenige Catilina begleitet haben, und zugleich die Furcht vor dem Vorwurf, dass durch die Abreise Catilinas ein gefährlicher Krieg heraufbeschworen sei. Sallust aber vergrössert den Fehler der ciceronischen Politik ins Ungeheure dadurch, dass er der ersten Rede gegen Catilina nicht nur mit perfider Deutsag von Ciceros eigenen Worten die bösesten Folgen zuschreibt, sonders ihr auch die factische Unterlage raubt. Bei ihm spricht micht der Consul, der einen Tag vorher einem niederträchtigen Attentat entronnen ist, dem sich ein detaillirter Mordbrennerplan enthallt hat, sondern ein nervöser Mensch, der sich ärgert zugleich und fürchtet wegen der Frechheit Catilinas, der, obgleich angeklagt, munter und unverfroren im Senat erscheint. Nicht ohne Berechnung ist die Drohung, die Catilina thatsächlich noch vor den Consularcomities ein paar Monate früher gegen Cato ausgestossen hatte,1) in diese Sitzung verlegt: die ganze folgende Darstellung unterstützt die Vorstellung, dass diese Drohung ums Haar zur Wahrheit geworden wäre, dass das unbedachte und doch feige Losbrechen des Consuls den Staat an den Rand des Verderbens gebracht hat. Und damit sich ja Keiner mit dem schliesslichen Sieg tröste, schliesst die Darstellung mit einer ergreisenden Schilderung der verzweiselten Tapserkeit der Catilinarier, der Verluste der Sieger, der traurigen Scenen, die ein solcher Kampf zwischen Bürgern stets mit sich führt. Nicht in die fröhlichen Fansaren des Sieges, nein in eine schrille Dissonanz klingt die staatsrettende Thätigkeit des Consuls aus.

<sup>1)</sup> Cic. p. Mur. 51.

Noch einmal lässt der Historiker seine Leser einen Blick in Ciceros Seele thun, nach dem Verrath der Allobrogen, wo es sich für jenen darum handelte, den entscheidenden Schlag gegen die in der Stadt zurückgebliebenen Häupter der Verschwörung zu sühren. Gewaltige Sorge und gewaltige Freude bewegen ihn, d. h. mit anderen Worten, er weiss zunächst nicht, was er will. Und dieser Eindruck bleibt. Vernichtenderes kann über die Thätigkeit Ciceros am 5. December gar nicht gesagt werden, als die kurzen Worte: ,er legte dann dem Senat die Frage vor, was mit den Ver- 50, 3 hasteten geschehen solle; es hatte aber der Senat, in stark besuchter Sitzung, ihr Beginnen kurz vorher für staatsgefährlich erklärt'. Dem Consul fehlt also der Muth, nach dem Senatsbeschluss selbstständig zu handeln; er versteckt sich hinter dem Senat. Ist diese Kritik nicht unberechtigt,1) so wird sie wiederum boshaft verschärst dadurch, dass Sallust mit keinem Wort verräth, wie Cicero sich im Senat ausgesprochen hat: er ist nichts als der Henker der Oligarchie, und hier, nur hier wird durch den Ansatz zu einer detaillirten Schilderung das Grauen, nicht im Allgemeinen, sondern das Grauen vor der That des Consuls Cicero noch ganz besonders erregt. Im Gegensatz dazu werden die Geschichten von der Unzucht der Catilinarier, von dem Menschenopfer bei der Stiftung ihres Bundes2) vorsichtig, aber mit um so gewisserer Wirkung als von der ciceronischen Partei in Umlauf gesetzte Schauermährchen zurückgewiesen. Kein Wort fällt über die triumphirende Heimkehr Ciceros nach der Hinrichtung, durch welche das Volk selbst seine That rechtfertigte. Dagegen ist vorher<sup>3</sup>) des charakterlosen Pöbels gedacht, der erst voller Furcht, dann Catilina zugethan, schliesslich Cicero sinnlos in den Himmel erhebt, weil er ihn vor der Gefahr bewahrt hat, dass ihm die eigene Misère über dem Kopf angezundet wird. Den gistigen Hohn dieses Stimmungsbildes versteht nur der völlig, der es mit dem pomphasten Schluss der dritten Catilinaria zusammenhält.

Sein ganzes Leben hindurch hat Cicero sich gerühmt, Senat und Ritterstand zum Schutz des Staates gegen verbrecherischen

<sup>1)</sup> Es ist zu beachten, dass Cicero selbst gegen die Angriffe des Antonius sich auf den Senat beruft *Phil.* 2, 11. Die Controverse war also noch lebendig, als Sallust schrieb.

<sup>2) 14, 7, 22.</sup> Vgl. Cic. Cat. 2, 8. Q. Cic. de pet. cons. 10. Cat. 1, 16.

<sup>3) 48, 1. 2.</sup> 

Umsturz geeint zu haben; er ist bis in sein Alter hinein nicht müde geworden, die am 5. December vor der Curie auf dem cliuus Capitolinus aufgestellten Ritter als eins der ruhmreichsten Bilder aus seiner politischen Thätigkeit zu preisen. Sallust übergeht nicht nur dies Resultat der ciceronischen Politik mit vielsagendem Stillschweigen, er macht aus jener bewaffneten Ritterschaar eine Horde unbesonnener Heisssporne, die durch oligarchische Verhetzungen des Verstandes beraubt den unschuldigen Caesar mit einem Attentat bedrohen. Mit dieser Darstellung ergreift er direct Partei für Ciceros Todseinde, Clodius, Gabinius, Antonius.<sup>1</sup>)

Es fehlt daneben nicht an kleinen, nur dem Kenner verständlichen Bosheiten. Der dröhnende Anfang der ersten Catilinaria wird von Catilina selbst parodirt mit den Worten [20, 9] quae quousque tandem patiemini fortissumi uiri. Nach Lentulus Plan soll der Tribun L. Calpurnius Bestia belli gravissumi imuidiam optumo consuli imponere [43, 1]. Das ist höhnische Ironie, nicht nur weil nach Sallusts Darstellung der Vorwurf wirklich zutraf, sondern auch formell: denn Cicero sprach sich sehr unzufrieden aus, als M. Brutus in seinem Cato ihm kein besseres Prädicat zubilligte als das eines optumus consul.2) An einer anderen Stelle heisst es [29, 1] neque exercitus Manli quantus aut quo consilio foret, satis compertum habebat: man soll an den Spott denken, mit dem Clodius und andere hauptstädtische Witzbolde das diplomatische Wort des Consuls omnia comperi verfolgt hatten.3) Das sind aber doch nur kleine Nadelstiche neben dem mit meisterhafter Taktik geführten Hauptangriff, der sich jeder Schmähung, die parteiiseh erscheinen könnte, enthält: um so sicherer, mit kaltblütiger, grausamer Berechnung wird der Ruhmeskranz des redebegabten Consuls Blatt für Blatt zerpflückt.

Zu keiner Zeit hatte die litterarische Vernichtung des Politikers Cicero einen so naheliegenden Zweck als unmittelbar nach seinem Tode, als die Erinnerung an seine Verdienste wieder auflebte. Nach der Ueberlieferung soll damals sein Pamphlet De con-

<sup>1)</sup> Cat. 4, 15, 22. ad Att. 1, 14, 4. 17, 10. 18, 3. 2, 1, 7. in Pis. 7. p. red. in sen. 12. 32. p. Sest. 28. Phil. 2, 16.

<sup>2)</sup> Ad Att. 12, 21, 1 hic autem se etiam tribuere multum mihi putel quod scripserit optimum consulem. quis enim iciunius dixit inimicus? Natürlich kannte Sallust den Brief Ciceros an Atticus nicht.

<sup>3)</sup> Cic. Cat. 1, 10. acad. pr. 2, 62. Ad Att. 1, 14, 5. ep. 5, 5, 2.

siliis mit den scharfen Angriffen gegen Caesar und Crassus veröffentlicht sein, und ich gestehe, dass die schon von Anderen¹)
ausgesprochene Vermuthung, Sallusts historische Monographie sei
die Antwort auf dies Pamphlet, mich sehr besticht, weil sie die
Combination der Apologie für Caesar mit dem Angriff gegen Cicero
so vortrefflich erklärt.

Jede Polemik ist bestimmt durch den Gegner, und die indirecte Gattung, die Sallust gewählt hat und wählen musste, wollte er den historiographischen Stil nicht verletzen, macht davon keineswegs eine Ausnahme, im Gegentheil, ich wage die Vermuthung, ohne sie streng beweisen zu können, dass Sallust zu dem Material des ciceronischen Memoires und des posthumen Pamphlets nur sehr wenig hinzugefügt und im Wesentlichen seine Thätigkeit darauf beschränkt hat, die gegebenen κεφάλαια nach seinen künstlerischen und politischen Gesichtspunkten zurechtzuschieben und - worauf ihm ungemein viel ankam --- in die von ihm erst zu schaffende sprachliche Form zu giessen. Vor allem die falsche Auffassung Catilinas ist nur das Gegenstück zu der ciceronischen. Cicero hat Catilina gehoben, um sein eigenes Verdienst höher bewerthen zu können, er hat zuerst Catilina zu einem gefährlichen Revolutionar gestempelt,2) der schon lange den Staat bekämpft hat, obgleich er ganz gut wusste, dass ursprünglich Mächtigere hinter ihm standen und er dasselbe sogar für die Verschwörung von 63 glaubte:\*) Sallust hebt ebenfalls Catilina, um die Oligarchie zu treffen, und datirt die Verschwörung zurück, um Caesar zu entlasten. rühmte sich durch seine Rede, Catilina vertrieben zu haben; Sallust erkennt das an, dreht aber das Urtheil um. Cicero verschweigt nicht, dass das Volk am 8. November in Angst war,4) er holt sich den Dank desselben Volkes am Abend des 3. December für die Entdeckung der Verschwörung. Bei Sallust fehlt weder das eine noch das andere, aber die Beleuchtung ist verschieden. sich noch manches anführen, und manches wird sich noch im Verlauf der Untersuchung ergeben.

Ueber ein Menschenalter nach Sallust schrieb Livius. Die Klust zwischen beiden kann kaum gross genug gedacht werden.

<sup>1)</sup> Besser, de coniuratione Catilinaria p. 2.

<sup>2)</sup> Vgl. Cat. 1, 18. 31. 2, 7. p. Sull. 67.

<sup>3)</sup> Das schliesse ich aus dem boshaften Ausfall gegen Caesar in de off. 2,84.

<sup>4)</sup> Cat. 1, 1.

Hier der bis ins Mark verdorbene Sohn der Hauptstadt, geistvoll, charakterlos, ein echter Revolutionär, dort der biedere Provinziale, der Schwärmer für die Grösse des freien Roms, der Romantiker, der vor einer gering erscheinenden Gegenwart in die Vergangenheit suchtet. Das Reichsregiment des Kaisers Augustus hat seine Wirkung gethan. In den sechziger Jahren, als Pompeius gegen Mithridat und Tigranes focht und der Partherkrieg vor der Thüre stand, war in den hauptstädtischen politischen Kreisen die Eifersucht auf die Militärmacht des einen Mannes stärker als der Gedanke, dass Rom mit dem Orient sich auseinanderzusetzen hatte, so dass der Plan möglich war, Pompeius durch eine Insurrection Spaniens zu lähmen; Caesar machte sich nichts daraus, den Senat durch die Einwahl von Provinzialen zu entnationalisiren, er dachte sogar daran, sich vom Osten das königliche Diadem geben zu zu lassen, welches das römische Vorurtheil ihm verweigerte: in den Zeiten des Augustus war die weltbeherrschende Roma in ihre alten Rechte eingesetzt, und das von der Gloire der neuen Monarchie genährte Nationalgefühl schwelgte wieder in den grossen Erinnerungen an die Eroberung des orbis terrarum durch die Republik, an jene Eroberung, die dem Caesarianer Sallust als der Tummelplatz oligarchischer Mittelmässigkeit erschienen war. Als man nicht mehr litt unter dem oligarchischen Regiment, da schwand auch der Hass, der in der caesarianischen Publicistik so hell aufgelodert war, und es war nur eine logische Folge der augusteischen Dyarchie, wenn ein römischer Historiker wiederum in die Fusstapfen der Annalistik trat und Senat und Nobilität feierte, ja sogar Pompeius sich zum Helden wählte: von der alten Gluth des Parteikampfes blieb in dem Weltfrieden des Reiches doch nur ein schwacher, ungesährlicher Abglanz übrig. Das ist die Atmosphäre, in der Livius lebt und webt. Ihm musste der leidenschaftliche, bittere Sallust mit seiner unbarmherzigen Kritik der Oligarchie im höchsten Grade unangenehm sein, und er hat auch nicht versäumt, ihm bei passender Gelegenheit einen kräftigen Denkzettel zu schreiben.1) Danach lässt sich von vorn herein erwarten, dass

<sup>1)</sup> Dio 43, 9, 2. 3 τωι Σαλουστίωι λόγωι μέν ἄρχειν, ἔργωι δὲ ἔχειν τε καὶ φέρειν ἐπέτρεψεν. ἀμέλει καὶ ἐδωροδόκησε πολλὰ καὶ ἥρπασεν ώστε καὶ κατηγορηθηναι καὶ αίσχύνην αίσχίστην ὀφλήσαι ὅτι τοιαῦτα συγγράμματα συγγράψας καὶ πολλὰ καὶ πικρὰ περὶ τῶν ἐκκαρπουμένων τενὰς εἰπῶν

seine Darstellung einen scharsen Gegensatz zu der sallustischen bilden wird: das erreichte er am leichtesten, wenn er über Sallust weg auf Cicero zurückgriff.

Wo ist nun aber Livius zu finden? Die periochae des 102. und 103. Buches geben wenig. Immerhin findet der Satz L. Catilina bis repulsam in petitione consulatus passus cum Lentulo praetore . . . coniuravit seine Parallele bei Dio 37, 30, wo ebenfalls die Verschwörung nach der Niederlage Catilinas bei den Wahlen 63 beginnt und Lentulus gleich im Anfang genannt wird, während Plutarch [Cic. 17] und im Grunde auch Sallust — die Aufzählung 17, 3 kann man doch nicht rechnen — ihn erst da einführen, wo er Protagonist wird, nach der Abreise Catilinas. Orosius [6, 6, 5 - 7], sonst ein so brauchbarer Führer, versagt, weil er darauf verzichtet, die Jedermann bekannte Geschichte zu erzählen: nur die Bemerkung über die Ausläuser der Verschwörung reicht hin, um ein Capitel Dios [37, 41] für Livius zu sichern. Auch Eutrop giebt für die Darstellung der Verschwörung nichts aus; wiederum aber verräth ein Satz den livianischen Ursprung der entsprechenden Stelle bei Dio.1) Unbequem, wie fast immer, ist Florus' rhetorische, alles verwaschende Unbestimmtheit. Doch lässt sich nicht leugnen, dass sehr gravirende Indicien dafür vorhanden sind, dass er Sallust folgt: das Menschenopfer der Catilinarier ist wie bei diesem [22], nicht wie bei Dio [37, 30, 3] erzählt, und der Schluss zeigt sogar wörtliche Anklänge an Sallusts letztes Capitel. Danach dürfte es gerathen sein, ihn bei Seite zu lassen. Die Hauptstütze der Reconstruction ist und bleibt Dio. Nun muss ich allerdings zugeben, dass für die catilinarische Verschwörung der stringente Beweis nicht geliefert werden kann, dass sie von Dio nach Livius erzählt ist, und dass das, was oben zu Gunsten dieser Hypothese angesührt wurde, mehr Fingerzeige als Stützen eines Beweises sind. Nichtsdestoweniger halte ich für so gut wie sicher, wie ich an anderer Stelle auszusühren denke, dass die ganze Erzählung Dios, von dem Punkte an, wo die Handschriften einsetzen, bis mindestens zu Caesars Tod, wahrscheinlich aber noch weiter, aus Livius und nur aus Livius entnommen ist. Damit be-

ούα έμιμήσατο έργαι τοὺς λόγους. όθων εί και τὰ μάλιστα ἀφείθη ὑπὸ τοῦ Καίσαρος, ἀλλ' αὐτός γε έαυτὸν και πάνυ τῆι συγγραφῆι ἐστηλεκόπησε.

<sup>1) 6, 16</sup> hoc tempore nullum per orbem terrarum graue bellum erat und Dio 37, 24.

haupte ich nicht, dass Dio seinem Werk nicht seinen eigenen Stempel aufgedrückt hätte; ganz abgesehen von der Auslösung der streng annalistischen Anordnung hat er durch den aufgetünchten pseudothukydideischen Pragmatismus und das überlegte Streichen des Details die livianische Darstellung um ihren grössten Reiz, die naive, behagliche Fülle der Erzählung, gebracht, ohne sie sachlich irgendwie zu verbessern. So wird das Bild, das ich von dem livianischen Bericht zu entwersen versuche, nothgedrungen ein recht unvollständiges bleiben müssen.

Die Verschwörung des Jahres 66 [36, 44] wird zwar insofern richtiger als bei Sallust erzählt, als Catilina nicht an die Stelle des P. Sulla geschoben wird, aber doch ohne jeden Zusammenhang mit den Plänen des Caesar und Crassus; von einer Betheiligung des Pompeius an Pisos Tod verlautet kein Wort. Ich wage nicht aus diesem Stillschweigen Dios Schlüsse auf Livius zu ziehen; sehr verdächtig ist, dass Jener auch die Vorgänge vor und bei den Wahlen von 64 übergeht, über die sicher etwas bei Livius gestanden hat. Dagegen liegt über das Jahr 63 ein leidlich aussührlicher Bericht vor, 37, 29-42. Er beginnt mit den Consularcomitien und dem missglückten Attentat auf Cicero und stimmt Zug um Zug mit der ciceronischen Darstellung [p. Mur. 57 f.] Denn dass Cicero dort von der lex Tullia de ambitu entweder nicht sprach oder sie von sich abzuschieben suchte,') hatte seine guten Gründe, sonst verleugnet er sie durchaus nicht.") Nur die Motivirung des Misserfolges, den Cicero im Senat erlitt, wird anders und für ihn ungünstiger gegeben,") ein Zeichen, dass das ciceronische Memoire nicht direct vorliegt; schwerlich würde auch Cicero seine Furcht vor dem gereizten Catilina erwähnt haben. Dagegen ist sehr zu beachten, dass Beide, Dio und Cicero, die Anhänger Catilinas Verschworene nennen, Beide aber, mit sast identischen Ausdrücken, die Umsturzpläne Catilinas erst von seiner Wahlniederlage an datiren.4) Das führt deutlich auf das Memoire

<sup>1)</sup> Vgl. p. Mur. 3. 5. 47. 67. 89.

<sup>2)</sup> p. Sest. 133. in Vat. 37. p. Planc. 83.

<sup>3) 37, 29, 3</sup> οὖτε γὰρ πιθανὰ ἐξηγγελκέναι καὶ διὰ τὴν ἐαυτοῦ ἔχθραν καταψεύδεσθαι τῶν ἀνδρῶν (welcher? aus Dios Erzählung wird das nicht klar) ὑπωπτεύθη. p. Mur. 51 partim ideo fortes in decernendo non erant quia nihil timebant, partim quia timebant.

<sup>4)</sup> Dio 37, 30, 1 έχεῖνος οὐκέτι λάθρα οὐδὲ ἐπὶ τὸν Κικέρωνα τούς τε σὺν αὐτῶι μόνους, ἀλλὰ καὶ ἐπὶ πᾶν τὸ κοινὸν τὴν ἐπιβουλὴν συνίστη.

Ciceros; und dieser so gewonnene Rest lässt deutlich erkennen, wie Sallust mit seinem Material umgegangen ist. Wo er die Umgebung Catilinas schildert [14], folgt er Cicero [Cat. 2, 7.8. 1, 13], versäumt aber nicht, ihm in einem einzelnen Punkt sensationelle Uebertreibung vorzuwersen; dann theilt er in Folge des verschobenen Ansangs der Verschwörung den ciceronischen Bericht: Catilinas Versprechungen kommen vor die Wahlen von 64 zu stehen [21, 2], nach der Niederlage bei diesen Wahlen soll die Verschwörung besonders zugenommen haben — 24, 3 ea tempestate plurimos cuiusque generis homines adsciuisse sibi dicitur —, nach den Wahlen von 63 beginnt der offene Krieg, 26,5 postquam . . . Catilinae neque petitio neque insidiae, quas consuli in campo fecerat, prospere cessere, constituit bellum facere et extrema omnia experiri, quoniam quae occulte temptauerat, aspera foedaque euenerunt.

Dass Livius sich die Schauergeschichte von dem Menschenopfer der Catilinarier nicht hat entgehen lassen, ist für seine Art und deren Gegensatz zu Sallust charakteristisch.

Von den Häuptern der Verschwörung wird C. Manlius, der sullanische Feldwebel, der seine zusammengeplünderten Schätze durchgebracht hat und auf neue Proscriptionen hofft — alles Dinge, die Sallust verschweigt — in genauer Uebereinstimmung mit Cicero [Cat. 2, 14. 20] charakterisirt. Dagegen lässt sich dasselbe nicht von der Auffassung des C. Antonius sagen. Sie ist durchweg ungünstig: er ist directer Theilnehmer der Verschwörung, wird nur darum mit dem Obercommando betraut, weil man von dieser Theilnahme nichts weiss [33, 3], und bildet bis zuletzt die Hoffnung

Cic. Cat. 1, 11 cum proximis comitiis consularibus me consulem in campo et competilores tuos interficere uoluisti, compressi conatus tuos nefarios amicorum praesidio et copiis, nullo tumultu publice concitato; denique quotiescumque me petisti, per me tibi obstiti . . . nunc iam aperte rem publicam uniuersam petis. Dio a. a. O. έκ (τε) γὰς τῆς Ῥώμης αὐτῆς τούς τε κακίστους καὶ καινῶν ἀεί ποτε πραγμάτων ἐπιθυμητὰς κὰκ τῶν συμμάχων ὅτι πλείστους, χρεῶν τε ἀποκοπὰς καὶ γῆς ἀναδασμοὺς ἄλλα τε ἐξ ὧν μάλιστα δελεάσειν αὐτοὺς ἔμελλεν, ὑπισχνούμενός σφισι συνῆγε. Cic. Cat. 1, 25 nanctus es ex perditis atque ab omni non modo fortuna, uerum etiam spe derelictis conflatam improborum manum. 2, 8 Catilina hat immer eine liederliche Gesellschaft um sich gehabt, nunc uero quam subito non solum ex urbe, uerum etiam ex agris ingentem numerum perditorum hominum collegerat. nemo non modo Romae, sed ne ullo quidem in angulo totius Italiae oppressus aere alieno fuit quem non ad hoc incredibile sceleris foedus asciuerit.

Catilinas [39]; dabei aber ist er feig, thut nichts [32, 3] und benimmt sich bei der letzten Katastrophe höchst jammervoll, indem er zugleich den Genossen verräth und doch Angst hat, dass dieser ihn verrathen könnte [39]. So kann Cicero nicht geschrieben haben. Er bestreitet zwar nie, dass Antonius zu starkem Verdacht Anlass gegeben habe, äussert sich aber stets mit einer gewissen Reserve<sup>1</sup>), und musste es thun, da er ihn 59 vertheidigte. Die Absicht für Antonius aufzutreten, hatte er schon im Jahr 60,2) als er das Memoire schrieb, und zwar war diese Absicht freiwillig, nicht eine Folge harten Zwanges, wie bei den Vertheidigungen des Vatinius und Gabinius. Noch im Jahr 44 warf er dem Neffen des C. Antonius vor, sich seines Oheims nicht angenommen zu haben,3) was sehr unklug gewesen wäre, wenn er diesen öffentlich als Mitverschworenen Catilinas bezeichnet hätte. Sodann war man in Rom durchaus nicht so vertrauensselig, wie Livius es darstellt; das SC vom 3. December [Cic. Cat. 3, 14] widerlegt ihn schlagend, und am Allerwenigsten würde Cicero, der sich gerade rühmt, den Collegen beobachtet, bewacht und gegängelt zu haben,4) jemals zugegeben haben, er sei über ihn nicht orientirt gewesen. Wiederum also liegt eine Veränderung der ciceronischen Darstellung in peius vor. Ich glaube nicht fehlzugehen, wenn ich annehme, dass Livius den Mann, der in Makedonien den römischen Namen mit Schimpf und Schande bedeckte, den Oheim des Buhlen der Kleopatra, mit seinem Groll verfolgt hat.

Das berühmte Urtheil des Livius über Cicero: nir nihil minus quam ad bella natus [per. 111] erkenne ich wieder in der Motivirung Dios dafür, dass Cicero auf seine Provinz verzichtete [33, 4]: διὰ τὴν περὶ τὰς δίκας σπουδίν. Freilich berichtet Dio hier so confuses Zeug, dass ich, so gering ich auch Livius' staatsrechtliche Kenntnisse schätze, ihn dafür doch nicht verantwortlich machen, sondern lieber an misslungene Kürzungen und Missverständnisse Dios glauben möchte. Cicero tauschte mit Antonius die Provinz Makedonien gegen Gallien: das ist richtig. Aber die Rücksicht auf seine Advocatenthätigkeit konnte nicht diesen Tausch

<sup>1)</sup> p. Flacc. 95. p. Sest. 8. p. Cael. 74. in Pis. 5. p. Mur. 49.

<sup>2)</sup> Ad Au. 2, 2, 3. ep. 5, 5, 3.

<sup>3)</sup> Phil. 2, 56. 98.

<sup>4)</sup> p. Sest. 8.

<sup>5)</sup> in Pison. 5.

veranlassen, durch den Cicero des Zwanges, Rom zu verlassen, nicht ledig wurde, sondern höchstens den Verzicht auf die eingetauschte Provinz Gallien, dep er um die Mitte des Jahres 63 leistete.') Der wird nun aber damit motivirt, dass er es um der damaligen gesährlichen Lage willen vorgezogen hätte, in der Stadt zu bleiben und Metellus in die Provinz zu schicken, damit Catilina sie nicht in die Gewalt bekomme. Das ist hinwiederum eine staatsrechtliche Ungeheuerlichkeit, da damals der Consul erst nach Ablauf des Amtsjahres in die Provinz ging: Cicero musste 63 in Rom bleiben, mochte er auf die Provinz verzichten oder nicht. Ferner ging Metellus Celer nicht 63, sondern 62 nach Gallien, das er nach Ciceros Verzicht als praetorische Provinz erloost hatte. Augenscheinlich liegt hier eine, Livius gewiss nicht zuzutrauende Verwechselung der provincia Gallia mit dem in Italien gelegenen ager Gallicus vor, in dem allerdings Metellus Celer als Prätor ein Commando gegen Catilina von Cicero erhielt.2) Was Livius aber wirklich geschrieben hat, ist nicht auszumachen; nur dass er den Verzicht Ciceros nicht unbedingt günstig beurtheilte, kann als sicher gelten.

Für die Geschichte von den Briefen an Crassus und andere hochstehende Leute steht der ciceronische Ursprung durch das Citat des Memoires bei Plutarch fest (Crass. 13 - Cic. 15). Dann wird der livianische Bericht werthvoll durch die sorgfältige Unterscheidung der einzelnen Momente, die sich, wenn auch nicht durchweg, so doch grösstentheils auf Cicero zurückführen lässt. Auf die anonymen Briefe hin wird das decretum tumultus erlassen; das SC ultimum folgt auf die Kunde der drohenden Erhebung in Etrurien. Das passt zu der Erzählung Ciceros, dass er in der Sitzung am 21. October, in der das SC ultimum beschlossen wurde,3) die Insurrection des Manlius ankundigte;4) dagegen ist weggelassen, dass der Consul auch ein Blutbad in Rom in Aussicht stellte und dadurch eine Panik hervorrief. Sallust schliesst sich hier insofern genauer an Cicero an, als er den Senatsbeschluss durch die Sorge Ciceros um die Sicherheit der Stadt und zugleich die Furcht vor den Truppen des Manlius motivirt; nur verdreht

<sup>1)</sup> in Pison. 5. Cat. 4,23. Phil. 11,23. ep. 5,2,3. 15,4,13. ad Att. 2,1,3.

<sup>2)</sup> Cat. 2, 5, 26. ep. 5, 2, 1. p. Sull. 53. p. Sest. 9.

<sup>3)</sup> Cat. 1, 4. Ascon. p. 5 K.

<sup>4)</sup> Cat. 1, 7.

er, wie oben gezeigt wurde, beide Motive zu Ungunsten Ciceros. Kenntlich ist die Verdreliung noch daran, dass von einer Sorge um die Stadt gesprochen wird, während nur das Attentat auf Cicero erzählt ist. Da in Folge der Vorsichtsmaassregeln des Consuls die Stadt ruhig bleibt, fährt der livianische Bericht fort, wird Cicero wegen seiner Gehässigkeit gegen Catilina getadelt, wie schon vor den Consularcomitien: Cicero bestätigt das.1) Dass Catilina sich bei Metellus in freie Haft gab, widerspricht Cicero<sup>2</sup>) nicht, sondern bestätigt die auch durch Quintilian [9, 2, 45] verbürgte Lesung; nur ist möglicherweise erst von Dio dieser Metellus mit dem Praetor Metellus verwechselt, ein Fehler, der den weiteren zur Folge hatte, dass die Absendung des Praetors zu spät, erst nach der Sitzung vom 8. November gesetzt wurde.\*) Lentulus ist ebenso wie bei Cicero ') eine träge Schlafmütze; ebenso deckt sich mit Cicero die Erzählung der Versammlung bei Laeca. Nach den Worten Dios [39, 4] διεξελθών δσα τε πείσοιντο φωραθέντες καλ δσων τεύξοιντο κατορθώσαντες lässt sich vermuthen, dass Livius hier eine Rede Catilinas eingelegt hatte zum Ersatz derjenigen, die er bei Sallust schon vor den Wahlen von 64 hält. Doch ist noch die Spur eines Gegensatzes zu Cicero darin zu erkennen, dass nur das Attentat gegen Cicero zu Stande kommt, mordbrennerische Pläne<sup>5</sup>) nicht erwähnt werden; dass für dies Schweigen nicht Dio selbst verantwortlich zu machen ist, wird sich noch als wahrscheinlich ergeben. Das Attentat wird denuncirt nicht durch Sallusts unvermeidliche Fulvia, die bei Livius höchstens vor den Consularcomitien von 63 vorgekommen sein kann, sondern durch Helfershelfer, die der Consul durch seine Advocatenpraxis sich erworben hat; schon oben zeigte sich, dass diese bei Livius eine Rolle spielte. Natürlich hat Livius, wie Cicero selbst in seinem Memoire, die Attentäter genannt; es gehört zu den

<sup>1)</sup> Cat. 1, 30 nonnulli sunt in hoc ordine qui aut ea quae imminent, non uideant aut ea quae uident, dissimulent; qui spem Catilinae mollibus sententiis aluerunt coniurationemque nascentem non credendo corrobora-uerunt. 2, 3 quam multos fuisse putatis qui quae ego deferrem, non crederent? quam multos qui propter stultitiam non putarent? quam multos qui etiam defenderent? quam multos qui propter improbitatem fauerent?

<sup>2)</sup> Cat. 1, 19.

<sup>3)</sup> Vgl. Dio 37, 33, 4 mit Cic. Cat. 2, 5.

<sup>4)</sup> Cat. 3, 6. 16.

<sup>5)</sup> Vgl. Cic. Cat. 1, 9. 2, 6. 13. p. Sull. 52.

stilistischen Principien Dios, in solchen Fällen die Namen zu unterdrücken. Dass der Senat beschlossen hätte, Catilina auszuweisen, ist nicht wahr und nicht falsch, und zwar trägt Cicero selbst die Schuld daran, dass der Hergang verschieden aufgefasst werden konnte. Er trieb am 8. November im Kleinen dasselbe Spiel wie am 5. December im Grossen: er suchte die Verantwortung für eine ihm als Magistrat zustehende Executivmaassregel mit dem Senat zu theilen, und da es nicht anging, direct dem Senat die Frage vorzulegen, ob Catilina ausgewiesen werden solle, erzwang er durch ein geschicktes rhetorisches Manöver eine indirecte Zustimmung.¹) Dios kurzer Bericht kann sehr wohl die bestimmten Züge des Hergangs, die bei Livius noch hervortraten, verwischt haben: vielleicht hat auch Cicero selbst in seinem Memoire es vermieden, die Vertreibung Catilinas ausschliesslich auf sein eigenes Conto zu schreiben.2) Auch die, sachlich kaum gerechtfertigte, Meinung, dass Catilina gern die Gelegenheit, aus Rom zu entweichen, benutzt habe, findet in ciceronischen Aussprüchen eine gewisse Stütze;3) während aber Cicero bestrebt ist, damit das Gehässige der Maassregel constitutionell gesinnten Seelen gegenüber zu mildern, gewinnt der livianische Bericht eine für Cicero nicht günstige Fäibung durch den Zusammenhang, in den man das Entweichen mit seinem Process bringen muss: wie er sich schon der Haft bei Metellus entzieht, um die Versammlung bei Laeca zu veranstalten, so findet er jetzt einen trefflichen Vorwand, dem Process ganz zu entgehen.

Dagegen scheint es, als sei die Entdeckung der Mordpläne des Lentulus und des Complotts mit den Allobrogen in einem mit Cicero übereinstimmenden und für ihn günstigen Sinne erzählt, obgleich eine Lücke im Text verbietet, den ohnehin stark gekürzten Bericht Dios mit Cicero zu vergleichen. Echt livianisch und echt romanhast ist der Kniff, die Volksversammlung am Abend des 3. December in wirkungsvoller Weise mit der Aufstellung des

<sup>1)</sup> Cat. 1, 20.

<sup>2)</sup> Phil. 2, 11 consulatus uerbo meus, patres conscripti, re uester fuit: quid enim ego constitui, quid gessi, quid egi nisi ex huius ordinis consilio auctoritate sententia?

<sup>3)</sup> Cat. 1, 25 ibis tandem aliquando quo te iam pridem ista tua cupiditas effrenata ac furiosa rapiebat; neque enim tibi haec res affert dolorem, sed quandam incredibilem uoluptatem. Cat. 2, 1 L. Catilinam uel eiecimus uel emisimus uel ipsum egredientem uerbis prosecuti sumus.

Imppiterbildes auf dem Capitol zusammenfallen zu letsen: nach Ciceros eigenen Worten war diese schon am Morgen geschehen.")

Die Verdächtigung des Crassus wird in einer derartigen Uebereinstimmung mit Sallust [48] erzählt, dass Livius entweder Sallust oder Beide Cicero benutzt haben müssen. Mir ist diese Annahme wahrscheinlicher; natürlich kommt dann die von Sallust am Schlusa gegen Cicero binzugefügte Bosheit auf dessen eigene Rechnung.

Die verhängnissvolle Sitzung des 5. December ist von Livius jedenfalls mit ganz anderem Pomp und mit viel grösserer Ausführlichkeit erzählt als Dios epitomirender Pragmatismus auch nur ahnen lässt. Ciceros Auffassung schimmert auch hier deutlich durch, vor Allem darin, dass ihm neben Cato das Hauptverdienst an dem Todesurtheil zuerkannt wird.2) Nur findet sich eine sehr merkwürdige romanhafte Fälschung. Das Fest der Bona Dea soll in der Nacht vor dem 5. December gefeiert und dabei, als günstiges Vorzeichen, die Flamme des Opferfeuers übermässig hoch aufgestiegen sein. Cicero sagt davon nirgends auch nur das Geringste. erzählt aber in seinem Gedicht de consulatu von einem ähnlichen Wahrzeichen, das seine Frau bei einem Opfer, nicht beim Fest der Bona Des, noch vor seiner Wahl zum Consul im Jahr 64 erhalten hätte.") Dies ist also in das Jahr 63 verlegt, vor den wichtigsten Tag der Amtsführung Ciceros, mit raffinirtester Berechnung: denn ein Jahr später fand das Fest der Bona Dea in Caesars Hause statt, bei dem der Scandal mit Clodius vorfiel, so dass die beiden für Cicero verhängnissvollsten Tage in ein symmetrisches Verhältniss zu einander gebracht sind. Das ist ein Raffinement, das Livius schwerlich zugetraut werden darf: er muss neben Cicero noch einen oder mehrere Gewährsmänner gehabt haben.

Hingegen ist es nur leichte Verschiebung, wenn die aupplicatie erst nach der Hinrichtung, nicht schon am 3. December, beschlossen wird. Dass Caesars Wahl zum Pontifex maximus durch sein Votum am 5. December sehr erleichtert wurde, ist ein grober Irrthum, da diese Wahl schon am 6. März 63°) erfolgte; zu der-

<sup>1)</sup> Cat. 3, 21.

<sup>2)</sup> Vgl. ad Att. 12, 21,

<sup>3)</sup> Serv. ad Verg. bue. 8, 106.

<sup>4)</sup> Cic. Cat. 3, 15, 23, 4, 5,

<sup>5)</sup> Ovid. fast. 3, 415.

artigen Irrthümern ist Dio öfter durch die Auflösung der annalistischen Anordnung verführt.

Lehrreich ist die Vergleichung des Tons, den Livius am Schluss anschlägt, mit Sallust. Werden bei diesem die Sieger des Sieges nicht frob, weil sie selbst schwere Verluste erlitten haben und sie unter den bis auf den letzten Mann gefallenen Feinden viele Verwandte und Freunde sinden, so bricht bei Livius, der die Tapserkeit der Catilinarier mit ganz ähnlichen Worten feiert, in gewolltem Gegensatz zu diesem das nationale Gefühl durch: die Sieger klagen nicht um die Freunde und Verwandten, sondern um die gefallenen Mitbürger und Bundesgenossen. Bei Sallust soll ferner diese Schlussdissonanz das ganze, grosse Drama erschütternd abschliessen; Livius ist naiv genug, den Schluss mit einer Aenderung zu übernehmen, ihn aber durch das später folgende Urtheil jeglicher Kraft zu berauben, dass die catilinarische Verschwörung durch die Reden Ciceros eine grössere Berühmtheit erlangt habe als sie verdiene [Dio 37, 42, 1]. Das Urtheil bezeichnet den Standpunkt, den er Sallust und Cicero gegenüber einnimmt. Das sallustische Pamphlet, das die Verschwörung zu einem Symptom der völligen Fäulniss in der Oligarchie herausarbeitet, ist ihm widerwärtig, aber Cicero ist auch gar zu ruhmredig. Es verräth sich hier, wie in der ganzen Erzählung das für Livius charakteristische Unvermögen, den Dingen ein Gepräge zu geben, die Linien der Zeichnung fest durchzuführen,1) ein Unvermögen, das eng zusammengehört mit seinem ebenso redlichen wie unfähigen Streben nach Kritik, mit seiner Manier, die Berichte, die er benutzte, zu vergleichen und aus der Vergleichung nichts zu schliessen. Er benutzt Cicero in erster Linie, mit Recht; er will den panegyrischen Ton mässigen, mit Recht: aber er kann sich von der Unterlage, auf die er sich gegen Sallust stützen will, nicht wirklich erheben, und beschränkt sich darauf, hier und da etwas einzuschieben und Cicero mit einigen Bosheiten heimzusuchen.

Wenn die Analyse der erhaltenen Darstellungen der catilinarischen Verschwörung bis jetzt nicht mit erheblichen Schwierigkeiten zu kämpsen gehabt hat und es nur darauf ankam, leichte und einfache Combinationen in die richtige litterargeschichtliche Perspective zu rücken, so steht sie bei Plutarch und Appian Pro-

<sup>1)</sup> Bernhardi, Aus dem Leben 6, 145 ff.

blemen gegenüber, die sich nicht so glatt erledigen lassen und nur durch mehr oder weniger gewagte Hypothesen der Lösung näher gebracht werden können.

Piutarch hat im Leben Ciceros die Geschichte der Verschwörung ausführlich erzählt, in den Biographien des Crassus, Caesar, Cato und Brutus einzelnes berührt; da er Meister in der Kunst ist, das für die Hauptperson einer Biographie Wichtige herauszuheben und das Interesse nicht abzulenken, ergänzen sich die Stellen gegenseitig, ohne dass aus dem Verschweigen eines anderswo erzählten Nebenumstandes oder aus der kurzen Erwähnung der Schlusskatastrophe, bei der keiner der plutarchischen Helden betheiligt war, Schlüsse gezogen werden dürsen.

Unleughar ist, dass Sallusts Schöpfung night ohne Einflust gewesen ist. Der Grundgedanke Sallusta, dass die Verschwörung schon vor den Wahlen von 64 begonnen habe, findet sich wieder bis auf die Hoffnungen, welche Catilina auf Antonius setzte; hier wie dort wird Ciceros Wahl von der Nobilität aus Furcht vor der Verschwörung gefördert, hier wie dort ist sie für die Verschworenen ein schwerer Schlag.3) Die Charakteristik Catilinas. seine "Pädagogik des Lasters" zeigen deutliche Anklänge an Sallust." Und doch halt es schwer zu glauben, dass Plutarch Sallust direct benutzt hätte. Schon der völlige Mangel an Detail musste ihn abstossen, sodann war gerade Sallust, der Cicero so in den Hintergrund schiebt, für einen Biographen Ciceros ein wenig passender Gewährsmann. Wer für solche Allgemeinheiten nur ein skeptisches Achselzucken hat, dessen Glaube an einen unmittelbaren Zusammenhang zwischen Plutarch und Sallust muse doch durch die Beobachtung erschüttert werden, dass so rasch nach dem Anfang jedes Indicium für jenen Zusammenhang verschwindet. Die Spuren, die hier und da austauchen, sühren immer gleich wieder ab. Die Schilderung von Ciceros Gemüthsverfassung nach der Verhaftung

<sup>1)</sup> Nur bei der Benutzung der Biographie Catos ist Vorsicht geruben, da dieser ein besonderer Panegyrikos zu Grunde liegt. Doch finde ich, ausser vielleicht der Anekdote von dem billet-donx Servilius an Caesar, in den Capiteln über die Verschwörung nichts, was für sich gestellt werden müsste: die Wiedergabe der pseudocatonischen Rede kommt für die Gesammtanalyse nicht in Betracht.

<sup>2)</sup> Plut. Cic. 11. Sall. 20, 17. 21, 3.

<sup>3)</sup> Plut. Cic. 14. Sall. 24, 1.

<sup>4)</sup> Plut. Cic. 10. Sail. 5, 4. 5. 14, 5.

der Allobrogen berührt sich nur obenhin mit der sallustischen und ist aus einer Erzählung nicht herauszubrechen, die mit Sallust gar nichts gemein hat; 1) die Denunciation des Crassus durch Tarquinius wird allerdings einmal von Plutarch erwähnt, aber Crassus Feindschaft gegen Cicero auf das Memoire Ciceros zurückgeführt und so in einen anderen Zusammenhang gerückt als bei Sallust;2) bei diesem suchen Piso und Catulus Cicero zu einer Denunciation Caesars zu bewegen, bei Plutarch beschuldigen sie ihn, dass er ihn hat entschlüpfen lassen.3) Ja bei genauerer Betrachtung steht es auch mit den schon oben angeführten Concordanzen nicht anders. Ich will nur erwähnen, dass das Menschenopfer nicht in der sallustischen, sondern in der livianischen Fassung erzählt wird, obgleich es wie bei Sallust ins Jahr 64 verlegt wird; wichtiger ist, dass die Grundauffassung der Verschwörung von der sallustischen völlig abweicht. Die sullanische Revolution hat es zwar arg getrieben, aber doch feste Zustände geschaffen, in die die Massen sich gefunden haben.4) Gefahrlich war nur der ungleiche Besitzstand: die Nobilität hat sich durch den ambitus ruinirt, nicht durch persönlichen Luxus, und dadurch ist es zu dem unwürdigen Zustand gekommen, dass alle Reichthümer sich in den Händen gewöhnlicher Leute concentrirt haben. Das ist keine von den politisch sein sollenden Randglossen Plutarchs, die meist mehr in in die Ethik als in die Politik gehören, sondern eine Vertheidigung der sullanischen Restauration und der Oligarchie gegen Sallust, eine jener Vertheidigungen, die mit den Gedanken des Gegners operiren, indem sie sie umdrehen. Die sullanische Restauration hat nicht die Verderbniss der Oligarchie zur Unerträglichkeit gesteigert, sondern um persönlicher Zwecke willen haben sich Einzelne gegen die einmal vorhandene Ordnung des Staates aufgelehnt; die herrschende Oligarchie ist mit nichten habsüchtig und nur auf wüsten Genuss bedacht, sondern sie hat sich ruinirt um ihre Stellung behaupten zu können. So argumentirt ein gegen Sallust polemi-

<sup>1)</sup> Plut. Cic. 19. Sall. 46, 2.

<sup>2)</sup> Sall. 48. Plut. Crass. 13.

<sup>3)</sup> Sall. 49. Plut. Crass. 7. Cic. 20.

<sup>4)</sup> Cic. p. Sest. 104 plebes perfuncta grauiseimis seditionibus ac discordiis otium amplexatur. Doch würde Cicero niemals die Ordnung, die er gegen Catilina vertheidigt hatte, so bezeichnet haben; vollends die weiteren Ausführungen bei Plutarch sind ihm ganz sremd. Die Uebereinstimmung beweist also nur den gemeinsamen optimatischen Standpunkt.

sirender Anhänger der Vergangenheit, und der oligarchische Charakter der Darstellung tritt noch öfters hervor, bei der Opposition Ciceros gegen die Agitation zu Gunsten der liberi proscriptorum und gegen das servilische Ackergesetz, bei der Hinrichtung der Catilinarier, bet dem Triumphzug Ciceros.1) Am schärfsten zeigt sich der Gegensatz zu Sallust in der Auffassung Caesars. gegen ihn laut gewordene Verdacht wird nicht auf eine Intrigue zurückgesührt, sondern die Darstellung soll den Eindruck hervorbringen, als sei Caesar entweder zu klug oder zu mächtig gewesen, um zur Verantwortung gezogen zu werden.2) Cicero wird nicht wie bei Sallust gelobt, sondern ziemlich unverblümt getadelt, dass er nicht energischer gegen ihn vorgegangen ist. Das Benehmen der Ritter soll nicht die Hetzerei des Catulus, sondern die Schuld Caesars beweisen.3) Es erscheint auf den ersten Blick als eine gleichgiltige Verschiebung, wenn Lentulus und Genossen nicht bei angeschenen Privatmännern, sondern bei den Praetoren in Haft gegeben werden, aber die Verschiebung gewinnt Bedeutung, so wie man darauf aufmerksam wird, dass auch Caesar und Crassus unter denen waren, denen der Consul den kostbaren Fang anvertraute.") Ihre Spitze findet diese auticaesarische und antisallustische Tendenz in der Fälschung der sententig Caesars in der Sitzung am 5. December: während Ciceros vierte Catilinaria nicht den leisesten Zweifel darüber lässt, dass Caesar lebenslängliche Haft für die Verschworenen verlangte, soll er nach der plutarchischen Barstellung nur beantragt haben, sie bis zur Besiegung Catilinas in Gewahrsam zu nehmen, um dann definitiv über ihr Schicksal zu entscheiden, gleich als ob er die Möglichkeit eines Sieges Catilinas im Auge gefasst hätte.

Sallust erwähnt nur beiläufig, ganz im Anfang, dass die Abwesenheit des Pompeius für Catilina ein Anreiz war, seine Plane
in Ausführung zu bringen. Bei Plutarch findet sich derselbe Gedanke an derselben Stelle, baber er kehrt im Verlauf der Erzählung wieder und ist benutzt, um eine Lücke der sallustischen Geschichtsconstruction zu füllen: die Furcht vor der Rückkehr des

<sup>1)</sup> Plut. Cic. 12, 22,

<sup>2)</sup> Plut, Case. 7. 8. Cic. 20.

<sup>3)</sup> Plut. Caes. 8.

<sup>4)</sup> Sall. 47, 3. Plut. Cic. 19.

<sup>5)</sup> Sall, 16, 4. Plut. Cic. 10.

Pompeius soll nämlich motiviren, wie die Verschwörung dazu kam, nach der Niederlage bei den Wahlen von 64 im folgenden Jahr, ebenfalls vor den Wahlen, wieder aufzuleben. Schliesslich wollen die Verschworenen bei dem allgemeinen Gemetzel Pompeius Kinder verschonen, um Geiseln ihm gegenüber in Händen zu haben.<sup>1</sup>) Auch hier also ist das sallustische Original stark übermalt.

Die Zusammenhänge mit Sallust sind zugleich der sicherste Beweis dafür, dass Livius Plutarch nicht beeinflusst hat. Ausserdem weicht, um nur einen recht augenfälligen Punkt hervorzuheben, Plutarch von Livius gänzlich ab in der Auffassung des Antonius. Er ist bei ihm nicht der feige Verbrecher, sondern ein unbedeutender, willenloser Mensch, der nichts anderes sein kann als ein Anhängsel. So gewinnt ihn Cicero gleich am Anfang des Jahres, als er gefährliche Hoffnungen auf das Decemvirat, das die lex Seruilia einsetzen wollte, und Catilinas tabulae nouae hegt: er entschädigt ihn für diese Hoffnungen durch den Provinzentausch und macht ihn so zu einem zweiten Retter des Vaterlandes. Diese Darstellung kann in dem einem Punkte durch Cicero gestützt werden, dass dieser am Anfang des Jahres bei den Discussionen über die lex Seruilia sehr energisch versicherte, dass sein College eines Sinnes mit ihm sei, die verkehrte Einmischung von Ciceros Verzicht auf seine von Antonius eingetauschte Provinz lässt sich damit erklären, dass er bei eben diesen Discussionen schon seine Absicht erklärte, keine Provinz übernehmen zu wollen, aber damit ist auch die Uebereinstimmung zu Ende: Cicero hat nach seiner Versicherung in Antonius keineswegs einen Deuteragonisten gefunden, sondern ihn das ganze Jahr hindurch beständig überwachen müssen.2)

Nichtsdestoweniger trifft die plutarchische Erzählung mit der livianischen in der einen romanhaften Fälschung zusammen, durch welche das Fest der Bona dea in die Nacht vor den 5. December verlegt wird und in ein Omen ausläuft, das dem etwas zaghaften Consul Muth einflösst. Nur ist bei Plutarch die Geschichte künstlerisch richtiger angelegt als bei Livius, weil das Fest in die einzige Nacht, die zwischen der Entdeckung des Complots und der Verurtheilung liegen soll, gesetzt ist. Das ist freilich falsch, da zwei Nächte zwischen beiden Sitzungen auf das Sicherste bezeugt sind, und darum hat Livius diesen Effect zerstört, aber der chro-

<sup>1)</sup> Plut. Cic. 14. 18.

<sup>2)</sup> de leg. agr. 1, 26. 2, 103 und die S. 586 angeführten Stellen.

colegische Fehler widerlegt zugleich die ganze Erfindung und vertath ihren Urheber im Gegensatz zum Entlehner. Noch ein zweites Moment apricht für die secundäre Stellung des Livius. Bei Plutarch wird der Terentia die Rolle zugewiesen, die Madame Thiers bei der Niederwerfung des Communeausstandes gespielt haben soll.') Das ist nicht nur darum sehr angemessen, weil beim Fest der Bosa des die Männer nichts zu schaffen haben, sondern dieselbe Terentis ist auch bei dem Gegenstück zu diesem Fest, dem zegotium Cladianum, diejenige, welche ins Feuer bitst.') Damit scheint der Kammerzofenhistoriker gefasst zu sein, der Livius in die Irre geführt hat: es war ein sehr gut unterrichteter Mann, sonst hätte er Nigidus Figulus in diesem Zusammenhang nicht erwähnt,') verstand sich aber auch auf pikante Romanscenen, wie die nachweslich entstellte Schilderung von Clodius Entdeckung zeigt.')

Aebnlich steht es vielleicht mit einer anderen, freilich nicht so scharf zu fassenden Uebereinstimmung. Nach Plutarch verdicht Catilina durch sein Zaudern die ganze Unternehmung, und Lentulus beschliesst daher, nach seiner Abreise dem Ganzen einen neuen Schwung zu geben; er ist es, der den Plan des allgemeinen Gemetzele und des grossen Brandes ersinnt. Dieser Gegensetz zwischen den zwei Perioden der Verschwörung vor und nach dem 8. November ist zwar, wie durch Cicero feststeht,<sup>3</sup>) Erfindung, aber eine Erfindung, zu der Sallusts Darstellung leicht verführen konnte. Nicht nur dass bei Sallust<sup>3</sup>) die Volksstimmung umschlägt, als Lentulus Abeicht, die Stadt anzustecken, bekannt wird, sondern seine ganze Darstellung kann wegen der übermässig langen Zeit, die er der Verschwörung zuweist, bei einem nachdenklichen Leser, der sich durch das beständige neue Ansetzen nicht täuschen lässt, nur die Vorstellung erwecken, dass Catilina mit dem Lesechlages

<sup>1)</sup> Vgl. auch [Sell.] in Tull. 2, 3. Blese Stelle beruht auf guter Kenntnies; vgl. Cic. op. 14, 2, 2 mea lux, moum desiderium unde connes open potero solebant.

<sup>2)</sup> Plut. Cic. 29.

<sup>3)</sup> Plut. Cie. 20. Cic. p. Sull. 42. ep. 4, 13, 5.

<sup>4)</sup> Clodius wurde nicht in einer Mädchenkummer gefunden [Plat. Cic. 28. Caes. 10], sondern von einem Mädchen herausgelassen, als ihm die Entdeckung in flagranti drohte: vgl. Cic. ad Att. 1, 12, 3; de harusp. resp. 4. 44. Suetse [lul. 6] und Appisu [BC 2, 14] sprechen daher nur von einem Verdacht.

<sup>5)</sup> Vgl. Plut. Cic. 17. 17. Cat. 22 und die oben angegebenen Stellen.

<sup>6) 48, 2.</sup> 

zu lange zauderte; als urkundlicher Beleg konnte Lentulus Brief an Catilina gelten.¹) Nun ist oben nachgewiesen, dass auch bei Livius die mordbrennerischen Pläne erst nach Catilinas Abreise auftauchen. Es liegt um so näher, hier an einen unzeitigen Einfluss des plutarchischen Gewährsmannes auf Livius zu denken, als bei diesem die Entstellung sich aus seinem Verhältniss zu Sallust erklärt, Livius aber diese Entschuldigung nicht hat, da er Sallusts Anticipation verworfen hat, und ausserdem sich in argen Widerspruch zu der aus Cicero entlehnten Charakteristik des Lentulus setzt.

Es hraucht nicht weiter erörtert zu werden, dass alle eben behandelten Stücke des plutarchischen Berichts auf Ciceros Memoire nicht zurückgeführt werden können. Zum Ueberfluss versichert Plutarch selbst ausdrücklich, dass er über die Verschwörung mehr weiss, als Cicero in seinem Memoire zu sagen für gut befunden hatte.<sup>2</sup>) Andererseits ist schon erwähnt, dass für einen wichtigen Zug der Handlung Plutarch sich auf dies Memoire beruft.<sup>3</sup>) Danach ist allerdings die Vermuthung gegeben, dass Plutarch manches, viel sogar, aus dem Memoire in seine Darstellung hineingearbeitet hat, aber auch die Nothwendigkeit, den Umfang dieser Stücke mit Hilfe des reichen, in den ciceronischen Reden vorliegenden Materials abzugrenzen.

Der Versuch will nun gar nicht gelingen, dem wenigstens nicht, der scharf zusieht. Die Wahlen des Jahres 63 sind allerdings so erzählt, dass sich Zug für Zug die Parallelen nachweisen lassen,4) aber das ist auch das einzige Stück, bei dem keine Discrepanz die erwünschte Harmonie empfindlich stört. Niemand wird leugnen, dass im cap. 12 der Biographie Ciceros die Reden gegen das servilische Ackergesetz sehr vernehmlich nachklingen, aber Niemand kann leugnen, dass wenn Cicero von den Tribunen zum Sprechen aufgefordert, sie vor versammeltem Volk zu Nichte geredet haben soll, hier etwas zur Thatsache gemacht ist, was nach Ciceros eigener Aeusserung eigentlich hätte geschehen sollen,5) aber nicht

<sup>1)</sup> Sall. 44, 5. Gic. Cat. 3, 12.

<sup>2)</sup> Plut. Caes. 8.

<sup>3)</sup> Plut. Crass. 13 - Cic. 15.

<sup>4)</sup> Plut. Cic. 14. Cic. p. Mur. 49 ff. p. Sull. 51. Cat. 3, 18. de divin. 1, 18.

<sup>5)</sup> de leg. agr. 3, 1 commodius feciesent tribuni plebis, Quirites, si quae apud uos de me deferunt, ea coram potius me praesente divissent...

geschehen ist, also eine Fälschung vorliegt von der Art, wie sie im mythographischen Roman schon viele Jahrhunderte vor Diktys gang und gabe war. In dem Bericht über die Senatssitzung vom 8. November findet ein Detail sein genaues Gegenstück bei Cicero,") das Wegrücken Aller, als Catilina sich setzt, aber die Fortsetzung, dass Catilina vergeblich versucht habe zu reden, ist mit der ersten Catilinaria nicht zusammenzubringen. Cicero kann ferner nicht berichtet haben, dass die Sitzung direct nach dem Attentat stattfand, da ein Tag dazwischen lag,3) kann nicht berichtet baben, dass Catilina mit den fasces und dem famosen Adler ausgerückt sei, da er nach seiner Aussage dies alles vorausgeschickt hatte.1) ein für die richtige Auffassung der ersten Catilinaria sehr wesentliches Moment. Ciceros Rede wird in die Worte zusammengefasst: δείν αύτου μέν λόγοις, έχείνου δ' δπλοις πολιτευομένου μέσον elvas vò veivos. Allerdings spricht Cicero mehr als einmal davon, dass er swischen sich und Catilina die Stadtmauer gelegt. d. h. ihn aus dem Amtsbereich domi entfernt habe, aber er wurde sich sehr dagegen verwahrt haben, dass er sein Amt nur mit Reden verwaltet habe: praesidia und migiliae spielen in den Catilinarien eine grosse Rolle. Klingt schon in diesem Resumé der ersten Catilinaria ein gewisser leiser Spott heraus, so ist die vierte mit

sed quoniam adhuc praesens cerlamen contentionemque fugerunt, nunc, si videtur eis, in meam contionem prodeant et quo provocati a me umire notuerunt, revocati saltem reveriantur.

<sup>1)</sup> Plut. Cic. 16. Cic. Cat. 1, 16. 2, 12.

<sup>2)</sup> Die viel behandelte Controverse ist entschieden durch Johns Bemerkungen in dem schon citirten Aufsats Jehrbb, Suppl. 8, 782 ff.

<sup>3)</sup> Cat. 1, 24.

<sup>4)</sup> Cat. 1, 10 magno me metu liberabis, dum modo inter me alque to murus interest: nobiscum uereari iam diutius non potes. 32 secodant improbi . . . muro denique id quod saepe iam diai, discernantur a nebia. 2, 17 de hoste qui ium fatetur se esse hostem et quem, quia, quod semper uolui, murus interest, non timeo. in Pis. 5 ego L. Catilinam . . egredi ex urbe iussi ut a qua legibus non poteramus, mosnibus tuti esse possimus. In anderem Zusammenhang und unter anderen Verhältnissen stellte Gleero seine Beredisamkeit der brutalen Gewalt der Waffen gegenüber, als er nach seiner Rückkehr erklärte, sich anders als Marius an seinen Feinden räches zu wollen, p. red. ad Quir. 20 sed hac inter me atque illum interest quad ille, qua re plurimum potuit, ea ipse re inimicos suos ultus est, armis; age qua consucui arte utar, quoniam illi arti in bello ao seditione locus est, huic in pace atque otio.

unverkennbarer Malice umgedeutet in eine Eyzelongig elg éxáteov über Caesars und Silanus Vorschläge; die Malice ist um so boshafter, als Cicero ja wirklich sich nicht direct für Silanus Vorschläg ausspricht, sondern nur indirect, durch die Kritik des caesarischen Antrags, durch das Aufreizen der Leidenschaft gegen die Verbrecher für die Hinrichtung agitirt. Er wollte nicht entscheiden, sondern der Senat sollte es thun,¹) und jener malitiöse Interpret hat mit scharfem Auge gelesen, wenn er meint, dass die Freunde Ciceros nach seiner Rede sein Interesse wahrzunehmen glaubten, wenn sie für Caesars Votum sich erklärten;²) freilich behauptet Cicero, dass sein Bruder schon vor seiner Rede in grösster Sorge gewesen sei,³) während umgekehrt der Gewährsmann Plutarchs ihn unter denen nennt, die vor der Sitzung den Consul zu energischem Handeln aufstachelten.⁴)

Durch diese einsachen und nicht wegzuleugnenden Beobachtungen schwindet die Wahrscheinlichkeit das Plutarch Ciceros Memoire unmittelbar benutzte, in ein Nichts zusammen. Damit gewinnen nun auch die Citate des Memoires ein anderes Gesicht.

Crass. 13 wird erzählt: Crassus wurde als Theilnehmer der Verschwörung denuncirt (durch L. Tarquinius), aber Keiner glaubte daran. δμως δ' δ Κικέρων ἔν τινι λόγωι φανερὸς ἦν Κράσσωι καὶ Καίσαρι τὴν αἰτίαν προστριβόμενος. ἀλλ' οὖτος μὲν δ λόγος ἐξεδόθη μετὰ τὴν ἀμφοῖν τελευτήν, ἐν δὲ τῶι Περὶ ὑπατείας ὁ Κικέρων νύκτωρ φησὶ τὸν Κράσσον ἀφικέσθαι πρὸς αὐτὸν ἐπιστολὴν κομίζοντα τὰ περὶ τὸν Κατιλίναν ἐξηγουμένην, ὡς ἤδη βεβαιοῦντα τὴν συνωμοσίαν (als wenn er damit seinen Antheil an der Verschwörung ausser allen Zweifel gestellt hätte). ὁ δ' οὖν Κράσσος ἀεὶ μὲν ἐμίσει τὸν Κικέρωνα διὰ τοῦτο κτλ.

Die "Rede" Ciceros kann nichts anderes sein als das Pamphlet De consiliis; zugleich beweist die unpassende Bezeichnung, dass Plutarch diese Schrift wenigstens nicht selbst gesehen hat. Aus dem Zusatz, dass die Rede erst nach Caesars und Crassus Tod veröffentlicht wurde, muss der Leser sich das Urtheil entnehmen,

<sup>1)</sup> Vgl. in Pis. 14.

<sup>2)</sup> Vgl. Cat. 4, 9. 11.

<sup>3)</sup> Cat. 4, 3.

<sup>4)</sup> Plut. Cic. 20.

dass Cicero vorher den Muth nicht hatte, offen seine Meinung zu sagen, wenigstens nicht über Caesar; denn Crassus hat er in De consulatu verdächtigt. Zu beachten ist, dass die Feindschaft zwischen Crassus und Cicero nicht wie bei Sallust direct auf das Nachspiel der Verschwörung, sondern auf Ciceros Schrift zurückgeführt wird; 1) Plutarch hat also auf alle Fälle einen Gewährsmann gehabt, der De consulatu kannte.

Mit diesem Resultat ist nun die zweite Stelle, Caes. 8, zusammenzuhalten. Der Vorfall des 5. December wird erzählt, der Caesar so verdächtigte: als er aus der Curie tritt, zückt die Begleitung Ciceros — offenbar die samosen equites in cliue Capitoline — die Schwerter gegen ihn: Curio deckt ihn mit der Toga, Cicero winkt ab, sei es aus Furcht vor der Rache des Volkes, sei es aus moralischer Scheu vor dem Mord. Dann heisst es: vovvo uèv ovv ούκ οίδα δπως δ Κικέρων, είπερ ήν άληθές, έν τωι Περί τῆς ὑπατείας οὐκ ἔγραψεν. In dem alten Zusammenhang wird dann weiter berichtet, dass Cicero wegen seiner Nachsicht gegen Caesar getadelt sei. Es kann nun um so weniger zweifelhaft sein, dass das Schweigen Ciceros über den Vorfall ihm als Schwäche ausgelegt und getadelt wird, als Caesar wirklich bedroht worden ist; das beweist zwar nicht Sallust, aber Sueton [Iul. 14] und — Cicero selbst. In der Rede pro Sestio [28] lässt er den Consul des Jahres 58 von den Rittern, die Cicero schützen wollen, sagen: daturos illius diei poenas quo me consule cum gladiis in cliuo Capitolino fuissent; uenisse tempus eis qui in timore fuissent - coniuratos uidelicet dicebat — ulciscendi sui. Wer der "Verschworene" war, das war damals so leicht zu errathen, wie noch heute. Zu so giftigen Pointen stimmte die diplomatische Reserve in De consulatu freilich schlecht.

Plutarch hat aus seinem Gewährsmann das Citat von De con-

<sup>1)</sup> Anfang 61 war Cicero sehr entzückt, als Crassus sein Consulat pries, um Pompeius zu ärgern, ad Att. 1, 14, 3. Aber dann zog sich die Freundschaft mit Pompeius fester, ad Att. 1, 16, 11, und in demselben Maasse mass die Spannung mit Crassus zugenommen haben. Im Jahr 60, kurz vor dea Wahlen, als das griechische Memoire eben fertig geworden war, erklärt er seine Absicht, an Pompeius festzuhalten und Caesar für sich zu gewinnen, ad Att. 2, 1, 6; von Crassus ist keine Rede. So ist es verständlich, dass er in De consulatu Caesar schonte, Crassus aber nicht, der damals noch Pompeius Feind war. Als das Triumvirat drohte, Ende 60, war auch das Gedicht De consulatu schon fertig.

Tadel liegt einer Erwähnung von De consulatu zu Grunde. Eine andere Erwähnung von De consulatu hängt unmittelbar mit dem Citat von De consiliis zusammen; es wird eine Wirkung jener Schrift erzählt, die Plutarch nur von einem Gewährsmann, der De consulatu kannte, erfahren, nicht etwa aus der Schrift selbst entnommen haben kann. Danach ist es unzweifelhaft, dass Plutarch De consulatu ebenso nur aus zweiter Hand kennt wie De consiliis. Die Vergleichung der Erzählung mit Cicero und die methodische Deutung der Citate treffen in demselben Resultat zusammen.

Nicht ganz so sicher, aber doch auch nicht leichthin abzuweisen ist folgende Erwägung. Es muss auffallen, dass Plutarch im Leben Caesars Ciceros Schweigen in De consulatu tadelt, aber von dem Verdacht, den Cicero in De consiliis gegen Caesar geaussert hatte, nicht spricht, während er ihn in der Biographie des Crassus erwähnt. Das Räthsel löst sich, wenn man dieses Bruchstück von De consiliis mit dem einzigen historischen Inhalts, das sonst erhalten ist, vergleicht, mit Ascon. p. 74 ei enim (Crassus und Caesar) acerrimi ac potentissimi fuerunt Ciceronis refragatores, cum petiit consulatum, quod eius in dies ciuilem crescere dignitatem animaduertebant: et hoc ipse Cicero in expositione consilierum suorum significat. Ist bei Plutarch dieselbe Stelle gemeint wie bei Asconius, so erklärt sich, wesshalb von dieser Verdächtigung bei Gelegenheit der Sitzung des 5. December 63 keine Rede ist; zugleich aber kann aus dieser Stelle nur derjenige die Anklage, dass Caesar und Crassus zu den Verschworenen gehörten, herauslesen, der Catilinas Wahlagitation im Jahr 64 zu einem organischen Bestandtheil der Geschichte der Verschwörung machte. Das thut aber jener, von Sallust abhängige Gewährsmann Plutarchs. muss also, wenn die Schlusskette fest genug geknüpst ist, mit demjenigen Gewährsmann identisch sein, der Ciceros Schriften De consulatu und De consiliis heranzog, der die ciceronischen Berichte und Reden mit so kenntnissreicher Bosheit färbte.

Die merkwürdige Stelle Cic. 10, in welcher die Verschuldung der Nobilität auf den ambitus zurückgeführt wird, ist oben als Polemik gegen Sallust gedeutet. Vielleicht steckt noch mehr dahinter. Die Stelle passt wenigstens auf keinen so gut als auf Caesar, sie passt auf ihn um so mehr, als Cicero selbst glaubte und nach Caesars Tode es aussprach, dass er um seiner Schulden

willen an der Verschwörung theilgenommen hätte.<sup>1</sup>) Sie steht direct vor der Erzählung von Catilinas Bewerbung um das Consulat im Jahre 64. So entlastete jener Historiker nicht nur die Nobilität gegen Sallust, sondern entlastete auch Caesar, indem er ihn, gegen Sallust, viel schwerer belastete.

Es ist dieselbe Manier, nach der Catilina als kühner Revolutionär und seine eigenen Pläne verderbender Zauderer geschildert, Cicero bald als wachsamer, von Lastern freier Magistrat gelobt, bald als ängstlicher Feigling mit Bosheiten heimgesucht wird. Der plutarchische Gewährsmann war kein Politiker und kein Historiker grossen Stils, er war ein sehr belesener Pedant, der keine Lesefrucht umkommen liess und aus Gutem und Schlechtem, aus Sallust und Cicero so gut wie aus der Pamphlet – und Klatschlitteratur<sup>2</sup>) ein buntes Mosaik zusammenfügte, das bald werthvolles Detail, bald gleichgiltigen Kleinkram, bald gistiges Gerede zu einem seltsamen Bilde vereinigte.

Wer war dieser Pedant, dieser Schriftsteller, den die Alten eher einen Grammatiker als einen Geschichtsschreiber genannt haben würden? Ich würde jedem Versuch, seinen Namen zu errathen, feindlich gegenübertreten, wenn es sich nicht um einen Gewährsmann Plutarchs handelte: Plutarch wendet sich nicht an obscure Scribenten. Ich weiss keinen anderen zu finden als Fenestella, den Plutarch nach eigenem Geständniss benutzt hat.<sup>3</sup>) Die wenigen erhaltenen Bruchstücke seines bändereichen Geschichtswerkes verrathen den gelehrten, keine Kleinigkeit, auch pikantes Detail nicht verschmähenden Compilator; besonders zu beachten und z. B. mit der geschilderten Verdrehung der dritten Rede Ciceros gegen die lex Seruilia zusammenzuhalten ist seine Behauptung, dass Cicero im Jahr 65 Catilina vertheidigt hätte. Asconius [p. 76] hat sicherlich Recht, wenn er dies für Erfindung hält; dass aber Fenestella sehr gut unterrichtet war und die Geschichte nicht rein

<sup>1)</sup> Vgl. die schon oben angeführte Stelle de off. 2, 84.

<sup>2)</sup> Catilinas Incest wird Plut. Cic. 10 berührt. Das war nur aus Ciceros Rede in toga candida und Lucceius Reden gegen Catilina bekannt, Ascon. p. 82. Dass diese benutzt sind, wird wahrscheinlich durch die Geschichte des Brudermords, die ganz singulär ist: Lucceius klagte gegen Catilina intersicarios, Ascon. p. 81. Bei dem Attentat auf Caesar spielt Curio eine Rolle [Plut. Caes. 8]: dessen Reden beschuldigten Caesar, an der Verschwörung von 66 theilgenommen zu haben [Suet. Iul. 9].

<sup>3)</sup> Crass. 5. Sull. 28.

aus den Fingern gesogen, sondern einen zeitweiligen Plan Ciceros zur Thatsache gemacht hat, steht durch Ciceros eigenes Zeugniss fest.¹) Einen wirklichen Beweis können diese Erwägungen selbstverständlich nicht ersetzen; schlimmer ist, dass die Hypothese die Hauptsrage nicht löst, wer nach Sallust und vor Livius jene Trübungen der Ueberlieserung bewirkt hat, die Plutarch und Livius gemeinsam sind. Denn Fenestella vor Livius zu schieben dürste zwar nicht unmöglich, aber doch bedenklich sein; wer ihn zum Gewährsmann Plutarchs macht, wird kaum um die zweite Hypothese herumkommen, dass er eine oder mehrere schon vorhandene Traditionen fortpslanzte, die auf anderem Wege auch Livius zugekommen waren. So muss ich mit damit bescheiden die Art der plutarchischen Ueberlieserung richtig gekennzeichnet zu haben.

Einem sehr eigenthümlichen Geschichtsroman ist Appian gefolgt. Die Grundlage ist aus Sallust entnommen, wie längst beobachtet ist; aber nur die Unkenntniss der antiken historiographischen Technik hat dem Gedanken einen Schein von Berechtigung verliehen, Appian habe sich bei der Benutzung Sallusts Missverständnisse zu Schulden kommen lassen. Ein selbstständiger antiker Geschichtsschreiber, wie es freilich Appian nicht war, wohl aber sein Gewährsmann, setzt seinen Stolz darein, die überkommenen Motive neu auszugestalten und neu zu ordnen; er will, ebenso wie der bildende Künstler, in der Tradition bleiben und doch der Tradition einen selbstständigen Stempel aufdrücken, und das historische Erzählen ist den Alten in erster Linie eine Man braucht nur einmal Ephoros mit Thukydides, die Kunst. livianisch-dionische Erzählung des gallischen Krieges mit Caesars Commentaren, Tacitus Historien mit dem bei Dio, Plutarch, Sueton vorliegenden Autor zu vergleichen, um für dieses rein künstlerische oder rhetorische Umwandeln der primären Erzählung Beispiele in Hulle und Fulle zu erhalten und durch diese sicheren Beispiele gegen die sog. Missverständnisse mehr als misstrauisch zu werden.

Es ist also nicht Unverstand des flüchtigen Appian, sondern eine wohlberechnete Umbildung, die sein in den Künsten der Erzählung sehr bewanderter Gewährsmann mit einem sallustischen Motiv vorgenommen hat, wenn aus den verschuldeten vornehmen Damen, die Catilina unterstützen, um ihre Männer los zu

<sup>1)</sup> Ad Att. 1, 2. p. Cael. 14.

werden, solche werden, die ihm zu seinem verzweiselten Unternehmen, in derselben Hoffnung wie bei Sallust, Geld vorschiessen. Der Mann dachte sich offenbar, dass dies die einzige Hilfe von Werth sei, die die Weiber hätten leisten können, serner dass sur ein solches Beginnen Geld unbedingt nöthig sei, und dass bei den männlichen Theilnehmern der Verschwörung gerade der Credit viel zu wünschen übrig liess, den sie nach Sallust [24, 2] mit Erfolg anstrengten. Mit voller Ueberlegung unterscheidet er in der beginnenden Verschwörung, die er mit Sallust ins Jahr 64 setzt, zwei Stadien, die Unterstützung Catilinas vor der Wahl<sup>1</sup>) und die eigentliche Verschwörung, die erst nach der Niederlage Catilinas im Jahr 64 sich bildet. Da steht an der Spitze die Aufbringung der financiellen Mittel, das nöthige Fundament, und erst dann heisst es, dass Senatoren und Ritter theilgenommen hätten. ist die zerfahrene und nicht recht von der Stelle rückende Erzählung Sallusts<sup>2</sup>) zurechtgeschoben, ferner auch darin, dass Catilina die Kriegskasse erst nach Faesulae schickt, als er selbst abreist.") Es ist nicht Unverstand, sondern, allerdings mit echtrömischer Unkenntniss der Geographie gepaarte Fälschung, wenn Catilina den Plan, den ihm Sallust zuschreibt, nach Gallien zu entweichen, zum Theil ausführt und erst am Fuss der Alpen von Antonius eingeholt wird.4) Wie sorgfältig der appianische Gewährsmann Sallust gelesen hat, wie wenig ihm Missverständnisse zuzutrauen sind, mag ein Beispiel zeigen, wo er durch die Form der Erzählung andeutet, dass er eine auf den ersten Blick dunkle Stelle Sallusts richtig interpretirt hat. Nach Sall. 43 war es der Plan des Lentulus und seiner Genossen, in Rom loszuschlagen cum Catilina in agrum Faesulanum cum exercitu uenisset. Man hat das für Unsinn gehalten, da Catilina ja längst nach Faesulae gegangen war, auch versucht, den Namen einer Rom näher liegenden Ortschaft hineinzucorrigiren, Versuche, die durch den Satz Appians [BC 2, 3] ὅτε Κατιλίναν ἐν Φαισούλαις πυνθάνοιντο γεγενησθαι unmöglich gemacht werden. hat aber sehr wohl gewusst was er schrieb: der Ton liegt nicht auf den Worten in agrum Faesulanum, sondern auf cum exercitu, und der Sinn ist: wenn Catilina ein Heer zusammengebracht und

<sup>1)</sup> App. BC 2, 2 θεραπευόμενος έτι πρός δυνατών τε καὶ γυναικών.

<sup>2)</sup> Vgl. 17 und 24.

<sup>3)</sup> App. BC 2, 3 vgl. Sall. 24, 2.

<sup>4)</sup> App. BC 2, 7.

mit ihm zu Manlius gestossen sein würde, wie die beiden Stellen 32, 1 optumum factu credens exercitum augere... cum paucis in Manliana castra profectus est und 56, 1 Catilina ex omni copia quam et ipse adduxerat et Manlius habuerat zur vollen Evidenz bringen. Diesen Zusammenhang erkennt man in der appianischen Erzählung mühelos [2, 3]: ἐξήιει πρὸς Γάιον Μάλλιον ὡς αὐτίχα στρατόν άλλον άθροίσων χαι ές τον έμπρησμόν της πόλεως ἐπιδραμούμενος. ὁ μὲν δη ... ἐς τὸν Μάλλιον ἐχώφει στρατολογών. Es ist ein einsach ungeheuerlicher Gedanke, dass Appian, der, um nur fertig zu werden, die Erzählung oft bis zur Unverständlichkeit zusammenschneidet, die Geduld gehabt haben sollte, so, wie eben geschildert wurde, zu interpretiren und zu combiniren: wenn er selbst diese Geduld gehabt hätte, würde er ein ganz anderes Werk zu Stande gebracht haben.

Es wurde schon oben darauf hingewiesen, wie viel straffer und geschlossener gegenüber Sallust bei Appian die Darstellung von den Anfängen der Verschwörung geworden ist. Ebenso ist der Charakter Catilinas, wie ihn Sallust gezeichnet, sehr viel schärfer durchgeführt. Er ist der verwegene Nachfolger Sullas; es wird auch erwähnt, nicht aus Sallust, der davon schweigt, dass er ein alter Parteigänger Sullas war. Einmal versucht er es mit der Bewerbung ums Consulat; als er gegen Cicero durchfällt, lässt er dies als ein eitles Bemühen ein für alle Mal fallen und bildet sofort die Verschwörung: man sieht, diesem kecken Schriftsteller ist die Geschichte nur ein Romanstoff, bei dessen Behandlung es lediglich auf innere Consequenz ankommt, mag aus den überlieferten Thatsachen werden was da will. Als Catilina in Rom nicht vorwärts kommt, geht er fort, da er nur von der Schnelligkeit sich etwas verspricht. Es scheint, obgleich bei Appians Art zu kürzen Schlüsse ex silentio gefährlich sind, dass jener Romandichter auch den Senat des 8. November und Ciceros Rede gestrichen hat: denn so erklärt es sich am leichtesten, dass aus dem noch vor Catilinas Abreise unternommenen Attentat auf Cicero ein Plan des Lentulus und seiner Genossen geworden ist. Jedenfalls ist die Erzählung planmässig darauf angelegt, Catilinas Energie und Kühnheit, eben den Charakter, den er bei Sallust hat, noch viel schärfer als dieser, noch immer zu ängstlich an der Ueberlieferung klebend, es fertig gebracht hat, herauszuarbeiten, und man würde unwilkürlich auf den Gedanken kommen, dass hier eine Polemik gegen die bei

Plutarch vorliegende Ueberlieferung von dem Zaudern Catilinas im Spiel ist, auch wenn nicht eine ganze Reihe von Stellen unwiderleglich den Einfluss der bei Plutarch vorliegenden Ueberlieferung auf die appianische erwiesen. Bei Appian [BC 2, 5] und Plutarch [Cic. 19. 22] werden die Verschworenen den Praetoren zur freien Hast übergeben, wagt Cicero nicht Caesar direct anzuklagen [BC 2, 6. Plut. Caes. 8. Cic. 20], verdächtigt Cato in seiner Rede Caesar [BC 2, 6. Plut. Caes. 8. Cic. 21. Cat. 23], ruft Cicero nach der Hinrichtung der Menge die Todesnachricht zu [BC 2, 6. Plut. Cic. 22], wird Catilinas Heer auf 20 000 Mann angegeben [BC 2, 7. Plut. Cic. 16], ist Cicero der erste Römer, der, und zwar von dem Tribunen Cato, in einer contio mit dem Zuruf pater patriae1) begrüsst wird [BC 2, 7. Plut. Cic. 23]: alles Dinge, die von Sallust anders oder überhaupt nicht erzählt werden. Ganz besonders zu beachten ist, dass die Bemerkung bei Plutarch [Cic. 16] über die Verschuldung der Oligarchie durch Appian in derselben Weise erklärt wird, wie oben vermuthet wurde: Caesar und Catilina sind schwer verschuldet und zwar in Folge ihres ambitus.

Appian berichtet von den Schmähungen, die Catilina, als er bei den Wahlen von 64 unterlegen war, gegen Cicero ausstiess: er habe ihn homo nouos und inquilinus genannt. Wenn sich das nun auch allenfalls auf zwei Stellen Sallusts [23, 6. 31, 7] zurückführen lässt, so legt doch ein bestimmtes Zeugniss des Asconius [p. 84]: huic orationi (in toga candida) Ciceronis et Catilina et Antonius contumeliose responderunt, quod solum poterant, inuecti in nouitatem eius eine andere Erklärung näher, um so mehr als die appianische Erzählung dieser Stelle des Asconius sehr viel näher steht, als den beiden sallustischen. Es liegt hier bei Appian eins jener Details vor, von denen die plutarchische Darstellung wimmelt, das also ohne Unbequemlichkeit, auch ohne das directe Zeugniss Plutarchs, auf die plutarchische Ueberlieferung zurückgeleitet werden kann.

Zu einem sonderbaren Phantasiegemälde ist die Senatssitzung am 5. December umgestaltet. Die falsche Chronologie Plutarchs ist noch dadurch überboten, dass das Verhör und die Verurtheilung in ein und dieselbe Sitzung zusammengedrängt sind; ferner ist das in dem appianischen Geschichtsroman beliebte Motiv, dass die

<sup>1)</sup> Nach Cicero selbst [p. Sest. 121. in Pis. 6] geschah es durch Catulus im Senat. Livius erzählt von Camillus, dass er so genannt sei 1, 5, 49.

Senatssitzung durch Unruhen auf der Strasse unterbrochen wird - ich erinnere an die gänzlich unhistorische, aber sehr effectvolle Schilderung der ersten Sitzung nach dem Tode Caesars — auch Caesars sententia wird in derselben entstellten hier verwandt. Fassung gegeben wie bei Plutarch [Cic. 21. Caes. 7. Cat. 23], aber er theilt hier das Odium oder die Ehre, wie man will, mit Ti. Claudius Nero. Während dieser nämlich, nach Sallust [50, 4], nur einen Aufschub der Berathung verlangte, bis die den Senat umgebenden Wachen verstärkt wären,1) beantragt er bei Appian dasselbe wie Caesar noch vor diesem, und Caesar führt in seiner sententia nur den Modus der Haft, der die Verschworenen unterworfen werden sollen, näher aus. Sollten die Vorfahren der beiden ersten Kaiser so ganz zufällig von diesem Romanschreiber zusammengestellt sein? Ein weiterer Unterschied von der plutarchischen Darstellung ist der, dass Cicero den Vorschlag Catos energisch unterstützt; das hängt jedenfalls mit der Erzählung von Ciceros Verbannung zusammen.

Die appianische Darstellung ist ein Roman, aber ein Roman mit derselben politischen Tendenz, die die ganze Erzählung der Bürgerkriege, von der gracchischen Revolution an, beherrscht und einen der vielen sicheren Beweise bildet, dass ein und derselbe Gewährsmann hier sein Wesen treibt. Es soll nämlich der geschichtliche Beweis dafür geliefert werden, dass die Republik verloren war, wie ich aus manchen Anzeichen schliesse, in bestimmtem Gegensatz zu Livius: 2) darum ist Sallust diesem Schriftsteller so sympathisch. Aber die Alleinherrscher, Sulla, Caesar, Augustus, haben nach der Herrschaft gestrebt, nicht um den Staat zu retten, sondern aus rein egoistischen Motiven; erst nachträglich stellte sich heraus, dass die Monarchie ein nothwendiges und das kleinste Uebel war. Eine hohe geistige Bedeutung und eine erstaunliche Frechheit der Combination und Erfindung zeichnen diesen Schriftsteller aus und treten überall in gleichem Maass hervor.

Die beiden Fragmente Diodors [40, 5 u. 5<sup>a</sup>] zeigen eine sehr

<sup>1)</sup> Man war wirklich in Sorge, vgl. Cic. Cat. 4, 14 iaciuntur enim uoces, quae perueniunt ad auris meas, eorum qui uereri uidentur ut habeam satis praesidi ad ea quae uos statueritis hodierno die, transigenda.

<sup>2)</sup> Mit dem livianischen Urtheil über die catilinarische Verschwörung [Dio 37, 42, 1] vgl. App. BC 2, 7 ὧδε μὲν ἡ Κατιλίνα ἐπανάστασις παρ' ὀλίγον ἐς ἔσχατον ἐλθοῦσα κινδύνου τῆι πόλει διελύετο.

lebhaste, aus Romanmotiven und Richtigem sonderbar gemischte Darstellung. Wie bei Appian das Attentat aus Cicero mit dem Plan des Lentulus verschmolzen ist, so scheint es, dass hier der Plan Catilinas, den Senat zu ermorden, mit dem Plan des Lentulus, an den Saturnalien loszuschlagen, combinirt ist. Als richtiges Frauenzimmer denuncirt Fulvia ihre Entdeckung nicht Cicero direct, sondern der Terentia, die also auch hier eine wichtige Rolle spielt: das war römischer Salonklatsch. Dagegen ist die Sitzung des 8. November vortrefflich geschildert; nur ist für die von Cicero [Cat. 1, 21] genannten P. Sestius und M. Marcellus der optimatische Heros Catulus eingesetzt. Mehr lässt sich nicht sagen.

Sueton lässt sich nicht analysiren. Er will nicht Historiker sein, sondern Philologe, Grammatiker, wie die Alten sagen, der die besten und interessantesten Nachrichten sorgfältig zusammenliest und zur Benutzung vorsetzt. Hier aber kam es darauf an zu zeigen, dass antike Historiker nur der versteht, der sich bemüht, ihre Technik und ihr Verhältniss zu ihren Vorlagen zu verstehen. Giessen.

EDUARD SCHWARTZ.

<sup>1)</sup> Cic. Cal. 1, 7.

<sup>2)</sup> Vgl. Cic. Cat. 3, 7 non ille nobis Saturnalia constituisset.

<sup>3)</sup> Natürlich ist Λουτάτιον Κόιντον Κάτλον zu lesen. Der solgende Satz ist so herzustellen: μιᾶι δὰ φωνῆι πάντων ἀναβοησάντων μὴ δοκεῖν καὶ δυσχεραινόντων ἐπὶ τωι ἡηθέντι, πάλιν (στραφείς) [ἐπὶ τωι πάλιν ἡηθέντι cod.] ἐπὶ τὸν Κατιλίναν ἐφησε κτλ.

## POPULARKLAGEN MIT DELATORENPRAEMIEN NACH GRIECHISCHEM RECHT.

In den Gesetzen des Platon, die uns eine theoretische Abhandlung über griechisches Recht ersetzen müssen, findet sich vielfach ausgesprochen der Grundsatz, dass die einzelnen Bürger, jeder von selbst, mitwirken müssen zum Schutz der Gesetze und dass sie dazu ermuntert werden sollen durch materielle Vortheile, die ihnen versprochen werden. Oder, juristisch gesprochen, es wird die Popularklage nicht nur erlaubt, sondern auch durch die für den Kläger ausgesetzten Prämien gefordert. Einige Beispiele mögen dies erläutern.

Am Schluss des platonischen Grundgesetzes über die Grösse der κληροι heisst es (p. 745 A) ἐὰν δέ τις ἀπειθή τούτφ τῷ νόμω, φανεί μεν δ βουλόμενος επί τοις ημίσεσι, δ δε δφλών άλλο τοσούτον μέρος αποτίσει της αύτου κτήσεως, τα δ' ήμίσεα τῶν Θεῶν. In den Vorschriften über das Blutrecht findet sich die Bestimmung (p. 868 B), dass, falls der Mörder schuldbesleckt auf dem Markte und in den Heiligthümern sich zeigt, jeder beliebige die Pflicht hat, die Verwandten des Ermordeten, welche dies zulassen, und den Mörder vor Gericht zu ziehen und nach erfolgter Verurtheilung die ganze Strafsumme für sich zu behalten (τὸ δὲ ἔχτισμα αὐτὸς αὑτῷ χομιζέσθω κατὰ τὸν νόμον). Jeder welcher sieht, wie ein Fund aufgehoben wird, soll davon sofort Anzeige machen. Ist der μηνύσας ein Sklave, so soll er zur Belohnung die Freiheit erhalten, unterlässt er aber die Anzeige, so trifft ihn die Todesstrafe; ist er dagegen ein freier Mann, δόξαν άφετης κεκτήσθω, μη μηνύσας δὲ κακίας (p. 914 A). Für die Anzeige und gerichtliche Verfolgung der xáxwoig eines Waisenkindes erbält der Kläger die Hälfte der von dem Verurtheilten zu erlegenden Strafsumme (τὸ δ' ήμισυ τοῦ καταδικασαμένου τὴν δίκην εc. γιγνέσθω p. 928 C). Aehnlich soll es sein bei der κάκωσις γο-Hermes XXXII.

νέων, wo die Verpslichtung besteht, dass jeder Freie Anzeige erstatten muss ἢ κακὸς ἔστω καὶ ὑπόδικος τῷ ἐθέλοντι βλάβης. Ist der Denunciant aber ein Sklave, so soll er die Freiheit erlangen (p. 932 D). Auch im gewöhnlichen Marktverkehr wurde für den Verkauf einer gefälschten Waare die Popularklage und eine Art Delatorenprämie angeordnet, weil dadurch das öffentliche Interesse geschädigt wurde (p. 917 C).

Wie so viele andere, so entspricht auch diese Forderung des Platon dem Studium des bestehenden griechischen Rechts. Den Commentar zu diesen Stellen liefert aber nicht etwa allein das attische Recht, sondern auch das Recht zahlreicher anderer griechischer Staaten. Doch findet man weder bei den Erklärern des Platon, noch in den Büchern über attisches Recht hierüber ein Wort.<sup>1</sup>)

Naturgemäss beginnen wir die Darstellung der Rechtssitte mit dem attischen Recht, als dem uns am besten bekannten.

Für den allgemeinen Begriff "Denuntiation" kennt das attische Recht vier termini, nämlich  $\mu\eta\nu\sigma\iota\varsigma$ ,  $\varphi\acute{\alpha}\sigma\iota\varsigma$ ,  $\check{\epsilon}\nu\delta\epsilon\iota\xi\iota\varsigma$  und  $\epsilon\dot{\iota}\sigma$ - $\alpha\gamma\gamma\epsilon\lambda\dot{\iota}\alpha$ .

Der allgemeinste Ausdruck ist  $\mu\eta\nu\nu\sigma\iota\varsigma$ , was die blosse Denutiation d. h. die Erstattung einer Anzeige mit dem Zwecke die Behörde zum Einschreiten zu veranlassen, bedeutet. Ueber die  $\mu\eta-\nu\nu\sigma\iota\varsigma$  ist zu vergleichen Lipsius im Att. Process S. 330 f. und Guggenheim Die Bedeutung der Folterung im Attischen Process S. 5 f. Es liegt im Wesen der  $\mu\eta\nu\nu\sigma\iota\varsigma$ , die Jeder, zu welchem Stande er auch gehörte, selbst Schutzverwandte, Fremde und Sklaven anstellen konnten, dass für sie sehr häufig Belohnungen ertheilt wurden. Doch bleibt es ungewiss, ob die Delatorenprämie bei der  $\mu\eta\nu\nu\sigma\iota\varsigma$  eine gesetzmässige oder eine ausserordentliche war.

In einem viel engeren Sinne wird  $\varphi \acute{\alpha} \sigma \iota \varsigma$  gebraucht. Es bezeichnet die Schriftklage in einer ganz bestimmten Kategorie von Vergehen, die sich auf finanzielle Interessen des Staates oder solche Personen beziehen, welche wie Waisen oder Unmündige ihren Vormündern gegenüber des öffentlichen Schutzes bedurften.<sup>2</sup>). Hauptmerkmal der  $\varphi \acute{\alpha} \sigma \iota \varsigma$  im Gegensatz zur  $\mu \acute{\eta} \nu \nu \sigma \iota \varsigma$  ist, dass der  $\varphi \alpha \acute{\iota} \nu \omega \nu$  nicht nur eine Anzeige erstattet, sondern verpflichtet ist, selbst

<sup>1)</sup> Allensalls sind hier zu nennen Guggenheim Die Bedeutung der Folterung im attischen Process S. 5 und Treuber Beiträge zur Geschichte der S. 36 A.

<sup>)</sup> S. Lipsius Att. Proc. 294 f. Thumser Staatsaltert. S. 551 f.

die Rolle des Anklägers durchzusühren ([Demosth.] g. Theocr. § 6). Demgemäss erhält er seine Prämie nicht schon für die gemachte Anzeige, sondern erst für die siegreich durchgesochtene Klage. Die Belohnung besteht in der Hälste des Geldwerthes, um den es sich bei der Klage handelt. Ein Gesetz, durch welches dies für alle Fälle der Phasis sestgesetzt würde, ist uns nicht erhalten. Doch wissen wir, dass im Falle der φάσις gegen Uebertretungen der Gesetze über Getreideeinsuhr und über Seedarlehen, die Prämie gesetzlich vorgesehen war (geg. Theokr. § 12). Dazu stimmt der Text des Gesetzes zum Schutze der Oelbäume,¹) denn die Klage gegen die Verletzer derselben ist auch eine Art der φάσις (v. Lipsius Att. Proz. 298). Ebenso wird in dem Fragment CIA. II 203\(^b\) v. 5—7 sestgesetzt: τῶν δὲ φανθέντ[ων τὸ μὲν ημισυ ἔστω] το[ῦ φ]ήναντος, τὸ δὲ ημισ[υ τοῦ δημοσίου], doch ist es leider nicht mehr möglich zu erkennen, um was es sich hier handelte.

Es ist wichtig zu sehen, wie auch zur Zeit des Hadrian noch die alte Einrichtung besteht, wenn auch die termini sich in ihrer Bedeutung nicht mehr so scharf scheiden. In seinem Oelgesetz nämlich (CIA. III 38) heisst es über die Anzeige von Contravenienten: (v. 49) ἐὰν δὲ τῶν ἐχ τοῦ πλοίου τις μηνύση, ἐπάναγκες ὁ στρατηγὸς τῆ ἑξῆς ἡμέρα βουλὴν ἀθροισάτω, εἰ δὲ ὑπὲρ τοὺς ν΄ ἀμφορεῖς εἴη τὸ μεμηνυμένον, ἐχχλησίαν καὶ διδόσθω τῷ ἐλέγξαντι τὸ ἡμισυ und ähnlich vorher v. 29 τὸ δὲ ἡμισυ ὁ μη]νύσας λαμβανέτω. Denn wenn auch der Denuntiant zuerst μηνύσας, dann ἐλέγξας genannt ist, so handelt es sich doch der Sache nach um eine φάσις.

Eine Anwendung der speciell attischen φάσις auf das neu zu schaffende Bundesrecht im zweiten attischen Seebund werden wir schliesslich erkennen in der Bestimmung der Bundesurkunde Ditt. Syll. 63 v. 41 sq.: dort wird es dem Athener verboten auf bundesgenössischem Gebiet Grundbesitz zu erwerben durch Kauf oder Beleihung von Kapitalien auf Hypothek, ἐὰν δέ τις ἀνῆται ἢ κτᾶται ἢ τι θῆται τρόπωι ὁτωιοῦν, ἐξείναι τῶι βουλομένωι τῶν συμμάχων φῆναι πρὸς τὸς συνέδρος τῶν συμμάχων. οἱ δὲ σύνεδροι ἀποδόμενοι ἀποδόντων τὸ μὲν ῆμισυ τῶι φήναντι, τὸ δὲ ἄ[λλο κοι]νὸν ἔστω τῶν συμμάχων.

<sup>1)</sup> Dem. c. Macart. § 71 δάν τις δλάαν Αθήνησι δξορύττη . . . δφειλέτω δέτω έκατὸν δραχμὰς τῷ δημοσίω τῆς δλάας έκάστης . . δφειλέτω δε καὶ τῷ ἰδιώτη τῷ ἐπεξιόντι έκατὸν δραχμὰς καθ' ἐκάστην δλάαν.

In allen diesen Fällen beträgt die Prämie die Hälfte der Sträsumme, doch scheint schon sehr srüh auch der Betrag von drei Vierteln dieser Summe gewährt zu sein, wenn anders wir in dem Decret, welches die Rechtsverhältnisse der attischen Kolonen in Hestiaea auf Euboea regelt und leider sehr verstümmelt ist, richtig ergänzen (CIA. I 28, 12 s.).

. . γ] ραφ[έσθω δ] ε δ βουλόμ[ενος πρός τοὺς . . . καὶ τὰ τρ]ία [μέρη] λαμβανέτω

. . πρυτανεία τιθέ]τω τοῦ [αύ]τοῦ μέρους τε . .

Dieselbe hohe Belohnung finden wir noch in dem weiteres Falle, wo eine Prämie für den Ankläger ausgesetzt ist, nämlich dem der ἀπογραφή, vgl. Lipsius Att. Proz. S. 312.

Auch eine Prämie von einem Drittel der Strassumme wurde gewährt in den Klagen zum Schutze der Encyapia d. h. gegen den Fremden, der eine attische Bürgerin geheiratet hat und gegen den Bürger, welcher eine Nichtbürgerin für seine Verwandte ausgiebt und sie als xúquos an einen Bürger verheiratet, vgl. Lipsius A. P. S. 443.

Nur kurz erwähnen wir die Evõetzes und die elocyyelia. Bei der ersteren sollte die Behörde durch die Klagschrift veranlasst werden, den Beklagten vorläusig in Hast zu nehmen oder von ihm Bürgen zu sordern, bei der letzteren Rath oder Volk selbst, entweder ein Urtheil auszusprechen oder das gerichtliche Versahren einzuleiten. Bei beiden ist eine Belohnung für den Kläger nicht nachweisbar.

Die nächsten Analogien zu diesen attischen Klagen finden wir auf der Insel Keos. In dem Vertrage nämlich, welchen die Städte dieser Insel um die Mitte des vierten Jahrhunderts mit Athen abschlossen, wegen der ausschliesslichen Exportation des keischen Röthels nach dieser Stadt, finden sich Belohnungen ausgesetzt für die Anzeige von Contraventionen. Der vielfach schwer zu ergänzende Wortlaut der Inschrift, CIA. II 546, ist von A. Pridik De Cei insulae rebus p. 107 ff. in glücklicher und fördernder Weise besprochen worden. Indem wir auf Pridik verweisen, heben wir nur das für uns Wichtige hervor. In den beiden Decreten der Städte Koressia und Iulis wird für die Anzeige einer Uebertretung der Bestimmungen des Vertrages eine Prämie im Betrage der Hälfte der Strafsumme ausgesetzt. Ist der Denuntiator ein Sklave, so erhält er die Freiheit und dazu, falls er ein Sklave der denun-

tiirten Exporteure ist, eine Belohnung, welche sich in Folge der v. 20 erhaltenen Worte  $\mu \acute{e} \varrho \eta \ \acute{e} \sigma \tau \omega \ \alpha \mathring{v} \tau \widetilde{\psi}$ , vor denen auf dem Stein noch deutlich ein a zu sehen ist, wohl am besten, auf drei Viertel der Strassumme, also [τὰ τρί]α μέρη ἔστω αὐτῷ ergänzen lässt. Die Anzeige kann entsprechend dem Streben der Athener, die Processe der Bundesgenossen möglichst nach Athen zu ziehen, sowohl in Keos wie in Athen erfolgen. Für beide Fälle sind genauere Bestimmungen getroffen, über welche Pridik S. 112 zu vergleichen ist. Höchst auffallend ist nun die Terminologie dieser Decrete. Die erste Erwähnung einer Anzeige steht v. 18  $\tau \tilde{\phi}$  dè φήναντι η ενδείξαντι, ebenso heisst es v. 21 εἶναι δὲ καὶ ἔφεσιν Αθήναζε καὶ τῷ φήναντι καὶ τῷ ἐνδείξαντι (über die Bedeutung von Epecur s. Pridik S. 109 f.) und v. 28 ist so gut wie sicher ergänzt:  $\tau \tilde{\psi}$  δὲ  $\phi \dot{\eta} \nu [\alpha \nu \tau \iota \ \dot{\eta}]$  ἐνδείξαντι εἶναι τὰ  $\dot{\eta}$ ]μίσεα. Daneben steht aber v. 19 έ $\alpha \nu$  δε δοῦλος  $\eta$  δ ενδείξας und v. 29 ể àr  $\delta$ è  $\delta$ o $\tilde{v}$ lo $\varsigma$   $\tilde{\eta}$   $\delta$   $\mu\eta v\dot{v}\sigma\alpha\varsigma$ . Daraus ergiebt sich zunächst, dass die Worte δ ἐνδείξας und δ μηνύσας völlig gleichbedeutend gebraucht sind in den beiden Städten. Nicht gleichbedeutend sind dagegen δ φήνας und δ ἐνδείξας, wie Pridik meint, denn sie werden ja durch  $\eta$  unterschieden (v. 18) und v. 20 einander gegenübergestellt. Das keische Recht scheint demnach beide Formen der Anzeige, die φάσις und ἔνδειξις, zu kennen, nur wird für den vorliegenden Fall ausdrücklich sestgesetzt, dass bei der Wichtigkeit der Sache die Anzeige in beiden Formen erfolgen durfte. Genauere Bestimmungen werden nur über die žvõeižis getroffen. Sie entspricht annähernd der attischen d. h. sie bestand in einer Anzeige an eine bestimmte Behörde, in Koressia die ἀστυνόμοι, in Iulis die προστάται, in Athen die ενδεκα nach der guten Ergänzung von Zeile 35 durch Pridik, welche die Sache vor das Gericht zu bringen hatte.

Es ist wichtig, an diesem Beispiele sestzustellen, dass schon im vierten Jahrhundert die Gerichtssprache eines Bundesstaates von Athen, die zweisellos nicht unbeeinslusst ist von der attischen, eine wesentliche Lockerung der Grenzen für die juristischen Begriffe zeigt. Wir werden uns daher nicht wundern, ähnliche Erscheinungen auch an anderen Orten zu treffen.

Von den weiteren Beispielen ist das älteste die lex sacra von Paros, vielleicht noch aus dem fünften Jahrhundert stammend (herausg. Arch.-epigr. Mittheil. XI 187 n. 2, vgl. ebenda XV 11. 110

und Athen. Mittheil. XV 75). Dort wird u. a. verboten das κόπτειν εν τῷ ἱερῷ mit der Bestimmung ἐὰν δέ τι]ς τι τούτων παριζίς, φηνάτ]ω ὁ θέλων πρὸς θεω[ροὺς καὶ σ]χέτω τὸ ῆμισυ. Hier besteht also die mit der Hälfte der Strassumme belohnte φάσις in der einsachen Denuntiation an die Behörde.

In ähnlichem Zusammenhange findet sich eine Belohnung sur φάσις in dem leider recht verstümmelten Gesetz über die Vermiethung der zu einem Tempel gehörigen Weiden durch die isqualitätel auf Ios (Ross, Inscr. Gr. inedit. 94 — Rangabé Ant. hell. 752). Es wird dort angeordnet, dass die isqualitätellen sollen von den Weideberechtigten. Wer sich innerhalb einer bestimmten Frist bei den κήqυκες der isqualitätel nicht als Berechtigter meldet, soll hundert Drachmen an die Staatskasse zahlen, φαίνειν [δὲ τ]ὸμ [βουλό]με[ν]ον πρὸς τοὺς ίεφοποιο[ὺς ἐπὶ τῷ] ἡμίσει.

Dagegen ist in dem Vertrage über die Verpachtung der Ländereien des Zeus Τεμενίτης in Minoa auf Amorgos') trotz des ganz ähnlichen Sachverhalts nicht von φάσις, sondern von ἔνδειξις die Rede. Niemand soll, so heisst es v. 35 ff., das Recht haben, Schafe auf dem Gebiete des τέμενος weiden zu lassen, sonst sollen die Schafe dem Gotte gehören, und zwar soll jeder beliebige die nöthige Anzeige an die ἐχχλησία machen dürfen, gegen Zusicherung der Hälfte (des Wertes der Schafe)?

Und am Schlusse (v. 50 f.) wird nach Festsetzung mehrfacher Geldstrafen für anderweitige Ueberschreitungen der Bestimmungen angeordnet, dass die νεωποΐαι die Eintreibung aller Strafsummen, die nach Austragung eventueller Streitigkeiten vor Gericht noch zu zahlen sind, verpachten 3) sollen oder selbst die Strafe erlegen; im letzteren Falle steht dem βουλόμενος das ἐνδειχνύειν an die ἐχχλησία zu.

<sup>1)</sup> Ath. Mitth. I 343 = Bullet. 16 (1892) p. 279 vgl. auch Recueil des inscript. jurid. grecq. p. 505 f.

<sup>2)</sup> Wenn auch der Wortlaut nicht ganz seststeht (ὅσα δ' αν ἀμφισ[βητήσηι τού]τ[ων], πωλούντων ταῦτα οἱ νεωποῖαι ἐν τ[ωῖ ἐνιαντῶι τῶι
πίστιν] ἀρίστην ποιοῦντι ἢ αὐτοὶ ἀποτινέτωσαν), 'so scheint doch sicher,
dass hier ein neues Beispiel von Verpschtung der Eintreibung von Strafgeldern vorliegt, welches hinzuzusügen ist dem von mir Das Griechische Vereinswesen S. 23 behandelten Falle von Olbia.

Neben diesen Fällen, die mehr den Charakter von Ausnahmebestimmungen tragen, sinden wir auf den griechischen Inseln mehrfach Delatorenprämien erwähnt in Sanctionsklauseln am Schlusse von Psephismen, welche eher den Schluss auf eine stehende Einrichtung gestatten. Hierher gehört das Ehrendecret von Thasos (CIG. 2161 — Bechtel, Inschriften des ionischen Dialects n. 72), an dem nichts hinzugesügt oder geändert werden soll, widrigenfalls der Thäter 1000 Statere an Apollo und ebensoviel an die Stadt zahlen soll, mit deren gerichtlicher Eintreibung die ἀπόλογοι betraut werden (δικασάσθων δὲ οἱ ἀπόλογοι). Versäumen sie es, so sollen sie selbst die Summe erlegen, und die Eintreibung wird ihren Amtsnachfolgern übertragen, δικασάσθω δὲ καὶ τῶν ἄλλων ὁ θέλων, καὶ ᾶν ὁ ἰδιώτης νικήση, μετεΐναι αὐτῷ τὸ ημισυ τῆς καταδίκης.

Weiter ist hier zu nennen das Psephisma von Astypalaia wegen Ausschreibung der πρόξενοι der Stadt (BCH. 16 (1892) 140 aus dem dritten bis zweiten Jahrhundert?). Mit der Aussertigung wird der γραμματεύς beaustragt, εὶ δέ κα μὴ ἀναγράφη κατὰ τὰ προγεγραμμένα ὁ γραμματεύς, ἀποτεισάτω δρ. ἑκατόν, φαινέτω δὲ ὁ χρήζων ἐπὶ τῷ ἡμίσει εἰς τοὺς λογιστάς.

Auch in zwei Bündnissverträgen von Kreta findet sich Aehnliches. In dem leider sehr schlecht erhaltenen Vertrag nämlich zwischen der Stadt Hierapytna und dem König Antigonos (Mus. Ital. III 605) ist für den Fall, dass Offiziere oder Soldaten es unternehmen, trotz des Vertrages gegen den König Kriegsdienste zu thun, die Bestimmung getroffen: v. 6 sq. ἀποτεισάτω ὁ μὲν ἁγεμών [δρ. μυρίας, ὁ δὲ στρατιώτης δρ.] 1000. ἐνδειχύεν δὲ [τὸν βωλόμενον]. . . καὶ ὅτ]αν ἐνδειχθῆι τὰ μὲν ῆμισσα [εἶναι τοῦ ἐνδείξαντος, τὰ δὲ ῆμι]σσα τᾶς πόλεως ἐξ ῆς αν ἦι ὁ [ἐνδείξας??].

Viel ausführlicher ist der Vertrag zwischen Hierapytna und Priansos aus dem Ende des zweiten Jahrhunderts (Cauer, Delectus 2, 119). Ich muss die ganze Stelle ausschreiben (v. 46 f.): εἰ δέ τις ἀδιχοίη τὰ συνχείμενα χοινῷ διαλύων ἢ χόσμος ἢ ἰδιώτας, ἐξέστω τῷ βωλομένψ διχάξασθαι ἐπὶ τῶ χοινῶ διχαστηρίω, τίμαμα ἐπιγραψαμένος τᾶς δίχας χατὰ τὸ ἀδίχημα, ὅ κά τις ἀδιχήση καὶ εἴ κα νικάση, λαβέτω τὸ τρίτον μέρος τᾶς δίχας δ διχαξάμενος, τὸ δὲ λοιπὸν ἔστω τᾶν πολέων.

Diese Worte eröffnen einen interessanten Einblick in das

öffentliche Recht von Kreta. Sie scheinen in ihrer so allgemeinen Fassung in Gegensatz zu treten zu allen bisher behandelten Fällen von Delatorenprämie, weil hier nicht ein Einzelverbot mit einer fest normirten Geldstrafe vorliegt, sondern weil der Kläger in jedem Falle die Schwere des Vergehens selbst abschätzen soll. Wird er nicht sehr willkürlich versahren? Die Erklärung für diese scheinbar sehr auffallende Bestimmung gibt der Zusammenhang, in welchem sie sich findet. Die beiden Städte Hierapytna und Priansos haben untereinander eine Reihe ganz bestimmter Abmachungen getroffen, die sich zunächst auf die Abschliessung von συναλλάγματα d. h. Rechtsgeschäften zwischen den beiderseitigen Bürgern bezogen, sodann auf die Rechtsverhältnisse des Depositums und andere Einzelheiten. Ueber alle diese Fälle gab es bestimmte Strafvorschriften in der Gesetzgebung beider Städte, auf welche sich der Vertrag wiederholt beruft (v. 17. 26. 28). Glaubte nun ein Bürger aus einer der beiden Städte in der Ausübung seiner durch den Vertrag gewährleisteten Rechte in einem der angeführten Fälle benachtheiligt zu sein, so konnte er auf Verletzung des Vertrages klagen und entnahm die Schätzung seiner Klage den in seiner Heimathstadt für den betreffenden Fall vorgesehenen Sätzen.') Nun war es recht und billig, dass eine solche Klage nicht, wie sonst bei iσοπολιτεία üblich, vor den Gerichten einer der beiden Städte ausgetragen wurde, sondern es war dafür die Bildung eines kombinirten gemeinschaftlichen Gerichtshofes, des zorvor dezastiquor, vorgesehen.2) Dieser besass natürlich Kenntniss von der Gesetzgebung beider Staaten und hatte nun die Klagforderung zu prüsen. Drang der Kläger durch mit seiner Klage, so bekam er den dritten Theil der Strassumme.<sup>3</sup>)

<sup>1)</sup> Auch in Athen war jede durch ἀπογραφή oder φάσις eingebrachte Klage schätzbar (Lipsius, Att. Proc. S. 226), aber da handelte es sich auch um greifbare Dinge.

<sup>2)</sup> Vgl. darüber: Ciccotti, Le institurioni pubbliche Cretesi II in den Studi e documenti di storia e diritto 1893 S. 94 s.

<sup>3)</sup> τὸ τρίτον μέρος τᾶς δίκας. Diese Stelle ist als Beleg für δίκη in der Bedeutung Geldstrase nachzutragen Att. Proc. S. 192 A. 3. Noch einen schönen Beleg habe ich mir aus Mylasa notirt. Contoleon Ανέκδοτοι Μεκρασιαναὶ ἐπιγραφαί I n. 38 v. 19. Καὶ μηθενὶ ἐξέστω καταλῦσαι τόδε τὸ [ψήφι]σμα, εἰ δὲ μὴ [ὁ καταλ]ίσας ἀποτεισάτω δίκ[ην εἰς τ]ὸν [ναὸν τοῦ Διὸς] Ὑ[α]ρ[β]εσυτῶν δραχμὰς τρισχιλίας.

Unsere Interpretation der schwierigen Inschrift tritt so in scharfen Gegensatz zu der von Szanto, Das griechische Bürgerrecht S. 89, gegebenen. Szanto ist der Meinung, dass die von uns besprochene Bestimmung: εἰ δέ τις ἀδικοίη τὰ συγκειμένα ποιν $\tilde{q}$  διαλύων  $\tilde{\eta}$  πόσμος  $\tilde{\eta}$  ίδιώτας κτέ. sich im Gegensatz zu den vorher abgemachten civilen Rechtsfällen auf die Kriminalgerichtsbarkeit beziehe, wundert sich nun, dass ,die erste der hierauf bezüglichen Bestimmungen dem Wortlaute nach nur auf Verbrechen sich zu erstrecken scheint, welche darauf abzielen, (die) bestehende(n) Vereinbarungen zu untergraben und bringt dies dann in Verbindung mit den folgenden Parapraphen über Beuterecht u. a. m., auf die wir hier nicht eingehen können. Schliesslich steigt ihm aber doch ein Zweisel auf (S. 90), ,ob der gemeinsame Gerichtshof, sei er ἔχχλητος πόλις oder gemischt, wirklich nur für Staatsverbrechen und nicht vielmehr auch für jeden Fall eines von dem Angehörigen des einen Staates dem des anderen zugefügten Unrechts in Geltung sein sollte. Grade das Letztere haben wir zu beweisen gesucht und können von Staatsverbrechen in dem oben abgedruckten Paragraphen nichts finden. Auch jetzt noch verdient aber die wichtige Inschrift eine eingehende Erklärung in grösserem Zusammenhang.

Diesen Beispielen kann ich ein neues hinzusügen von der Insel Mykonos. Ich verdanke dem Director des Münzkabinets zu Athen, Herrn Svoronos, der sich mit dem grössten Eiser mit der Geschichte dieser Insel, seiner Heimath, beschäftigt, die Abschrist von der unteren Hälste eines, wie ich glaube, recht wichtigen Dekrets, das aber leider bei dem schlechten Zustande seiner Erhaltung eine vollständige Lesung noch nicht ermöglicht hat. Nach der vorläusigen Mittheilung, die ich hier wegen meines Zusammenhanges von dem Stein machen muss, wird es mir hossentlich bald vergönnt sein, den Stein an Ort und Stelle selbst zu prüsen. Es ist der Schluss eines Ehrendekrets, welches auszugehen scheint von einer σύνοδος. Im Zusammenhang erhalten sind nur die letzten Zeilen, welche lauten:1)

<sup>1)</sup> Ich gebe diese Zeilen mit allem Vorbehalt lediglich nach zwei Abschriften des Herrn Svoronos. Der Stein ist so abgeschliffen durch den Gebrauch, dass Herr Svoronos einen ganzen Monat täglich gekommen ist, um eine neue Zeile zu entziffern.

ΓΡΟΣΟΔΟΥΣΤΗΣΔΕΑΝΑΓΟΡΕΥΣΕΩΣΕΓΙΜΕΛΕΙΘΗΝΑΙ ΕΓΙΜΕΛΩΣΓΑΝ

ΤΑΤΑΕΤΗΙΛΑΝΤΟΝΕΓΙΣΚΟΓΟΥΕΓΙΒΑΛΕΙΝΙΕΡΑΣΤΩΔΙ ΟΝΥΣΩΙΔΡΑΧΜΑΣ

ΑΤΤΙΚΑΣΕΚΑΤΟΝΚΑΙΕΙΝΑΙΓΡΑΞΙΜΑΓΑΝΤΙΤΩ ΙΕΙΣΑΓΓ ΕΙΛΑΝΤΙΘΑΣΛΤ ΜΕ

ΡΟΣΕΧΟΝΤΙΤΡΙΤΟΝΤΟΥΓΡΟΣΤΙΜΟΥΤΟΥΔΕΨΗΦΙΣΜΑ ΤΟΣΓΑΡΑΔΟΘΗΝΑι

ΤΟΥΔΕΤΟΑΝΤΙΓΡΑΦΟΝΤΩΙΤΗΣΒΟΥΛΗΣΓΡΑΜΜΑΤΕΙΚ ΑΙΚΑΤΑΤΑΞΑΙΕΙΣΚΙ

ΒΩΤΟΝΑΝΑΓΡΑΨΑΙΔΕΑΥΤΟΚΑΙΕΙΣΣΤΗΛΗΝΗΝΚΑΙΑΝΑ ΤΕΘΗΝΑΙΕΙΣΤΟ

## ΔΑΓΈΔΟΝΤΟΕΝΤΩΙΙΕΡΩΙ

V. 10. της δὲ ἀναγορεύσεως ἐπιμελειθηναι ἐπιμελως πάντα τὰ ἔτη(?), [ἐ]ὰν ⟨δὲ μὴ⟩ τὸν ἐπίσκοπο[ν] ἐπιβάλ-⟨λ⟩ειν [ερὰς τω[ι] Διονύσωι δραχμὰς Δττικὰς ἐκατόν, καὶ εἶναι πράξιμα παντὶ τῶι εἰσαγγείλαντι ΘΑΣ.. μέρος ἔχοντι τρίτον τοῦ προστίμου τοῦ δὲ ψηφίσματος παραδοθηναι τοῦδε τὸ ἀντίγραφον τῶι τῆς βουλῆς γραμματεῖ καὶ κατατάξαι εἰς κιβωτόν, ἀναγράψαι δὲ αὐτὸ καὶ εἰς στήλην, ῆν καὶ ἀνατεθηναι εἰς τὸ δάπεδον τὸ ἐν τῶι [ερῶι.

Hier bleibt noch vieles dunkel, aber es ergibt sich, dass der Denuntiator, der εἰσαγγείλας heisst, die Strassumme auch einzutreiben hat und dasur ein Drittel erhält.

Ganz für sich steht schliesslich die Sanktionsklausel in dem Dekret von Eretria, welches die Annahme einer Stiftung durch die Stadt regelt (Ἐφημ. ἀρχ. 1202 — Rangabé Ant. hell. 689). Es wird dort ein Verbot erlassen, die Stiftung zu anderen als den statutarischen Zwecken zu benutzen, und heisst dann (v. 56) εἰ δὲ μὴ ὅ τε γράψας ἢ ἐπερωτήσας ὀφειλέτω ἱερὰς τῆς ᾿Αρτέμιδος δρ. ἑξακισμυρίας καὶ ἐξέστω ἀπαγωγὴ κατ' αὐτοῦ τῷ βουλομένψ ἐπὶ τῷ τρίτψ μέρει πρὸς τοὺς ἄρχοντας, καὶ τὰ γραφέντα ἄκυρα ἔστω. Hier liegt nicht eigentlich eine Delatorenprämie vor, aber, da wir dieses Wort für das griechische Recht überhaupt im weitesten Sinne gebrauchen, und da die ἀπαγωγή, für welche hier die Prämie ausgesetzt wird, faktisch nur eine andere, sichere Form für die Denuntiation ist, so gehört auch dieser Fall in unseren Zusammenhang.

Können wir bei den bisher behandelten Fällen eine mehr

oder minder grosse Einwirkung des attischen Rechts voraussetzen, so treffen wir auf eine völlig selbständige Entwicklung in Delphi. Nach Vollendung der französischen Ausgrabungen und Veröffentlichung des neuen epigraphischen Materials wird es gewiss möglich sein, das interessante Amphiktyonen-Recht im Zusammenhang darzustellen, für heute muss die Bemerkung genügen, dass das heilige Recht von Delphi in hervorragender Weise auf den praktischen Schutz durch die Gläubigen angewiesen war. Bei der Anhäufung von so zahlreichen Werthgegenständen in den Schatzhäusern konnten Diebstähle nicht ausbleiben. Naturgemäss musste in diesem Falle die geistliche Behörde für die uńrvoig besonders dankbar sein. So sind uns denn auch drei Amphiktyonen-Dekrete erhalten, in welchen Belohnungen für solche Denuntiationen ertheilt werden.

In dem ersten Dekret für Satyros, Teisandros und Phainion (Bull. de corr. hell. 7, 413 = Jahrbücher f. klass. Philol. 1894, 517 aus dem Jahre des Archon Archiadas, über dessen Zeit s. Pomtow zu der Inschr.) werden deren Verdienste dahin gekennzeichnet, dass sie χρήματα τωι θεωι εμάνυσαν, α ήσαν εκ του ίερου απολωλότα από τοῦ αναθήματος τῶν Φωκέων καὶ ἐξήλεγξαν τοὺς ໂεροσυληκότας καὶ τά τε ἀπολωλότα ἐκ τοῦ ໂεροῦ ἀνέσωσαν καὶ τὰ ἄλλα  $\hat{\alpha}$  αὐτοὶ ἐκτημέν $[o\iota]$   $\hat{\eta}$ σαν οἱ ἱεροσυλήσαντες ίερὰ ἐγένοντο τῶι θεῶι. Sie hatten also nicht nur Anzeige erstattet, sondern auch vor Gericht die Anklage durchgeführt. Aehnlich heisst es in dem zweiten, um ein Jahr späteren Dekret für Sokrates und Alexeinides (Bull. 7, 410 - Jahrb. 1894, 520) ἐμήνυσαν ἱερὰ χρήματα τῶι θεῶι καὶ κρίναντες ἐπὶ τῶν ίερομνημόνων φανερά έποίησαν τὰ χρήματα καὶ ἐνέβαλον είς τὸ χιβώτιον χατάδιχον μυρίων στατήρων Ζήνωνα [τὸν]  $\sigma[v]\lambda\epsilon\alpha(?)$ 

Auch in dem dritten Dekret (Bull. 7, 424 = Jahrb. 1894, 532 aus der Herbstprytanie unter dem älteren Archon Peithagoras) handelt es sich um die Verfolgung eines ähnlichen Vergehens, doch war das Verfahren ein anderes. Die zu Ehrenden werden belohnt, weil sie ἐμφήναντες ἱερῶν χρημάτων τοὺς κατὰ πάντας τοὺς νόμους τοὺς ᾿Αμφικτυόνων καὶ τὰ δόγματ[α ἀδικήσα]ντας τὸν θεόν, γραψάμενοι ἱερὰν δίκαν ἔκριναν καὶ ἐξήλεγξαν καὶ κατεδίκασαν πάντα κατὰ τῶν ἀδικησάντων. Sie hatten also eine Art φάσις veranstaltet, dann eine förmliche γραφή

le 
ho lpha erhoben und in ihr die Verurtheilung der Beklagten herbeigeführt.

In allen drei Fällen besteht die Belohnung in der Verleihung der Privilegien der προδικία, ἀσφάλεια und ἐπιτιμά, dazu im dritten Fall noch der ἀσυλία καὶ πολέμου καὶ εἰρήνης καὶ τάλλα δσα καὶ τοῖς εὐεργετοῦσι τὸν Θεὸν καὶ τοὺς Αμφικτύονας. Vorauszusetzen ist als Grundlage dieser Denuntiationen eine Aufforderung hierzu von Seiten der Amphiktyonen, wie sie uns in ähnlicher Weise noch theilweise erhalten ist in dem Dekrete betreffend die Benutzung des heiligen Landes durch die Esqui Bóes und Intico (Bullet. 7, 429 aus dem Jahre 178 v. Chr.), wo es v. 28 heisst: εἰ δέ τις ἐπὶ . . . . . (nämlich: auf den abgegrenzten Bezirk τὰ ἰδιωτικά θρέμματα treibt) . . ε ἐξουσίαν ε[ίμεν τωι] θέλοντι, und wo zweisellos vor έξουσίαν der Begriff ,Anzeige erstatten' stand. Eine ähnliche Aufforderung finden wir schon ausgesprochen in dem Gesetze C. J. A. II 545 - Cauer Del.<sup>2</sup> 204 aus dem Jahre 380 v. Chr. Dort werden Verbote zum Schutze des heiligen Landes getroffen und von dem Uebertreter wird gesagt (ν. 24) αὶ δέ τις [παρβαίνοι . . , τοὶ ί]αρομνάμονες ζαμιούντων ότινί κα δικαίψ σφιν δοκή είμεν ἐπι[ζαμίψ, τὸ δ' ήμισυ τοῦ ξπιζαμίου έστω τῶν] καταγ[γελ]λόντων ποττὸς ἱαρομνάμονας. Doch scheint es sich hier um blosse Denuntiation zu handeln.

Dass aber die Belohnung des Popularklägers überhaupt in Delphi zu den uralten Rechtssitten gehört, beweist uns in schöner Weise das Statut der Phratrie der Labyaden (Bullet. 1895, 1 sq.), welches in Anlehnung an Bestimmungen der staatlichen Gesetzgebung entstanden sein wird. Dort heisst es am Ende einer Reihe von Bestimmungen über gerichtliche Verfolgung der Verletzung der Amtspflicht durch einen τάγος: (Col. C. v. 10) Ηόσ]τις δέ κα πὰς νόμον [τι] ποιέοντα τᾶι δίκαι hέληι, τὸ hήμισσον ἐχέτω. Τοὶ δὲ ταγοὶ τῶι καταγος ἐστι τὰν δίκαν ἐπιτελεόντων· αἰ δὲ μὴ, τὸ διπλον Εέκαστος ἀποτεισάτω, d. h. wer in einer Klage gegen einen der ταγοὶ wegen Verletzung des Statuts siegt, der soll die Hälfte der Strafsumme erhalten. Die ταγοί aber sollen jeden, der eine solche Anklage erheben will, zur Klage verstatten und ihm den zuständigen Gerichtshof, in diesem Falle also die ταγοί, versammeln.¹) Auch Col. A v. 38 wird die Popular-

<sup>1)</sup> Vgl. B 21. Ταῦτα δὲ τοὶ ταγοὶ ἐπιτελεόντων καὶ τῶι δεομένων συναγόντων τοὺς Λαβυάδας.

klage ausdrücklich erlaubt mit den Worten: δ δὲ χρήζων καταγορείν τῶν δεξαμένων ἐπὶ τῶν hυστέρων ταγῶν καταγορείτω ἐν τᾶι ἀλίαι.

Schliesslich findet sich die Popularklage als stehende Einrichtung in Delphi noch in den überaus zahlreichen Freilassungs-Zweifellos erfordert diese so gewaltig angewachsene Inschristen-Gattung eine juristische eingehende Bearbeitung. begnügen uns hier damit festzustellen, dass in den uns bekannten Fällen für den Popularkläger, über den Treuber, Beiträge zur Geschichte der Lykier S. 37 A, gehandelt hat, eine Prämie nicht angeordnet wird. Es ist dies um so bemerkenswerther, als in der Landschaft Phokis sonst in demselben Falle, nämlich wenn ein ordnungsmässig freigelassener wieder als Sklave in Anspruch genommen werden sollte, wie es scheint, regelmässig eine Delatorenprämie gewährt wurde. Belege haben wir aus Daulis, Stiris, Tithora, Hyampolis und Elatea. In Tithora kehrt in den sechs Freilassungsurkunden aus dem ersten Jahrhundert n. Chr. (Inscr. Gr. G. Sept. III 187-193), wenn auch mit mehrfachen stilistischen Abweichungen, immer die Formel wieder: μη καταδουλιξάτω δε αὐτὰν μηδείς κατὰ μηδένα τρόπον εἰ δε μή άποτεισάτω μνας τριάχοντα. Καὶ έξέστω προσταμέν τω θέλοντι Φωκέων καὶ τὸ μὲν ημισον ἔστω τοῦ θεοῦ, τὸ δὲ ημισον τοῦ προστάντος ἀνυπευθύνου ὄντος καὶ ἀζαμίου (192, 19 ff.). Die Schlussworte, für welche 189 steht τὸ δὲ ημισον τοῦ προστάντος χωρίς πάσας αἰτίας, sind wichtig, weil aus ihnen hervorgeht, dass in Tithora dem Delator die Praemie durch keinerlei Rechtsmittel streitig gemacht werden konnte. Fassung ähnlich ist die Formel in der Inschrift von Stiris I. G. G. S. III 42 vgl. n. 34. 36 und ebenso in der von Elatea I. G. G. S. III 120. Etwas abweichend heisst es ebenda n. 66 in der Urkunde von Daulis (v. 14 f.) εἰ δέ τις καταδουλίζοιτο, ἢ αὐτοὺς η τὰ ἐκ τούτων, τοὺς ἀνατεθεμένους ὑπὸ Κάλλωνος καὶ Δαμῶς, ἀποτεισάτω τᾶι Αθανᾶι καὶ τῶι προστάντι ὑπέρ τοὺς άνατεθεμένους καθ' ξκαστον άργυρίου μνᾶς δέκα, καὶ τὸ μὲν ημισον ἔσστω τᾶς 'Αθανᾶς, τὸ δὲ ήμισον ἔσστω τοῦ προστάντος. Bis in die Zeit des Traian hat sich eine ähnliche Formel erhalten in Hyampolis.1)

<sup>1)</sup> I. G. G. S. III 86 v. 13. εί δέ τις τοῦ προγεγραμμένου σώματος έφάψοιτο, ἀποτεισάτω τοῖς προγεγραμμένοις θεοῖς ἀργ·μνᾶς 30, καὶ τὸ μὲν

Besondere Beachtung verdienen diese Fälle von Delstorenpraemie noch deshalb, weil es sich bei den Freilassungsurkunden
nicht um staatliche Verfügungen handelt, aondern um privatrechtliche. Es entsteht daher die Frage, welche Rechtskraft sie besassen. Für Delphi ist die Antwort leicht. Die Urkunden gingen
zwar von Privaten aus, erhielten aber durch ihre Aufzeichnung an
öffentlichem Orte, die zweifellos im Auftrage der Behörde erfolgte,
und als Weihungen an die Gottheit einen durchaus öffentlich-rechtlichen Charakter. Aehnlich wird es in den übrigen phokischen
Orten gewesen sein, wenn auch die sechs Urkunden von Tithora
nicht an der Wand eines öffentlichen Gebäudes wie in Delphi,
sondern an der Basis einer natürlich ebenfalls an öffentlichem
Orte stehenden Statue eingemeisselt sind. Ausserdem liegt auch
bei diesen Klagen ein öffentliches Interesse vor.

Auch in anderen Staaten des griechischen Festlandes finden sich vereinzelte Beispiele von Delatorenpraemien. Das älteste bietet die bekannte tegeatische Bauinachrift aus dem Ende des dritten vorchristlichen Jahrhunderts (Hoffmann, Die griechischen Dialekte 1 n. 30). In diesem Gesetz wird u. a. verboten, dass sich mehr als zwei Unternehmer zur Ausführung eines Werkes vereinigen, und zwar bei einer Strafe von 50 Drachmen. Ueber ein solches Vergehen sollen richten die άλιασταί, λιμφαίνεν δὲ τὸμ βολόμενον ἐπὶ τοῦ ἡμίσσοι τᾶς ζαμίαν (v. 24). Der Terminus λιμφαίνειν im Sinne des attischen φαίνειν und davon abgeleitet λιμφανία — φάσις findet sich auch in dem Dekret des κοινόν der Hypoknemidischen Lokrer zu Gunsten der Thessaler (I. G. G. S. III 267).

Der Zeit nach ist etwa an nächster Stelle zu nennen die Mysterieninschrift von Andania aus dem Jahre 91 v. Chr. (Dittenberger, Syll. 388). Dort heisst es v. 78 μηθείς κοπτέτω έκ τοῦ ἱεροῦ τόπου · ἄν δέ τις άλῶι, ὁ μὲν δοῦλος μαστιγούσθω ὑπὸ τῶν ἱερῶν, ὁ δὲ ἐλεύθερος ἀποτεισάτω όσον κα οἱ ἱεροὶ ἐπικρίνωντι · ὁ δὲ ἐπιτυχών ἀγέτω αὐτοὺς ἐπὶ τοὺς ἱεροὺς καὶ

ημισον έσται των προγεγραμμένων θεών, τὸ δὲ ημισον τοῦ προστώντος αὐτᾶς ἐξέστω δὲ προστήγαι τω θέλοντι.

V. Tf. τὰ αὐτὰ δὲ καὶ τοῖς ἄλλοις Θεσσαλοῖς: εἰ δὲ τί[ς κα ἐκκόψη,
πεντ]ακατίους στατῆρας ἀποτεισάτω, ἐνφαινέτ[ω δὲ ὁ θέλων πὸτι τὰ]ψ
βουλὰν καθ' ὧν καὶ τὰς ἄλλας ἐνφανίας, καὶ ὑπόδικος [ἔστω ὅστις κ]α μὴ
τιθή, δέον αὐτόν.

λαμβανέτω τὸ ήμισυ. Wir haben also einen Fall von ἀπαγωγή mit Praemie ähnlich dem von Eretria.

Ebenfalls dem ersten vorchristlichen Jahrhundert gehört an das Dekret von  $\beta ov \lambda \dot{\eta}$  und  $\delta \bar{\eta} \mu o g$  der Stadt  $K o \varrho \acute{o} \pi \eta$  auf der Halbinsel Magnesia (Athen. Mittheil. 7, 74). Doch ist der Text der Inschrift leider nicht sicher herzustellen. Es handelt sich um die Neubepflanzung des Heiligthums des  $A \pi \acute{o} \lambda \lambda \omega v$   $K o \varrho o \pi a \bar{\iota} o g$  mit Bäumen und um das infolgedessen erlassene Verbot, dort die Bäume zu beschneiden und das Vieh der Weide wegen dort hinzutreiben. Dem  $\pi \varrho o \sigma a \gamma \gamma s i \lambda a g$  soll die Hälfte der Strassumme ausgezahlt werden.

Das späteste Beispiel der Delatorenpraemie auf griechischem Boden bietet die Stiftungsurkunde von Gytheion aus der Zeit der Divi Fratres (Le Bas n. 243°). Die Stifterin Φαίναα Βωμάτιον ordnet nämlich an, dass, wenn die ἄρχοντες oder σύνεδροι der Stadt, denen die Ausführung und die Aufsicht über die Stiftung anvertraut ist, die Zinsen der Summe nicht stiftungsgemäss verwenden, [ἐξέστω] τῷ βουλομένψ καὶ Ἑλλήνων καὶ Ῥωμαίων [κατηγορῆσαι τῆς όλι]γωρίας τῆς πόλεως ἐπὶ τοῦ δήμου [τῶν Λακεδαιμονίων, δεχο]μένων μὲν τῶν ἀρχόντων τὴν ἐπανγελί[αν ταύτην, τὸ δὲ ἀντίγ]ραφον διδόντος τοῦ κατηγόρου καὶ προθεσ[μίας ἡμέραν ὁρίζοντο]ς· μὴ δεχομένων δὲ ἙΚΚΟΛ-ΛΗΣΛΝΤΟ.. (hier muss die Bestrafung der ἄρχοντες angeordnet sein) κα]ὶ [τ]ὸ μὲν τέταρτον ἔστω μέρος.. [τῶν ὀ]κτα-κ[ισχιλίων διναρίων] τοῦ κατηγορήσαντος, ἐὰν ἐλ[ένξει]εν τὴ[ν

διασαφ[ουμένου τόπου.... [Bei der Korrektur sehe ich, dass M. Holleaux, Revue de philologie 1897, 182 soeben die vorstehende Inschrist ergänzt hat und zwar nach dem Vorgang von A. Reichl, Progr. des k. k. deutschen Obergymnasiums der Kleinseite in Prag, 1891.]

<sup>11)</sup> Man liesst etwa Folgendes:

7. 29. δόχθαι τῆι βουλῆι κ[αὶ τῶι δήμωι τὸν ἀεὶ] καθεσταμένον νεωκορεῖν ποιεῖν συμφανέ[ε . . . ἄπασι τοῖς π]αραγενομένοις εἰς τὸ μηθενὶ ἐξεῖναι τῶν [ἐν τῆι πόλει . .] οἰκούντων μηδὲ τῶν ἐνδημούντων ξένω[ν . . ἐν τῶι] διασαφουμένωι τόπωι μηδὲ κολούειν ὁμοίω[ς τὰ δένδρα μηδὲ ἄγειν τὰ θρέ]μματα νομῆς ἕνεκεν μηδὲ στάσεως εἰ [δὲ τις παρανομεῖ, ἀποτεισάτω τῆι] πόλει δραχμὰς Ϝ τ[οῦ] δὲ προσαγγεῖλαι [βουλομένου λαμβόνο]ντος τὸ ἤμισυ παραχρῆμα παρὰ τῶν ταμι[ῶν . ἐὰν δὲ μὴ δώσουσιν, ζημι]οῦσθαι ὑπὸ τῶν στρατηγῶν καὶ νομοφυλάκ[ων ἕκαστον δρα]χμὰς ἑκατόν, τοῦ δὲ θρέμματος ἀποτίνειν έκά[στου δραχμὰς . . . ἀναγραφῆν]αι δὲ τὰς προσαγγελίας τούτων πρὸς τοῦ

τῶν ἀρχόντων] ὁαθυμίαν, τὰ δὲ ἑξακισχίλια δινάρια τῆς πόλεως τῶν Λακεδαιμονίων. Hier soll also der Delator, sei er Grieche oder Römer,¹) eine Klagschrift einreichen und vor Gericht die Verurtheilung des Beklagten herbeiführen. Erst dann erhält er die Praemie im Betrage eines Viertels nicht der Strafsumme, sondern des gesammten Betrages des Stiftungskapitals. Höchst interessant ist es zu sehen, wie die Stifterin die municipale Eitelkeit geschickt benutzt, um die Ausführung ihres Willens zu sichera. Die Gerichtsbarkeit in Fragen der Stiftungsverletzung sollen nicht die Behörden von Gytheion haben, sondern der δῆμος von Sparta. Diesem soll auch das gesammte Kapital nach Abzug der Delatorenpraemie verfallen sein, falls man in Gytheion den Willen der Stifterin nicht gebührend ehrt.

Auch in den Griechenstädten Klein-Asiens finden sich einige Beispiele von Delatorenpraemien, freilich keines älter als die hellenistische Zeit.

In dem rechtlich sehr interessanten Dekret der Stadt Lampsakus, welches veranlasst wurde durch eine namhafte Geldstiftung zu Kultuszwecken (C. I. G. 3641) liest man v. 25—30 genaue Vorschriften über Feiertagsruhe, dann folgt für die Kontravenienten die Androhung einer Geldstrafe mit dem Zusatz: καταγγελλέτω δὲ ὁ βουλόμενος πρὸς τὸν ἱερὸν [σύλλογον?, τοῦ δὲ κ]α[ταδικασ] θέντος εἶναι τὸ μὲν ημισυ ἱερὸν τοῦ Λοκληπιοῦ, τὸ δὲ λοιπὸν τοῦ [καταγγέλλο]ντος. Also auch hier forderte man im öffentlichen Interesse zur Anzeige durch das Versprechen der Praemie heraus.

In dem Beschluss der Stadt Teos (Dittenberger, Syll. 349), der in ähnlicher Weise durch eine Stiftung veranlasst ist, erfahren wir noch mehr über die Einzelheiten des Verfahrens. Es heisst dort v. 51 sq. δφειλέτω δὲ καὶ τῆι πόλει ἕκαστος τῶν πρηξάντων τι παρὰ τόνδε τὸν νόμον περὶ τοῦ ἀργυρίου τοῦδε ἢ μὴ ποιούντων τὰ προστεταγμένα δραχμὰς μυρίας δικαστασθω δὲ ὁ βουλόμενος καὶ ἐν ἰδίαις δίκαις καὶ ἐν δημοσίαις καὶ μετὰ τοῦ λόγου τοῦ ἐπιμηνίου τὴν ἀπήγησιν καὶ ἐν καιρῶι ὧι ᾶν βούληται προθεσμίαι δὲ μηδὲ ἄλλωι τρόπωι μηθενὶ ἐξέστω τῶν δικῶν τούτων μηδεμίαν ἐγβαλεῖν δ δὲ άλισκόμενος ἐκτινέτω διπλάσιον, καὶ τὸ μὲν ῆμισυ ἔστω

<sup>1)</sup> Vgl. Mitteis, Reichsrecht und Volksrecht S. 76.

της πόλεως, ίερον Έρμου καὶ Ήρακλέους καὶ Μαυσών καὶ χαταχωριζέσθω είς τὸν λόγον τὸν προγογραμμένον, τὸ δὲ ημισυ τοῦ καταλαβόντος ἔστω. Man erkennt das Bestreben, Klagen wegen Verletzung des vorliegenden vouos unverzüglich zu erledigen. Eine solche Klage war ihrer Natur nach eine öffentliche, also den Vorschriften unterworfen, welche für Anstellung der δίμαι δημόσιαι galten. Um aber einer hieraus etwa entstehenden Verzögerung vorzubeugen, soll ausnahmsweise in diesem einen Falle auch eine Privatklage gestattet sein. Diese Bestimmung ist juristisch höchst interessant. Denn sie berührt nahe die für das Wesen der Popularklage bedeutsamste Frage, ob der Kläger aus eigenem Rechte klagt oder als Stellvertreter des Volkes auftritt (vgl. H. Paalzow, Zur Lehre von den romischen Popularklagen. Berlin 1889, Cap. III). Wir haben diese Frage für das griechische Recht überhaupt noch nicht aufgeworfen. Offenbar war man sich in Teos durchaus bewusst, dass der Kläger als Stellvertreter des Staates klagt. In öffentligher Volksversammlung mussten allmonatlich die vouleus Rechenschaft legen über die von ihnen verwalteten Gelder, i) also auch über die Stiftungsgelder, bei dieser Gelegenheit soll man solch eine Klage anbringen und auch sonst, wann man will. Und als eine dopeoole olun galt die Klage grundsätzlich, wie noch die weiteren Werte rog de neageig subδεχών τούτων έπιπελείσωσαν οἱ εὖθυνοε καθάπες καὶ τῷν ällur var squestor serar (r. 58) dentlich beweisen. Wenp man dem Kläger daneben gestattet, auch žu išiaug disaug zu klagen, wobsi die nethwendige Voraussetzung ist, dass er in diesem Falle aus eigenem Recht klagt, weil er sich in seiner Eigenschaft als Bürger persönlich beleidigt fühlt, durch die Verletzung des für das staatliche Unterrichtswesen wichtigen Grundgesetzes, so ist dies durchaus die Ausnahme und wird nicht weiter ausgeführt.

Auch darin werden diese Klagen als Ausnahmen behandelt, dass auf sie die  $\pi \rho \sigma \mathcal{F} \varepsilon \mu l \alpha$ , die Verjährung, oder andere Mittel um sie ungültig zu machen, keine Anwendung finden.

Alles in allem genommen, haben wir es hier mit einer Ausnahmebestimmung zu thun, die zwar am Ende des Gesetzes in einem bestimmten Falle wiederholt wird, uns aber nicht berechtigt,

<sup>1)</sup> So erklärt Mittanberger die Worte μετά κου λόγου σου έπιμηνίου την ἀπήγησιν.

in der Popularklage mit Delatorenpraemie eine ständige Einrichtung des teischen Rechts zu sehen.1)

Auch das dritte Beispiel aus der Stadt Aphrodisias findet sich in ähnlichem Zusammenhange. Auch hier ist es eine durch einen Mitbürger gemachte Stiftung, welche im ersten nachchristlichen Jahrhundert das Decret<sup>2</sup>) veranlasst, in dessen Sanctionsclausel wir lesen: ἐὰν δέ τις τῶν ὀφειλόντων πρᾶξαι τὸ ἀργύριον μὴ πράξη ἢ μὴ ποήσηται τὴν διάδοσιν ὡς προγέγραπται, ἀποτεισάτω ἱερὰ Αφροδείτη δή. τρισχείλια ἃ καὶ πράσσεσθαι ἐπάνανκες ὑπὸ τοῦ βουλομένου τῶν πολιτῶν ἐκὶ τρίτω μέρει.

Neben diese drei vereinzelten Beispiele, welche denen anderer Gegenden Griechenlands durchaus analog sind, stellt sich nun noch die im wesentlichen Klein-Asien eigenthümliche gewaltig grosse Anzahl der Delatorenpraemien in den Grabinschriften, über welche hier einige Worte zu sagen sind, obgleich sie schon eine kleine Literatur hervorgerufen haben. Zu vergleichen ist über sie zuletzt: Mitteis, Reichsrecht und Volksrecht, S. 410 und J. Merke in der Festgabe der Göttinger Juristen-Fakultät für Jhering, S. 80 f.

Grundsätzlich von den bisher behandelten Delatorenpraemies zu scheiden sind sie deshalb, weil sie ohne Ausnahme nicht is öffentlichen Urkunden sich finden, sondern in Verfügungen, die von Privaten ausgehen. Aus diesem Grunde in ihnen eine speciel lykische Einrichtung zu sehen, dazu liegt durchaus kein Grund vor, wenn man die sonstige Verbreitung der Rechtssitte in Griechenland übersieht und bedenkt, dass die ältesten lykischen Inschriften in

<sup>1)</sup> Auf diesen Gedanken könnten führen die Worte von Lipsins Att. Proc. 840 A. 210 "Für isopovila galt in Teos keine Verjährung" mit Citirung unserer Stelle. Lipsius sieht demnach in der ganzen oben abgedruckten Bestimmung über den Klageweg nur eine Ausführung der in der Inschrift unmittelbar vorhergehenden Worte (v. 50) mai sversleisen mars ausst 
<sup>2)</sup> Le Bas 1611 — Atth. Mittheil. V (1880) 340 (Neue Abschrift diess Stückes der Inschrift mit zwei unwesentlichen Varianten.)

griechischer Sprache, in denen sie auftritt, aus dem dritten Jahrhundert v. Chr. stammen. Für uns sind sie vielmehr in ihrer Gesammtheit werthvolle Zeugnisse für die Verbreitung der Rechtssitte und die Geschichte der griechischen Rechtssprache, und wir heben deshalb aus der grossen Menge der Inschriften nur die verschiedenen Typen hervor, zu denen die nicht angeführten Citate bei Treuber, Beiträge zur Geschichte der Lykier, S. 18 zu finden sind.

In der ältesten der in Betracht kommenden Inschriften, der von Pinara, lautet die Schlussformel: προσαποτεισάτω (sc. der Grabschänder) τάλαντον άργυρίου καὶ ἐξέστω τῷ βουλομένψ ἐγδικάζεσθαι περὶ τούτων. Die drei nächstältesten zeigen jede eine andere Formel, nämlich τῆς προσανγελίας οὖσης παντὶ τῷ βουλομένψ ἐπὶ τῷ ἡμίσει καθάπερ ἐγ δίκης, τῆς πράξεως οὖσης παντὶ τῷ βουλομένψ ἐπὶ τῷ ἡμίσει und τῆς πράξεως καὶ προσανγελίας οὖσης παντὶ τῷ βουλομένψ ἐπὶ τῷ ἡμίσει. Also zuerst Popularklage ohne Praemie, dann Praemie für blosse Denuntiation, Praemie für vollzogene Eintreibung der Strafsumme und schliesslich genauer für Delation und darauf folgende Eintreibung der Strafe.

Dann seien erwähnt die zahlreich belegten jüngeren Formen wie: ὧν (sc. von der Strassumme) ὁ ἐλέγξας λήμψεται τὸ τρίτον οder τοῦ ἐνδειχνυμένου τὸ τρίτον λαμβάνοντος oder εἰσαγγέλλοντος τοῦ βουλομένου ἐπὶ τῷ τρίτῳ μέρει oder τῆς ἰσανγελίας οὖσης παντὶ τῷ βουλομένῳ ἐπὶ τῷ ἡμίσει (Myra, Journal of hellen. stud. X (1889) 84 n. 28) oder ἐπὶ τῷ τὸν ἐλένξαντα λαβεῖν τὸ τρίτον oder οὖσης τῆς κατηγορίας παντὶ τῷ βουλομένῳ ἐπὶ τῷ τρίτῳ μέρει τοῦ χρήματος oder ἐξουσίαν ἔχοντος τῶ βουλομένω ἐπὶ τῷ ἡμίσει (Myra, Reisen in Lykien, I 30) oder ἐξουσίας οὖσης παντὶ τῷ βουλομένω ἐλένχειν ἐπὶ τῷ ἡμίσει (Reisen, II 9 n. 16) oder τῆς πράξεως οὖσης τῷ ἐλέν-ξαντι ἐπὶ τῷ ἡμίσει μέρει (ebenda n. 18).

Man sieht, die uns bekannten Termini wechseln in bunter Folge. Man achtet nicht mehr auf die Bedeutungsunterschiede. Bald heisst der Popularkläger ἐγδικάζόμενος, ἐλένξας, ἑλών, bald nur προσαγγέλλων, εἰσαγγέλλων, ἐνδεικνύμενος, d. h. Denuntiant. Doch soll damit nicht gesagt sein, dass der Rechtsweg überall derselbe war. Genaueres darüber, an wen die Anzeige zu richten war, erfahren wir, so viel ich sehe, nur in einer Grabinschrift aus Antiphellos in Lykien (Bullet. de corr. hell. 1894, 326). Dort heisst

os: ἐἀν δέ τις θάψη (sc. āllor), άμαρτωλός ἔστω θεοίς χθυνίοις καὶ ἀφειλέτω ἐπιτίμιον τῆ πόλει τῆ Φελλειτών δραχμὰς μυρίος, προσαγγελλέτω δὲ τὰν θάψαντα ὁ ἀνεψιὸς ἐμὸς ἰπὶ τῷ ἡμίσει πρὸς τοψς λογιστάς. Die Klagderechtigung was aber hier auf den Kreis der Verwandten beschränkt.

Rhanfalls auf den Rechtswag henieht sich die in Grahechriften seltene Klausel καθάκες έκ δίκης, über welche in umfassender Weise gehandelt hat Mitteis, Reichsrecht und Volksrecht, S. 410. Den zwei ihm bekannten Beispielen fügte ein neues hinzu J. Merkel, Sepulkrahnulten, S. 37 A. 145 (vgl. auch Journal of hell. stud. 1895, 104 n. 9).

Nur ein einziges Mal wird im Anschluss an die Delaterenpraemie auf ausführlichere, an anderer Stelle getroffene Bestmmungen verwiesen in der merkwürdigen Inschrift von Patara:
Jeurnal of hell and. K (1889) 82 n. 35 v. 5 f. η τον παρά ταϋπ
ποιήσαντα δφαίλειν.. καὶ είναι άμωρνωλὸν καὶ τυμβωρύνου
δχοννος παννός τοῦ βουλομένου Ιξουσίαν προσανγάλλειν τὸν
τοιοῦτό τι ποιήσαντα ἐπὶ τῷ τὸ τρίτον τοῦ τειμήματος αὐτὸν
λαβεῖν, περὶ ὧν καὶ διὰ τῆς κεχρημα[τισ]μένης ὑπὸ τῆς Πόλλας οἰκονομίας ἐπὶ ἀρχιερίος τῶν Σεβαστῶν Γαίου Δικεννίου
Φρόντωνος τοῦ Φιλείνου, Περειτίου Θ΄, δηλοῦται. Οἰκονομία
muse hier wohl etwas wie schriftliche Anordnung, Urkunde bedeuten.

Die Betrachtung auch dieser griechischen Rechtseitte, wie se vieler anderer, können wir schliessen mit einem Ausblick auf des griechisch-aegyptische Recht, in welchem, wie schon Deisemun, Bibelstudien, S. 258 f. ausgeführt hat, sich ebenfalle Spuren vot Popularktagen mit Delatorenpraemien finden.

Göttingen.

ERICH ZIEBARTH.

## ZUR BERLINER PAPYRUSPUBLICATION II.

Im XXX. Jahrgang dieser Zeitschrift (S. 564) habe ich den ersten, nebst dem Anfang¹) vom zweiten Band der seit 1892 erscheinenden griechischen Papyrusurkunden der königlichen Museen zu Berlin einer Besprechung unterzogen. Seither sind von jenem zweiten Band sieben weitere Lieferungen mit einhundertvierundachtzig neuen Stücken zur Veröffentlichung gelangt und es dürste angemessen sein, auch über den Inhalt dieser sich Rechenschaft abzulegen. Dass mir hierin von fachgenössischer, d. h. juristischer Seite Niemand zuvorgekommen ist, empfinde ich mit Bedauern, und kann die relative oder absolute Gleichgiltigkeit, mit welcher dieses werthvolle Material aufgenommen wird, nur erklären mit den Störungen, welche die Umänderung des bürgerlichen Rechts in den normalen Lauf der civilistischen und rechtshistorischen Arbeit gebracht hat. — Auch angesichts der in den zwei letzten Jahren neu erschienenen Urkunden kann man nicht umhin, den energischen Fleiss der Herausgeber zu bewundern und zu rühmen. Nach wie vor sind dieselben der Methode treu geblieben, sich auf die Edition der neuen Texte zu beschränken und die Resultate ihrer daran sich knupfenden Untersuchungen selbständigen Abhandlungen vorzubehalten. Nach wie vor beschränken sie sich demnach auf das ihnen zur Zeit Erreichbare und rechnen zur endgiltigen Klarstellung des Materials auf die Mitwirkung des gelehrten Publikums. Leider wird auch diese nicht in allen, sondern nur in relativ wenigen Fallen im Stande sein, die Lücken, welche die Urkunden wie immer aufweisen, befriedigend zu erganzen. - Die Lückenhaftigkeit der Papyri tritt in diesen neuen Urkunden vielleicht noch mehr hervor, als in jenen des ersten Bandes; eine grosse Anzahl der interessantesten Stücke ist in einem Zustand überliesert, der jede conjecturale Herstellung derzeit ausschliesst. Dennoch ist die Resignation, welche

<sup>1)</sup> Heft 1-3, bis No. 472 reichend.

manche dem gegenüber an den Tag legen, keine gerechtfertigte; wenn Borghesi die Epigraphik bezeichnete als l'arte degli confronti, so kann mit gleichem Recht die Papyrusforschung sich der Hoffnung hingeben, dass bei Vergleichung neuen Materials viele jetzt hoffnungslos zerrissene Stücke sich wie von selbst ergänzen werden.

Natürlich enthalten die vorliegenden neuen Papyri vielsach nur Wiederholung dessen, was die alten gebracht hatten. Steuerprofessionen, Kauf-, Mieth- und Darlehensverträge, über die bereits mehrfach gehandelt worden ist, kehren auch hier wieder und sollen uns nicht weiter beschäftigen. Wichtiger sind einige neue Processacten und insbesondere einige in lateinischer Sprache abgesasste Acte der römischen Gesetzgebung.

I. Unter diesen letzteren beansprucht ein kaiserliches Edict, betreffend die Appellationsfristen, ein ganz hervorragendes Interesse. Dasselbe ist von Gradenwitz im zehnten Hest als Nr. 628 der Sammlung herausgegeben. Vollständig ist leider auch dieses nicht erhalten, sondern an sehr wesentlichen Stellen so zerstört, dass im Ganzen nicht sowohl eine Reconstruction, als höchstens eine freie Nachdichtung im Sinne Huschke's denkbar wäre, welche natürlich jeglichen Werthes entbehren würde. Dennoch scheint es mir nicht unmöglich, den von Gradenwitz hergestellten, durch einige Conjecturen von Mommsen vervollständigten Text mehrfach mit ziemlicher Wahrscheinlichkeit noch weiter zu ergänzen oder auch zu verbessern. Dass ich einen derartigen Versuch wagen darf, verdanke ich nicht sowohl eigener Betrachtung des Originals, auf welches ich bei einem kurzen Aufenthalt in der Sammlung nur einen flüchtigen Blick werfen konnte, als vielmehr der besonderen Freundlichkeit des Herrn Dr. Fritz Krebs, der durch leihweise Ueberlassung einer Photographie des Papyrus und vor Allem durch eigene Nachprüfung einiger von mir proponirten Lesungen am Original mir die nachstehenden Vorschläge ermöglicht hat.

Recto.

Col. 1.

Exemplum edicti.

In multis bene factis consultisque divi parentis mei id quoque iure nobis praedicandum pu[t]o [q]uod causas quae a[d] principalem

- notionem [vel] provocatae vel [rem]issae fuissen[t i]mposita qua-
- 5. dam nec[ess]itate a[dmitt]enda[s es]se pers[p]exsit, ne [aut] prob[i] \$\fo\$]mines
  - [c]onflitar[e]ntur dist]ina mora a]ut call[id]iores fructum ca]pere
  - [ali]quem p[rot]rahendo litem [aucu]paren[tu]r quod [t]um animadver-
  - ti]sset iam p[er] multo[s] annos ev[en]ire, et s[an]xit salub[ri]ter praesini-
  - t[is] tempr[ibus] intra que[·]um [ex p]rovinciis [a]d a[gend]um veni-
- 10. [...]nt utraéqu]e [perte[s] nec disce[de]rent priusqu[am] ad disceptan-
  - [du]m i . . . . ctis . . . . se . . . . [aut?] scirent fore u[t al]tera parte audi-
  - ta ser[v]aret[u]r sententia aut [sec]undum praesente]m pronunti[a]-
  - [retur; sin vero] neut[er] litiga[nti]em adfuisset, ex[cid]ere tum eas

I lin. 4 vel wahrscheinlich — lin. 7 [t]um: Gradenwitz ergänzt [c]um, wodurch, wie er selbst Note 8 zugiebt, das et sanxit aus jeder Construction herausfallt. Der Satzbau ist aber: . . . praedicandum puto, quod (divus parens meus).. causas admittendas esse perspexit — et sanxit. [Während der Drucklegung theilt mir die Redaction einen Vorschlag von Prof. Wissowa mit, wonach in lin. 13 statt des von mir ergänzten sin vero zu lesen wäre et si; dieses ware dann zu coordiniren mit et sanzit und es soll dann auch das Gradenwitz'sche cum in lin. 7 aufrecht erhalten werden] - lin. 10 veni[..]nt. G. ergänzt veni[re]nt; ich selbst wollte ursprünglich die Ergänzung intra quae [c]um ex provinciis ad agendum veni[sse]nt nec discederent in den Text aufnehmen, wobei ich bemerke, dass veni[sse]nt mit den Raumverhältnissen besser übereinstimmen dürfte als veni[re]nt. Der philologischen Autorität der Herausgeber dieser Zeitschrift Rechnung tragend, welche an diesem Vorschlag aus sprachlichen Gründen Anstoss nehmen, habe ich den Text offen gelassen, möchte jedoch an dieser Stelle meine Conjectur der weiteren Discussion anheimstellen, wobei ich bemerke, dass ich dem nec (statt des zu erwartenden ne) der Sinn von "auch nicht" beilege. Ein anderer Vorschlag (von Wissowa) will: intra quae [t]um veni[re]nt nec discederent lin. 11: i..... ctis (unsicher) ... se ..... Der Sinn ist: die Parteien dürsen nicht eher weggehen, als sie sich zur Appellationsverhandlung gestellt haben. Vor scirent ist wohl aut zu ergänzen — lin. 13: G. liest pronuntia-

[lites ex or]dine cognitionu[m] offici nostri. E[t mee]rcuk
iam

15. [dudum id ob]tinedum fuit [cu]m [..] a presipte eius edi[c]ti satis super-

 $q[ue\ tempo]$ ris quasi conive[n]tibus nobis tra[ns]cocurrerint sc.  $e[t \ldots dex \ldots cs \ldots medi imis \ldots rento tempo]$ 

[retur....] neut[rum] litiga[nt]em adfuisse tex...ere tum eas [..... or]dine; das ist ganz unmöglich. Sicher ist adfuisset ex zu lesen und hat zwischen ex und ere der Stamm [ex]cid[ere] gestanden. Ebenso ist der Accusativ neut[rum] litiga[nt]em unmöglich, well das Zeitwert, welches diesen Accusativus cum Infinitivo regieren müsste, nirgends unternabringen ist. G. stützt sich effenbar auf das e in litig[ant]em, des allerdings unanfechtbar scheint; aber man wird bei einem Copisten, der zahlreiche Schreibsehler begangen hat [z. B. col. 1 lin. 4 notiorem corrigirt in notionem, lin. 9 tempribus; col. 2 lin. 1 et statt ut] und der wahrscheinlich des Lateinischen kaum kundig war, des Schreibsehler litigantiem statt litigantium ohne allzugrosse Kühnheit supponires dürsen — lin. 14. 15. Wie G. in der Anmerkung mittheilt, gehört zu col. 1

noch ein Stückchen id ob ,dessen Ort sich nicht hat bestimmen lassen'. Ich nehme an, dass dieses Stück zu lin. 14 und 15 gehört, und Herr Dr. Krebs findet dies durch Betrachtung des Originals bestätigt. Demaach ergiebt sich in lin. 15 [id ob]tinendum, in lin. 14 ein e, welches wohl aus einem ex herrührt, das durch excidere zegiert sein wird. Viel schwieriger ist der Schluss von lin. 14. Gradenwitz liest hier . . . offici nostri e[ . . .] . real scio iam. Das reul halte ich nach der Photographie für sicher, das Uehnge ist nicht bloss an sich unmöglich, sondern auch auf dem Papyrus, der übrigens an dieser Stelle heillos aussehen soll, nicht zu finden. Ich glaube auf dem Photogramm hinter reul zunächst ein e, dann allenfalls imm zu sehen; und würde wenngleich nur sehr schüchtern an et mehercule iam gedacht haben Aber abgesehen von dem sprachlichen Bedenken gegen eine so krästige Betherrung in einem officiellen Actenstück, welches Bedenken etwa durch Hinweis auf eine ähnliche Interjection im Schreiben desselben Kaisers bei Tac. Ann. 6, 6 zu beschwichtigen wäre, ist in der Lücke für t mehe wenig Platz; und ich müsste annehmen, dass etwa bloss t mee gestanden hat. Daher salve meberi lm Anfang von lin. 15 babe ich [dudum id ob]tinendum ergänzt; in der Mitte hinter fuit, liest Gradenwitz . . m . . . ra (r unsicher), und halt für möglich summa. Ich meine eum..a zu sehen und glaubte nach der Photographie oum [et] a ergänzen zu dürsen. Dabei bestimmte mich, dass in lin. 17 der erste Buchstabenrest, (denn mehr als ein Rest ist es nicht) den G. für ! hält, zu einem e zu gehören scheint; ich vermuthete also die Construction cum et — et — Allerdings hält Herr Dr. Krebs am Original das erste et für ausgeschlossen, während er die Möglichkeit des own anerkennt - lin. 16 habe ich temporis, lin. 17 et erganzt.

[pore . . . . . ]ia . . . . . . . . ation . . . . . . ]cont 20. . . . . . . . . . . . . . ]t sex menses [...] . . t[ran]salpinis [et transmarinis autem annum, qui nis[i] adfuerint vel [defensi fuerint . . . cum] querelae corum noscantur Col. II. sciant fore et (sic) stetur sentent[i]ae et acc[us]atores ad petendam poenam in re rogantur (sic). Sed queniam capitale[s] causae aliquid a[u]x[il]ium conctationis admittun[t, e]t accusatoribus et rei[s] in k[a]lia qu[i]dem 5. novem me nees dabuntur, i[ra]nealpinis audem et transmarins annus et sex menses intra quos nisi a . . adfuer[in]t fore iam nu[n]c sciant ut cu[m] prosecutoribus [.] eneant quod n[e]que grave n[e]que durum videri potes sic iis tam prol[i]xum tempus i[nd]ulserim, 10. et opinor qui aliqua di[gn]itate cens[eri po]ssunt tanto [....]i debent so[lli]citi [esse, u]t iis quae praecepta sunt ma[t]urato obsequantur, cu[m] praesentes reputent interesse hones talis suae, ut quam primum molestia careant. Appella ti ones vero quae ad magis-15. tratus et sacerdotia et alios honores pertinebunt

lin. 19 [d]edi? — lin. 21 G. ergänzt t[ran]salpinis [autem et transmarinis] a annum. Das alleinstehende a ist in diesem Zusammenhang unmöglich; es wird sich um die zweite Hälfte des m von autem handeln. Die erste ist abgerissen. — lin. 22 cum M.

habe[nt] formam tem[po]ris sui, set ea [q]aequae sunt

Il his. 1. Das erste et verschrieben für ut — lin. 2. in re rogantur ist sinnlos und der Indicativ auch grammatisch unmöglich. Ich vermuthe ein Abschreiberversehen an dem Original iure cogantur — lin. 3. Gr.: a. x. . ium; ich glaube, was Dr. Krebs bestätigt, die Reste des il noch zu sehen. Natürlich ist auxilium statt auxilii Schuld des Copisten — lin. 6. Das a um Ende könnte Gemination von dem folgenden adfuerint her sein — hin. 7—8: . . . eneant; Mommsen schlägt vor ut cum prosecutoribus veniant. Mommsen schreibt ein potent cum] — lin. 11. tanto sicher. Dann glaubt G. nach einer Lücke von circa 5 Buchstaben idere . . zu sehen. . Ich finde idebent; von Herrn Dr. Krebs für möglich erklärt. Vor i soll nach dem letztern ein unsicheres t, vielleicht et erscheinen. Der von mir gemachte Vorschlag tanto[pere li]t: wird von ihm nicht angenommen. — [Esse wit: ich hatte Bedenken, ob die Lücke dafür ausreicht; Herr Dr. Krebs hat dies bejuht — ita. 12. Gr. Nest praesentem; ich finde am Schluss nur ein s welches G. jedenfalls für die zweite fläthe eines beschädigten m ansieht.

er . . . . . . . rump . . . . . . umqu . . . . [a]d notion[em] copr . . . . . . . f . . . . ba.

Das Verso dieses Papyrus enthält ausser einem bis zur gänzlichen Unkenntlichkeit beschädigten Stück noch den Rest einer Verhandlung, in welcher ein Edict des Augustus über Veteranen-privilegien verlesen wird. Auf dieses soll hier nicht weiter eingegangen werden; es ist aber von Werth für die Zeitbestimmung des Recto, insofern es, wenngleich keineswegs logisch sicher, so doch nicht unwahrscheinlich ist, dass die Verlesung dieses Edicts durch dessen relative Neuheit bedingt war, so dass das Verso und dann wohl auch das Recto in die frühe Kaiserzeit fällt. Dann wäre der Herrscher, der das im letzteren enthaltene Edict erlässt, zwar wohl nicht Augustus selbst, weil dieser seinem parens Iulius Caesar eine principalis notio (col. 1 lin. 2) schwerlich beilegen konnte, wohl aber wahrscheinlich Tiberius; an einen seiner nächsten Nachfolger kann wegen des divus parens und des Eulogiums in lin. 1 nicht gedacht werden.

Das Edict bezieht sich auf eine ältere von dem divus parens des Edicenten herrührende Verfügung, und es scheint bestimmt, derselben die bisher sehr mangelhafte Befolgung zu sichern; wenigstens so viel wird man aus den wenngleich nicht ganz sicheren Worten col. 1 lin. 14 f. herauslesen können: Iam (?) [dudum id ob]tinendum fuit, cum .. a prescripto edicti satis super[que tempo]ris quasi conive[n]tibus nobis tra[ns]cocurrerit. Wenn ich das Erhaltene recht deute, so erstreckt sich das Referat über den bisherigen Rechtszustand in col. I von Anfang bis lin. 14; von da an beginnt, wie ich glaube mit E[t] eingeleitet, die Dispositive des neuen Erlasses.

a) Der Inhalt des älteren Edicts war dieser. Es wurde für Fälle, wo Rechtsstreitigkeiten im Wege der Provocation oder Remission zur Entscheidung des Kaisers verstellt worden waren, eine Frist festgesetzt, innerhalb welcher beide Theile sich zur Verhandlung vor der kaiserlichen Instanz zu stellen hatten. Eine solche Frist kann nach dem unzweideutigen Sinne der betreffenden

<sup>1)</sup> Bekanntlich ist die Bezeichnung princeps für den Kaiser erst in der Augusteischen Zeit ausgekommen. Dass Augustus sie rückwärts auf Iulius Caesar ausdehnte, ist bei der sonstigen Correctheit dieses Kaisers kaum wahrscheinlich.

Worte vordem überhaupt nicht bestanden haben; und es begreist sich dies sehr wohl, wenn das Edict der frühesten Kaiserzeit angehort, da es sich dann eben um einen neu aufkommenden, der näheren Regelung erst bedürstigen Rechtszug handelte. — Am wichtigsten ist nun festzustellen, auf was für Rechtssachen und Apellationen 1) das altere Edict sich bezog und hier ergiebt sich als bestimmtes Resultat: es handelte von Criminalappellationen, vielleicht auch, worauf ein Schlusspassus hindeuten könnte (col. 2, lin. 14 f.) von Appellation gegen die Uebertragung von honores und sacerdotia, die ganz gewöhnlich an den Kaiser ging; aber es berührte nicht die Appellation in Civilsachen. Das letztere geht mit unbedingter Sicherheit daraus hervor, dass es in dem uns vorliegenden Nachtragsedict col. 2, lin. 1 u. 2 heisst, es soll unter gewissen Voraussetzungen die erstinstanzliche Verfügung aufrecht erhalten werden und sodann die Folge sein, dass accusatores ad petendam poenam in re rogantur [iure cogantur?]; damit harmonirt dann auch eine sofort nachfolgende Specialverfügung bezüglich der capitales causae (lin. 2-5).

Die Thatsache, dass das Verfahren in Criminalsachen, nicht aber jenes in den civilen näher geregelt wird, ist auf den ersten Blick sehr überraschend und man ist leicht geneigt hiefür tiefere, in der Entwickelungsgeschichte der Civilappellation liegende Gründe suchen zu wollen. Bei näherem Zusehen aber erklärt sie sich auf eine ganz einfache Weise.

Man muss hierbei von der Beobachtung ausgehen, dass die Bestimmung des augusteischen Edicts — wenn ich ihm diesen Namen beilegen darf — sich überhaupt nur auf Provinzialprocesse bezog. Dies folgt aus col. 1, lin. 8, 9: salubriter praefinitis temporibus intra quae [.]um ex provinciis ad agendum veni[..]nt... Also den Provinzialen war eine Frist gesteckt, innerhalb deren sie sich zur Appellationsverhandlung in Rom zu stellen hatten. Für Italien bestand eine solche nach dem älteren Edict nicht. Der

<sup>1)</sup> Ich gebrauche hier und im Folgenden diesen Terminus, obwohl es sich auch um Remissionen handelt und das Edict selbst nicht sagt appellare sondern provocare. Ich weiss natürlich, dass die republikanische Provocation von der kaiserlichen Appellation sich unterscheidet, und andrerseits die älteste Appellation an die Provocation sich anlehnt, daher auch so genannt wird; unter diesem Vorbehalt ist es wohl gestattet, den für die Kaiserzeit später üblich gewordenen Namen zu gebrauchen.

Grand dieser Unterscheidung wird folgender sein. man in Italien zu einer Reise nach Rom Zusserstenfalls beisspruchen konnte, kommt kaum in Betracht und muss ganz notwisch gewesen sein; folglich konnte der kaiserliche Appellationwichte in jedem Fall leicht beurtbeilen, ob eine Partei als ausgeblieben zu behandeln und daher in contumaciam zu erkennen sei. Bei den Provinzen stand dies ganz anders; hier war es im Interest des Richters wie der Betheiligten gehoten, den Zeitpunkt, in weichem das Erscheinen erwartet wurde, fest zu fixiren. Dass die kaiserliche Appellation ihrer Natur nach von den Provinzen, imbesondere den Kaiserprovinzen, ihren wesentlichsten Zuzug hatte. will ich böchstens nebenbei bemerken; ausschlaggebend ist nir der erste Erklärungsgrund. Natürlich ist es übrigens, dass die Aufstellung fester Reisefristen auch für Italien nur von Vortheil sein konnte und so sehen wir denn, dass das jüngere Edict auch hieren vorgeschritten ist.

Aus dieser Beschränkung des älteren Edictes erklärt sich ses sofort die Uebergehung der Civilappellation. Man muss hierbei nur eine Stelle des Sueton beranziehen, vita Aug. 33: appellationer quotannis urbanorum quidem litigatorum praetori delegavit urban, at provincialium consularibus viris, ques singules cuiusque previncia negotius praeposuisset. Dieser Bericht, der anerkanntermassen auf die Civilappeliation sich bezieht, klärt Alles auf: diese kam eber bei ausseritalischen Sachen gar nicht in Rom zur Verhandlung, sondern wurde ständig in der Provinz durch einen dortigen Delegatar erledigt. Ein Edict also, das nur für Provinzialprocesse die Reise nach Rom regulirte, hatte von Civilappellationen gar eicht zu sprechen, sondern nur von den criminellen, welche immer is der Residenz verhandelt wurden. Das Nachtragsedict, welches auch für Italien Erscheinensfristen schul, hätte nun freilich wenigsten diese auch auf die Civilappellation in Italien, welche vor den practor urbanus erledigt wurde, erstrecken können; aber es ist ganz begreiflich, dass es sich über den criminellen Rahmen der älteren Verfügung nicht hinausbewegt hat.

Das ältere Edict hatte also die Fristen festgesetzt, binnen welchen die provinzialen Processparteien zur Appellationsverhandlung zu erscheinen hatten. Den weiteren Verlauf können wir aus Vat. fr. 161 f. entnehmen, welche das Verfahren bei der potieris nominatio der Vormünder schildern; es mussten beide Parteins sich

bei den kaiserlichen Appellationsverhandlungen einfinden, um, wenn ihre Sache aufgerusen wurde, des Ruses gewärtig zu sein; vgl. Vat. fr. 161: Ex ea die, ex qua quis potiorem nominavit, deinceps—omnibus sessionibus adversus eum quem nominavit adire debet; coterum si aliquam sessionem intermiserit is qui petiorem nominavit praescriptione excluditur. Diese Präsenzpslicht, welche ein recht unangenehmes Warten durch mehrere Sitzungen hindurch mit sich bringen konnte, wurde etwas erleichtert durch den in lin. 14 erwähnten ordo cognitionum; wenn die Rechtssachen nach der Liste der Reihensolge nach vorgenommen wurden, konnte man ungesähr den Zeitpunkt berechnen, wo man an die Reihe kam, und sich erst gegen diesen Zeitpunkt hin einfinden. — Das Fatale des Ausbleibens schildert col. I, lin. 10 f. Wer heim Ausrus seiner Sache nicht anwesend war, gewärtigte ut altera parte audita servaretur sententia aut secundum praesentem pronuntiaretur.

Die Entscheidung dieser Alternative richtet sich nicht --- was ja an sich denkbar wäre --- danach, welcher von beiden Theilen ausgeblieben ist; d. b. das servare sententiam ist nicht die nothwendige Folge des Ausbleibens des Appellanten, sowenig als das Ausbleiben des Appellaten ein pronuntiare secundum praesentem nach sich zieht. Denn es heisst ja ausdrücklich, dass der Appellationsrichter erst altera parte audita erkennt; dies ist aber offenbar ein meritorisches Erkennen. Die Sache war also vielmehr so, dass ein Verfahren in eremedicie Platz griff (vgl. D. 36. 1, 81 appellatione facta cum solue Phoebus egisset μονομερώς) und je nach dem Ausfall dieses Versahrens in appellatorio sei es nun im Sinn der ersten Instanz, also unter Umständen auch gegen den allein anwesenden Appellanten, oder gegen dieselbe, also unter Umständen auch für dem ausgebliebenen entschieden wurde. Allerdings ist jedoch dieser Sachverhalt nicht correct ausgedrückt, da hiernach das servare sententiam aum pronuntiare secundum praesentem gar keinen Gegensatz bildet; es kann die Sentenz conservirt und gleichzeitig secundum praesentem geurtheilt sein; es kann umgekehrt die Sentonz rescindirt werden und dies contra praesentem geschehen.

Wurde die Appellationsverhandlung von beiden Theilen frustrirt, so folgt, wenn meine Ergänzung in col. 1 lin. 13, 14 richtig ist, dass es zu einer solchen überhaupt nicht mehr kommt. Offenbar erwächst dann das erstinstanzliche Urtheil in Rechtskraft. Ganz analog verhält es sich im Civilverfahren, C. I. 7, 62, 8. —

Die Länge der Reisefrist, welche das ältere Edict gewährte, ist nicht mitgetheilt. —

b) Das neuere Edict rügt vor Allem (Col. 1 bis 14 f.), dass diese Bestimmungen bisher nicht befolgt wurden, was man sich etwa so vorstellen kann, dass die Fristen kurz waren und die pracludirten Parteien sich nachträglich auf Unkenntniss derselben beriesen. Möglicherweise sind daher die Fristansätze, welche das jungere Edict giebt, verbesserte; sie betragen a) für Italien, das hier neu aufgenommen wird, sechs Monate, für die Provinzen ein Jahr; für Capitalsachen je um die Hälfte mehr. — Eigenthümlich ist die Form, in welcher das Fatale normirt wird; es heiset Col. 1, 21-2, 2 qui nisi adfuerint vel..?.?.. (quum) querelae corum noscantur, sciant fore ut (Pap: et) stetur sententiae et accusatores ad petendam poenam in re rogantur. Corrigirt man zunächst die unsinnigen Schlussworte in iure cogantur, so bleibt doch die Merkwürdigkeit, dass ein Fatale nur gegeben scheint für den appellirenden Inculpaten. Indessen ist es doch wohl erlaubt das Fatale in zwei Theile zu spalten a) stetur sententiae, - dies gilt auch für den appellirenden Ankläger; b) accusatores ad petendam poenam cogantur — dies bezieht sich natürlich nur auf die Appellation des Angeklagten. — Die Rechtsfolge der Contumaz in appellaterio ist also gegenüber dem früheren Recht verschärft; der ausgebliebene Appellant wird immer sachfällig. Wenn der Appellatus sich der Verhandlung entzieht, ist nichts bestimmt; also bleibt es beim älteren Recht, wonach mit dem Appellanten doch noch (einseitig) verhandelt werden muss und das ist ganz vernünstig, da ja die bereits bestehende Sentenz eine eigene Widerstandskrast besitzt. —

Die Worte accusatores ad petendam poenam in re rogantur (l: iure cogantur) werden sich auf folgendes beziehen. Es ist möglich, dass beim Ausbleiben des appellirenden Angeklagten der Ankläger in der Appellationsinstanz seine Ankläge zurückziehen will; dies wird hiermit verboten. — Ob wohl dieses Verbot eine Neuerung enthält? Zwar ist bekanntlich im älteren Recht der Rücktritt von der Ankläge im Allgemeinen zulässig und erst durch das Sc. Turpillianum zur Zeit Nero's, resp. eine lex Petronia etwa gleichen Alters von einem förmlichen Einstellungsbeschluss des Gerichts abhängig erklärt worden. Aber im Stadium der Provocation ist natürlich ein solches Rücktrittsrecht undenkbar, da ein einmal gefälltes Urtheil sich der Disposition des Anklägers entzieht und dies

musste auch schon vor dem Turpillianum gelten. Mithin drückt obiger Passus nur das Selbstverständliche aus; ja er ist beinahe incorrect, insofern es ganz überslüssig scheinen könnte, von einem petere poenam zu sprechen, wenn schon von Rechtswegen die verurtheilende Sentenz conservirt werden soll. Wahrscheinlich handelt es sich um eine Formalität; man wollte die Bestätigung des ersten Urtheils formell aussprechen können, und verlangte hierzu als Basis einen Antrag des Anklägers.<sup>1</sup>)

Nicht ganz verständlich ist es, wenn in Col. II lin. 7 gesagt wird: nisi adfuerint fore iam nunc sciant ut cum prosecutoribus.. eneant (veniant?).

In Summa ist der historische Werth dieses Papyrus trotz seines defecten Zustandes nicht gering anzuschlagen. Wir sehen darin die einzelnen Entwicklungsphasen der Criminalappellation sich aneinanderschliessen und lernen auch, was bisher nicht bekannt war, die Länge der Apparitionsfrist bei der Appellation kennen. Wahrscheinlich ist uns damit auch die gleiche Frist bei der Civilappelation gegeben, deren Ausdehnung uns gleichfalls unbekannt ist, da die bezügliche Angabe bei Paulus 5, 34 von den Westgothen mit Rücksicht auf die spätere abändernde Gesetzgebung gestrichen worden ist. Daher stellt sich jetzt auch die Meinung von Rudorff<sup>2</sup>) als irrig heraus, der die Paulusstelle für vollständig hält und meint, die Apparitionsfrist sei daselbst unter den tempora praestituta quinque dierum mitverstanden, wobei nur in die fünf Tage die nothwendige Reisezeit nicht eingerechnet werde. Eben weil man aber diese Berechnungsweise zu unsicher fand, haben unsere Edicte feste Zeitgrenzen angeordnet.

II. In No. 611, herausgegeben von Gradenwitz und Krebs, sind uns Bruchstücke von zwei Orationes principis in senatu habitae erhalten. Da in denselben einerseits die fünf Richterdecurien des Caligula erwähnt werden, anderseits mit dem SC. Turpillianum aus Nero's Zeit noch nicht gerechnet ist, so vermuthen die Herausgeber nicht unwahrscheinlich die Regierungszeit des Claudius.

Von der ersten Oratio sind nur die Schlussworte und auch

<sup>1)</sup> Vgl. z. B. öst. St. Proc. O. § 324: Nach Verlesung der Fragen an die Geschworenen ist ein Rücktritt von der Anklage nicht mehr zulässig.

<sup>2)</sup> R. G. 2 § 85 n. 35.

diese mangelhast erhalten, lautend (mit den Ergänzungen der Editoren):

..] ave videtur quinque decuriis iniungi
..] d certe facere ut caveatis, nequis
..qu]attuor et viginti annorum reciperator

detur.] neque enim (i)nicum est ut puto hos

5. prohiberi causas] servitutis (li)bertatisque iudicare, qui vel ad li]tes suas agendas nihil legis Lactariae iuventur a]uxilio.

Wie viel zu Anfang jeder Zeile verloren gegangen ist, wissen wir nicht. Die Herausgeber ergänzen etwa 10-15 Buchstaben; die - übrigens bei aller Kurze sehr werthvolle - Recension im Lit. C. Bl. 1897, No. 211) will nur 7-8 zulassen, ohne dess die Argumente mich überzeugen. Denn dass in lin. 3 sicher seiner vor quattuor zu ergänzen ist, und darum das Massa des Fehlenden auch in den andern Zeilen nicht hüher sein kann, ist desswegen unstichhältig, weil, wie alshald zu bemerken, die Restitutien minor eben nicht so zweisellos ist --- der Recensent hätte hier der Reserve der Herausgeber mehr Rücksicht tragen sollen, welche zu dieser Zeile keine Ergänzung wagen - und weil die durch verschiedene Schriftbreite gegebene Latitude mit ein bis zwei Buchstaben wohl zu gering veranschlagt ist. Demgemäse scheint es mir auch nicht überzeugend, wenn die genannte Recension zu Zeile 5 die Ergänzung prohiberi causas servitutis et libertatis als su umsangreich beanstandet. Ich selbst will hier nur gleich bemerken, dass ich in lin. 7 die Conjectur inventur minsbillige; que ad lites suas agendas nihil legis Lactoriae iuventur auxilio kann nicht bedeuten, was doch der Sinn erfordert "Leute, die nach der Laetoria ihren eigenen Prozess nicht führen können; es würde bedeuten Leute, die trotz der Lactoria ihren eigenen Prozess nicht führen konnen'. Aber die Lactoria ist kein Gesetz, welches die Handlungssähigkeit der mineres erweitert; deher des ,trots der les L. Eher kann gestanden haben ,qui vel ad lites sues agendas nikil legis Lactoriae valeant auxilio.

Den Commentar zu diesem Bruchstück zu schreiben, will ich mich nicht desswegen entschlagen, weil angesichts dieser wenigen Reste alle Erläuterung hier mehr die Ideen des Commentators gibt,

<sup>1)</sup> Von Blass.

als feste Thatsachen. — Zunächst ist die Dispositive die: Ein Jungling unter einem gewissen Alter soll nicht als Reciperator, gegeben'(?) werden können [detur ergänzt], weil es consequent ist, dass, wer seinen eigenen Prozess nicht führen kann, nicht richte über Sklaverei und Freiheit. Letztere Bezeichnung des Reciperatorengeschäfts wird a potiori genommen sein und beweist nichts gegen die sonst bezeugte Thatsache, dass dieses einen weiteren Umfang hat. Auffallend ist aber die Altersgrenze; es steht sicher da [qu]attuor et viginti annorum, während die Hinweisung auf die lex Laetoria zu 25 Jahren führen würde. Offenbar desswegen haben Krebs und Gradenwitz vor quatuor et viginti das minor nicht behaupten wollen. Freilich ist es sehr schwer durch einen andern Vorschlag den Widerspruch zu beheben; denn die Conjectur ne quis adhuc quatuor et viginti annorum oder dgl., die zur Noth die Bestimmung mit der Laetorischen Altersgrenze vereinigen möchte, ist gewiss nicht verlockend. Auch ist zu bemerken, dass man mit minor quatuor et viginti a. zwar keine schöne, aber doch keine eigentlich widersinnige Ausdrucksweise bekommt; denn da auch ein solcher minor noch unter die Laetoria fällt, ist die Begründung mit dieser nicht eigentlich falsch, sondern nur zu viel beweisend. Eine sichere Ergänzung ist also hier nicht möglich.

Jedenfalls aber sehen wir, dass ein minor vor dem vollendeten vier- oder fünfundzwanzigsten Jahr nicht mehr als Recuperator bestellt werden soll. Vom Alter der Recuperatoren wussten wir bisher nichts; auch über das der ludices ist unsere Ueberlieferung unzuverlässig. Der gegenwärtige Papyrus steht auch mit der letzteren Frage in Zusammenhang; allerdings will ich gleich bemerken, dass er hier Aufklärung nicht bringt, sondern erwartet.

Es ist bekanntlich streitig, welches in der classischen Zeit die untere Altersgrenze für die Aufnahme in die Liste der iudices ist. Man nimmt vielfach das zwanzigste Jahr an, wegen D 4, 8, 41¹). Zwar steht der bezügliche Bericht des Sueton Oct. 32 damit nicht im Einklang, welcher besagt iudices a tricesimo aetatis anno allegit, id est quinquennio maturius quam solebant; aber man pflegt jetzt das tricesimo in vicesimo zu emendiren. Indessen ist schon wiederholt darauf aufmerksam gemacht worden, dass dann

<sup>1)</sup> Puchta Inst. 1 § 154 Anm. 7 Keller Civ. Proc. § 11 Anm. 173 Beth-mann-Hollweg Cic. Proc. 2, 61 n. 19 Zumpt Crimin. Proc. 21 n. 3; neuestens noch Voigt leges Iuliae (Sitz. Ber. d. sächs. Ges. d. Wiss. 1893) 517. u. 155.

die Stelle mit sich selbst in Widerspruch kommt, weil, wie sie besagt, August die Altersgrenze gegen das frühere Recht um sussigste Jahre herabsetzte; die republikanische Grenze ist aber das dreissigste Jahr. Darum lesen manche ') bei Sueton statt XXX ein XXV; d. h. nach August betrüge das entscheidende Alter 25 Jahre. Die scheinbar entgegenstehende Bemerkung in D 4, 8, 41 ,lege Iulia cautum sit, ne minor viginti annis iudicare cogatur' beziehen die Vertreter dieser Ansicht auf eine Bestimmung über das Schiedsrichteramt.

Der Punkt, wo unser Papyrus sich mit dieser Frage berührt, ist nun die erste Zeile.

. .] ave videtur quinque decuriis iniungi.

So vermessen es auch manchem vorkommen mag, mit diesen Worten etwas anfangen zu wollen, so scheint mir doch zunächst so viel, dass sie mit dem Tenor der Bestimmung über das Reciperatorenalter nichts zu thun haben. Nicht etwa desswegen weil wir bestimmt wüssten, dass die Reciperatoren nicht aus den decuriae indicum genommen wurden — denn darüber wissen wir nichts — sondern weil der Tenor eben erst hinter iniungi beginnt: caveatis ne quis . . . reciperator (detur).

Der fragliche Passus gehört also unzweiselhaft nicht zum Tenor sondern zu den Erwägungsgründen. Textlich glaube ich, dass es vollständig gelautet haben wird:

[quia . . . . . minores XXV annis gr] ave videtur quinque decuriis iniungi [opinor i]d certe facere ut caveatis . . .

In welchem Sinn nun ist das grave videtur sqq. bemerkt? Der Text ist so biegsam, dass er sich verschieden deuten lässt, und daher wie gesagt, die früher bezeichnete Streitfrage nicht löst, sondern umgekehrt, erst nach ihrer Lösung mit einiger Sicherheit gedeutet werden kann.

a) Entweder der Sprecher wollte mit dem grave videtur einen Tadel des gegenwärtigen Rechts bekunden. Dann wären zu seiner Zeit wirklich minores in den Richterdecurien gewesen und man könnte kaum umhin die herrschende Ansicht zu billigen, wonach Augustus schon zwanzigjährige aufgenommen hätte; alle dagegen erhobenen Bedenken müssten verstummen. Die Consequenz, welche der Redner aus dem so bestimmten Sinn seiner Worte zieht, könnte aber wieder eine doppelte sein.

<sup>1)</sup> Geib Crim. Proc. 202 f.; Rudorff RG. 1 § 39 n. 22; Wlassak Pros. G. 1, 175 f.

- a) Er könnte gesagt haben: also sollen solche Minderjährige weder Judices noch Reciperatoren sein. Dann hätte lin. 3, 4 gelautet nequis reciperator [neve iudex detur]; neque enim sqq. Nicht sehr wahrscheinlich, weil man gewiss eher mit anderer Wortstellung gesagt hätte ne quis iudex neve reciperator detur.
- β) Er könnte sich auch begnügt haben mit der Consequenz: da es schon bitter ist, so junge Leute als Judices zu sehen, so wollen wir sie doch vom Reciperatorenamt ausschließen. Dann wäre am Text nichts Wesentliches zu ändern. Ob es besonders staatsklug ist, das bestehende Gesetz zu tadeln, ohne es gleichzeitig zu ändern, lässt sich bestreiten; die Möglichkeit kann nicht ausgeschloßen werden.
- sammenhang gehabt haben. Es könnte gelautet haben: [Quia iam ex sententia Iuliae legis adolescentes gr] ave videtur quinque decuriis iniungi, opinor id certe facere sq. Der Sinn ist: da schon der l. Iulia es unzulässig scheint, junge Leute in die Richterdecurien aufzunehmen, so folgt per analogiam, dass auch das Reciperatorenamt ihnen zu verschliessen ist. Bei dieser Vermuthung wäre anzunehmen, dass die l. Iulia als Altersgrenze die Majorennität bezeichnet hätte, wie schon jetzt manche behaupten.

Welcher von diesen Möglichkeiten der Vorzug zu geben ist, darüber kann man aus dem Papyrus weiter nichts erschliessen. Es kommt vielmehr darauf an, welche Ansicht man sich aus den übrigen Quellen über die Altersgrenze bildet, und ich meinerseits schliesse mich jenen an, welche dieselbe auf 25 Jahre setzen.<sup>1</sup>)

an valoret sententia a minore viginti quinque annis iudice data. So konnte nicht gefragt und es konnte nicht, wie der Fortgang zeigt, darüber deliberirt werden, wenn das nicht das gesetzliche Alter war. Danach scheint es mir auch unmöglich, dass Augustus, und wäre es auch nur ausnahmsweise und kraft einer für den Nothfall bestehenden Ermächtigung (so Zumpt a. a. 0.), swanzigjährige Richter assentirte, und ich trete sowohl bezüglich D. 4, 8, 41 als hinsichtlich der Suetonstelle der Ansicht von Geib und Wlassak [oben N. 22] vollkommen bei. Bemerken möchte ich aber, dass in D. 42, 1, 57 der Satz: Et aequissimum est tueri sententiam ab eo dictam nisi minor desem et octo annis sit interpolationsverdächtig ist. Eine so alberne Billigkeit, noch dazu mit den hereingeschneiten 18 Jahren ist bei Ulpian unmöglich und der ganze Fortgang der Stelle zeigt deutlich, dass Ulpian gerade das Gegentheil gesagt haben muss.

Demnach wurde ich für den Papyrus an die unter b) bezeichnete Auffassung glauben.

Die Fortsetzung dieser Rede enthält einen Antrag betreffend den Strafprozess. Davon sind 11 Zeilen fast ganz verloren gegangen, und auch im Weiteren einige beträchtliche Lücken. Ob sich letztere nicht conjectural ergänzen lassen, will ich derzeit nicht untersuchen, und bemerke zum Text nur folgendes. Col. II lin. 8 hätten die Herausgeber die Lecture erleichtert, wenn sie zu excogitavimus, die ihnen gewiss nicht entgangene Version excegitabimus anmerkungsweise hinzugefügt hätten; die Verwechslung von v und b kann zwar beim philologischen Leser als einer Hervorhebung nicht bedürstig erscheinen, wohl aber beim juristischen. -Col. 2 lin. 16: Cum rerum magis natura quam leges t[am]1) accusatorem quam reum . . . ulatum constr[ic]tumque habeat. Die Ergänzung constrictum ist von Hirschfeld; ist beim nächstvorhergehenden Wort [iug]ulatum im Papyrus ausgeschlossen? — Vom Inhalt ist so viel zu erkennen. Es wird entgegengetreten dem Uebelstand, dass Criminalprozesse durch den Eintritt der Gerichtsferien unterbrochen werden, was offenbar das peinliche Bangen der Inculpaten verlängert, und wie aus den Motiven hervorgeht, von nichtswürdigen Anklägern geradezu künstlich herbeigeführt wird. Darum sollen anhängige Criminalsachen auch prolatis rebus weiter verhandelt werden, bis zum Abschluss. Im Anfang der Col. 3 scheint übrigens noch ein weiterer Antrag enthalten gewesen zu sein. Da gegen calumniöse Kunstgriffe der Ankläger i. J. 61 der Turpillianische Senatsbeschluss erging, ist diese Rede in die frühere Zeit w setzen.

III. Drei Prozesspapyri von grossem Umfange sind No. 578, 613, 614.

Auf No. 613 komme ich später mit ein paar Worten zurück; um viel damit anzufangen, müsste es erst gelungen sein, die Lesung weiter zu fördern. Dagegen die beiden andern Nummern sind, wenn auch nicht frei von Lücken, so doch im Wesentlichen klar zu übersehen. Sie gehören zusammen, nicht nach ihrem Gegenstand, wohl aber nach den prozessualischen Formen, welche in beiden parallel wiederkehren. Die Nebeneinanderstellung des Entscheidenden mag dies verdeutlichen.

<sup>1)</sup> Oder t[antum]? Vgl. Lit. Cbl. 21 ex 1897.

No. 614.

No. 578.

(4. Hand.)

[Άμμώνιος στρατηγός] Άρσι-Μετάδος ἐνώπιον ὡς καθήκει τοις προστεταγμένοις ἀχολούθως. Lxθ Αυρηλίου Κομμόδου Αντωνείνου . . . . ἐπὶφ κ. Σεσημείωμαι. [14. Juli 189]

(1. Hand.)

I.

Αὐοηλίφ Διονυσίφ στοατηγῷ 'Αρσινοίτου .... παρά Μάρχου Αὐρηλίου Ιουλίου Πτολεμαίου . διὰ Αὐρηλίου Λογγίνου . . . φροντιστοῦ.

Ού παρεχόμισα από διαλογῆς δ[ημοσιώσεως 1)] τὸ ἀντίγραφον υπόκειται καλ άξιῶ **ἐπιστειλαί σε ένὶ τῶν περὶ σὲ** ύπηρετών δπως μεταδοθή Αὐ*οηλίοι[ς . . . . Έστὶ δὲ ατλ.* 

'Αμμωνίφ στρατηγῷ 'Αρσινοίτου . . . παρά Λουκίου 'Αντωνίου Μίνορος 'Αντινοέως (2. Hand:) 'Αθηναιεύς ὁ καὶ Έριχθόνιος · (1. Hand) Ού παρεχόμισα ἀπὸ διαλογης δημοσιώσεως . . . τούτου τὸ ἴσον δι' υπηρέτου μεταδοθήναι τῷ διὰ τοῦ χρηματισμοῦ σημαινομένω Γαΐψ Ιουλίψ Μαρτιάλι οὐετρα $v\tilde{\psi}$  ένώπιον  $\tilde{v}$  εἰδ $\tilde{\eta}$ . L× $\vartheta$  . . . . ἐπείφ. [Juni/Juli 189] Ἐστὶ δὲ τοῦ χρηματισμοῦ τὸ ἀντίγραφον τόδε.

II.

Ίερεὺς xαì άρχιδικαστής στρατηγώ .... τοῦ Αρσινοεί-Τοῦ δεδομένου ὑπομνή- ματος ἀντίγραφον μεταδοθήτω ματος αντίγραφον μεταδοθήτω ως υπόκειται. Εκθ Αυρηλίου ώς υπόκειται. Εκε Μάρκου Κομμόδου .... Μεχείο κη Αυ-Αὐρηλίου Σεουήρου 'Αντωνίνου | ρήλιος 'Επίμαχος σεσημείωμαι

II.

Αὐρήλιος Απολλώνιος ὁ ίερεύς και άρχιδικαστής της τοῦ Αρσινοίτου Ήρακλείδου μερί- του. Τοῦ δεδομένου ὑπομνή-... Μεχελο κβ [16. Februar 217] | [24. Januar 189] .....

1) Ergänzt von mir. Der Herausgeber (Viereck) liest bloss ein  $\alpha$ .... das nach Mittheilung von Herrn Krebs unsicher und mz M. nach ein  $\delta$  ist. III.

Γραφή καταλο[χι]σ[μῶν .(??). Αὐρηλίφ Απολλωνί] φ τῷ πρὸς νόμφ καὶ ἐπὶ τῆς εὐθηνίας τῷ μέρει τοῦ τῆς πόλεως γυμνασίου ίερει άρχιδικαστή καλ πρός τῆ ἐπιμελεία τῶν χρηματιστών καὶ τών άλλων κριτηρίων παρά Μάρχου Αύρηλίου Ιουλίου Πτολεμαίου . . .

Προσελήλυθα διὰ βιβλιδίων τῷ λαμπροτάτψ ἡγεμόνι Οὐα- $\lambda$ ερί $\varphi$   $\Delta$ άτ $\varphi$  . . . . [folgt die Klagserzählung]

καὶ ἔτυχον ὑπογραφῆς οῦτως έχούσης: L κε χοιάκ λ [26. Dezember 216]: Εί τι δίκαιον έχεις, τοίτφ χρησθαι δύνασαι.

Απερ μεταλαβών έτέρψ βιβλιδίφ ἐπέδωκά σοι τῷ ໂερεῖ και ἀρχιδικαστή . . . και ὑπέγραψάς μοι ούτω. Ε κε τῦβι λ [25. Januar 217]: 'Ακολούθως τῆ τοῦ λαμπροτάτου ἡγεμόνος υπογραφή απόδος.

"Iv" οδν  $\mu\eta$  άγνωσία  $\ddot{\eta}$ ,  $\epsilon l$ αύτοις . !! . προσηλθον . [ἐπιδίδωμι]¹) καὶ ἀξιῶ συντάξαι γράψαι τῷ τῆς Ἡρακλείδου μερίδος τοῦ Αρσινοίτου στρατηγῷ, μεταδοῦναι αὐτοῖς τοῦδε αὐτὸ] ἐν τῷ ὑπομνήματι εἰς τοῦ ὑπομνήματος ἀντίγραφον ίν' είδῶσι τὰ προκείμενα, [καὶ] ξάν]2) εύγνωμονῶσι ὑπαντῶσι Ἡρακλείδου μερίδος τοῦ Αρ-

III.

Διοδότψ γενομένψ άγοραίερει ἀρχιδικαστή καὶ πρὸς τή ξπιμελεία τῶν χοηματιστῶν καὶ τῶν ἄλλων κριτηρίων παρὰ Aouxiou Artwriou Mirogos

Τοῦ προειμένου δισσοῦ χειρογράφου σύν τοῖς μετὰ τὸν χρόνον [γράμμασι\*) άν]τίγραφον υπόχειται [folgt die Abschrift eines Executivschuldscheines vom 6. Januar 187]

Καὶ τῆς ἀναδόσεως μὴ γεγονυίης βούλομαι εν δημοσίφ γενέσθαι τὸ ἀναλυτικὸν[?] δισσὸν χειρόγραφον καὶ άξιῶ... συγκαταχωρῆσαν αὐτῷ (sic) []. αμφοτέρας τας βιβλιοθήκας καὶ συντάξαι γράψαι τῷ τῆς πρός την απόδοσιν, εί δε μή σινοείτου στρατηγώ μεταίδι-

<sup>1)</sup> Ergänzt von mir.

<sup>2)</sup> Pap.: ev.

<sup>3)</sup> γράμμασι ergänze ich nach lin. 18. Der Herausgeber liest π .... und bezeichnet es als unsicher.

έτέρων δέη δικαστών ῷ ἔχω διχαίφ . . . . . . . . . . . . .

σαφη̄ εἶναι χ[ρ]ησ[ασ<math>Φαί]?1) με |δο]ναι2) τὰ τοῦ ἀντιγράφου τῷ πρὸς αὐτοὺς . . ἐπὶ τοῦ ἱερέως Ἰουλίψ Μαρτιάλι, ὅπως ποικαὶ ἀρχιδικαστοῦ η ἐφ' ὧν ἐὰν | ήσηταί μοι την ἀπόδοσιν . . . εί δὲ μὴ ἐσομένην μοι τὴν πρᾶξιν ἐξ ὑπαρχόντω[ν αὐ]τοῦ

Der besseren Uebersicht wegen habe ich beide Eingaben in Abschnitte I, II, III eingetheilt. Wir gewinnen aus ihnen einen überaus deutlichen Einblick in das damalige Processverfahren, welcher zu meiner Befriedigung dem was ich schon aus früheren Urkunden hierüber ermittelt hatte, nirgends widerstreitet, wohl aber es verdeutlicht.

Das offenbar ganz schematische Gerüst beider Eingaben ist folgendes:

- I. Der Kläger wendet sich an den Strategen des Arsinoitischen Gaus und bittet, den nachfolgenden Bescheid, den der åexidi- $\varkappa \alpha \sigma \tau \dot{\eta}_S$  ihm auf dem Convent ertheilt hat, dem Beklagten zuzustellen. [Auf No. 578 zu Anfang hat der Strateg dieses Begehren schon erledigt: "An den Diener Heron. Stelle zu, zu eigenen Handen, wie es sich gehört, entsprechend dem Nachfolgenden. Datum. Unterschrift.
- II. Dem sub I bezeichneten Ansuchen schliesst Kläger bei den Bescheid des Archidikastes in copia, der da lautet: ,Von der mir überreichten Eingabe soll eine Aussertigung zugestellt werden [sc. dem Beklagten durch den Strategen]. Datum. Unterschrift eines Officialis.
- III. Weiter schliesst Kläger die dem Archidikastes überreichte Eingabe [Klagschrift] bei, welche gleichfalls dem Beklagten zugestellt wird.

Chronologisch ist also der Hergang, wie auch die Datirungen bestätigen, dieser. Der Kläger hatte sich auf dem Convent mit seiner Klage an den Archidikastes gewendet; dieser giebt keinen andern Bescheid als: die Klage ist dem Beklagten zuzustellen. Dieser Bescheid wird dem Strategen zur Ausführung vorgelegt und ist in No. 578 von diesem auch wirklich schon ausgeführt.

<sup>1)</sup> Ob das am Papyrus möglich ist, weiss ich nicht; der Sinn erfordert aber dies oder etwas Aehnliches.

<sup>2)</sup> Ergänzt von mir.

Beide Stücke beziehen sich auf die Conventsgerichtsberkeit. Der Strateg erscheint, wie billig, nur als Localmagistrat, der in Austrag des Conventsrichters die manipulativen Gerichtsgeschäste wie die Zustellung besorgt, allenfalls auch zu commissarischer Erbebung oder als delegirter iudex pedaneus verwendet wird [diese Ztschr. 30, 578-581], aber eine selbständige Gerichtsbarkeit nicht besitzt. Als Conventsrichter erscheint in den vorliegenden Papyri der άρχιδικαστής, von dem ich bereits a. O. 578 gesprochen habe; auch er ist nur Delegatar des Praesectus Aegypti, wie denn in No. 114 Col. 1, 14 er<sup>1</sup>) sein Protokoll eröffnet mit den Worten: Έξ ἀναπομπης Μαμερτείνου, d. h. ex delegatione (Petronii) Memertini praef. Aeg. s. BU. No. 19. Dass den Provinzialen selbst der Praesectus als Inhaber der ganzen Gerichtsgewalt erschien, bestätigt No. 614 insofern als hier, lin. 12 f., der Kläger ursprünglich an ihn eine Immediateingabe gerichtet hatte. Sehr lehrreich ist die Art, wie diese erledigt worden war: El ti dixalor Exels, rescribirte der Statthalter, τούτω χρησθαι δύνασαι. Das heisst, er verfügte gar nichts, sondern verwies den Petenten, wie wir sagen würden, auf den ordentlichen Rechtsweg. Solche Immediateingaben kannten wir schon vordem (BW 327)\*), aber ohne die Erledigung zu ersehen; jetzt bestätigt sich, was ich schon früher (Hermes 30, 576) aus allgemeinen Erwägungen behauptet hatte: Dass der Oberrichter solche Eingaben auf den Convent zurückverweist.

Der àquidinactifs begnügt sich in den hier zur Rede stehenden beiden Fällen mit einer sehr einfachen Erledigung: er verordnet die Zustellung an den Beklagten, die, wie gesagt, im Weg des Strategen geschieht. Offenbar also hat es an dieser gesehlt und der Bescheid ist so selbstverständlich, dass man sich nur fragt, ob der Kläger hierzu überhaupt den Conventsrichter brauchte. Klar ist ja auch der grosse Zeitverlust, der hieraus entspringt; der Conventstermin war offenbar durch den Mangel der Ladung verloren. In der That sehen wir aus No. 226, worüber ich in meiner letzten Abhandlung a. O. S. 574 gesprochen habe, dass ein vorsichtiger Kläger sich des Beklagten schon vor dem Convent versichert: er bittet den Strategen schon srüher, dem Beklagten den Libell behändigen zu lassen, auf dass dieser wisse, er habe zu erscheinen, wenn

<sup>1)</sup> Vgl. Col. II lin. 20: ἀρχιδικαστής [sc. είπε]: Στρατιώταις κτλ.

<sup>2)</sup> Dazu kommt jetzt noch Grenfell-Hunt 2 n. 78 [à 307.]

der erhabene Statthalter Rechenschast hält über den Bezirk. Dass wir gleich zwei Stücke nebeneinander sinden, wo man einen solchen strategischen Ausmarsch nicht vorzubereiten weiss, und insolge dessen gleichmüthig einige Monate Zeit verliert, deutet, wie überhaupt manches in unsern Papyri, auf eine wahrhast orientalische Beschaulichkeit und eine Bevölkerung, für die nicht der Beamtenrichter passt, sondern der Kadi.

Im Einzelnen bieten die Papyri noch manches Interessante. Der ἀρχιδικαστής heisst mit seinem vollen Titel ἱερεὺς καὶ ἀρχιδικαστής καὶ πρὸς τῆ ἐπιμελεία τῶν χρηματιστῶν καὶ τῶν ἄλλων κριτηρίων. Dass das aus der ptolemäischen Zeit herrührende Chrematistengericht bis in das dritte Jhd. n. Chr. nachweisbar ist, hat bereits Wilcken aus Parthey Pap. Berol. No. 9 ersehen.¹) Seine Function ist ebenso unbekannt, wie die Bedeutung der ἄλλα κριτήρια.

In No. 614 liest Viereck lin. 10 als Ueberschrist der Klage γρ[αφή, erg. von Wilcken] καταλο[χι]σ[μῶν...]. Mit diesem Titel kann man sich schwer auseinandersetzen. Καταλοχισμός kommt in den Papyri wiederholt vor in der Verbindung καταλοχισμός τῶν κατοίκων, BU 328 col. 1, 2; C. P. R. 1, 22; 170, 12, 29 (in BU. 340 ist κατὰ λογισμόν zu lesen) und ist allemal das Grundbuchsamt der eigenthümlichen Colonistengruppe der κάτοικοι,<sup>2</sup>) womit auch der auf den ursprünglich militärischen Charakter der Colonisation hinweisende Name übereinstimmt. Eine γραφή καταλοχισμῶν ist, derzeit wenigstens, unverständlich; ich kann nicht umhin an γραφή καταχωρισμοῦ [über letzteres dies. Ztschr. 30, 575] zu denken, wobei es nicht schwer fällt, einen Schreibsehler des Copisten anzunehmen. —

In No. 578, 19 wird der ἀρχιδικαστής gebeten, er möge die Klagschrift (denn das ist wohl das ἀναλυτικὸν (?) δισσὸν χειρόγραφον) συγκαταχωρῆσαι ἐν τῷ ὑπομνίματι εἰς ἀμφοτέρας τὰς βιβλιοθήκας. Dass er sie in sein Einreichungsprotocoll aufzunehmen hat ist klar; was es aber mit 'den beiden Bibliotheken' für eine Bewandtniss hat, gestehe ich derzeit zu nicht wissen.

IV. Grosse Schwierigkeiten macht No. 613, wo, wie ich bereits gesagt habe, schon der desolate Zustand des Textes das volle

<sup>1)</sup> Philologus 53, 109.

<sup>2)</sup> Ueber diese jetzt Paul Meyer, Philologus 56, 193 f.

Verständniss ausschliesst. Uebrigens sind Beiträge zur Lesung schon jetzt möglich; so ist lin. 29 statt www oode ovrwy emixoaτοῦσιν zu lesen ὧν οὐ δεόντως ἐπικρατοῦσιν, was ich nach Autopsie behaupten kann. — Einiger Erörterung bedarf lin. 7-8: ύπέταξα δὲ καὶ τὸ ἀνῆκον μέρος τῆς τοῦ [ἐπιστρατήγου ἀπο]φάσεως. Die Ergänzung ἐπιστρατήγου, vorgeschlagen von Wilchen, kann das Richtige treffen, bedarf jedoch der Rechtfertigung. Aeusserlich stützt sie sich auf die Authentisirungsclausel lin. 41: τη ἀποφάσει τοῦ χρατίστου Λιβεραλίου μέν συμφωνεί, wobei Liberalis nach dem Epitheton κράτιστος für einen Epistrategen angesehen wird. Es bleibt jedoch eine Schwierigkeit. Der Papyrus citirt zwei Actenstücke: ein βιβλίδιον, gerichtet an den Statthalter slin. 3, 8—25] und eine ἀπόφασις des Strategen Theodoros [lin. 25 bis 37], und man möchte daher glauben, dass in lin. 7—8 es heissen soll ύπέταξα δὲ καὶ τὸ ἀνῆκον μέρος τῆς τοῦ στρατηγοῦ ἀποφάσεως. Anderseits muss man der Wilcken'schen Conjectur zugeben, dass die Authentisirung in lin. 41, welche sich offenbar auf dieselbe ἀπόφασις bezieht, diese bezeichnet als herrührend vom κράτιστος Λιβεράλις und daher in lin. 8 auch ἐπιστρατήγου gestanden haben kann. Das Räthsel, wie der Bescheid des Strategen bezeichnet werden kann als solcher des Epistrategen, erklärt sich wohl daraus, dass jener von diesem zur Verhandlung delegirt worden war, und die Erledigung des Unterbeamten juristisch erscheint als die seines Chefs. — Ueber den sonstigen Inhalt der ungefähr um 150 p. C. abgefassten¹) Urkunde lässt sich nur folgendes sagen. sich um den Erbschaftsstreit nach einem gewissen Antistius Gemellus — ob und in welchem Zusammenhang derselbe mit jenem des Pap. 388 nach Sempronius Gemellus steht, ist nicht zu ersehen. Tiberis (Tiberius) Tiberinus hat eine Eingabe an den Praesectus Aegypti Volusius Maecianus gerichtet, in welcher er sich beschwert, dass ein in dieser Sache bereits erflossenes Erkenntniss von den Gegnern wieder angegriffen wird [lin. 11, 12, 15, 17]. Der Präsect hat die Sache an einen Cohortenpräfecten Fabricianus delegirt, mit der ὑπογραφή : οἱ ταῦ[τα ἐπιδόντες τ]ὰ βιβλ[ίδια] ἀριθμῷ ιθ έντύχετε Φαβρικιανῷ ἐπάρχψ είλης καὶ ἐπὶ τῶν [κεκριμένων] ... ῷ τὰ ἴσα ἐδόθη, ος τὰ κεκριμένα .... ι . ασι. Das letzte

<sup>1)</sup> S. über diese Datirung A. Stein in den archäol. epigr. Mittheil. aus Oesterr. 1896 p. 151 f.

[ος τὰ κεκριμένα . . . ι . ασι] heisst wohl, der Cohortenpräfect werde die res iudicata zu berücksichtigen haben; die Ergänzung von ι. ασι ist noch nicht gelungen. — Ausserdem wird noch ein Vorbescheid des Strategen Theodoros angeführt, wonach gewisse Frauen [αί περὶ τὴν Αθηνάριον], die sich erbschaftlicher Güter bemächtigt hatten, zur Sicherheitsleistung für diese verhalten werden; (lin. 33 f.): αί περὶ τὴν "Αθηνάριον ίκανὸν παρέξουσι (satis dabunt) τῶν ἐχ χρίσεως φανησομένων πᾶσ[ι . . . . . . . . ] δου ') έξ οὖ τετελεύτηκεν ὁ Ανθέστιος Γέμελλος. — Endlich enthält unser Papyrus ein Datum, welches für die Prosopographie der classischen Jurisprudenz nicht ohne Interesse ist. Es findet sich daselbst ein Praefectus Aegypti Namens Volusius Maecianus. Falls dieser mit dem bekannten Juristen identisch ist, muss, da unsere Urkunde circa 150 p. C. datirt, von der gewöhnlichen Annahme abgesehen werden, dass derselbe identisch sei mit jenem Maecianus, welcher im Jahre 175 im cassianischen Aufruhr als Juridicus Alexandriae fur Cassius Partei ergriffen hat.2)

V. Von Wichtigkeit ist Pap. 473. a°. 200 p. C., der sich auf die cessio bonorum bezieht. Ich setze einige Ergänzungsvorschläge hinzu.

Αὐτοχράτωρ Καϊσαρ Λο[ύχι]ος Σε[πτίμιος Σεουῆρος Εὐσεβης Πέρτιναξ]

'Αραβικός 'Αδιαβαινικός Παρθι[κός Μέγιστος καὶ 'Αυτοκράτωρ Καϊσαρ]

5 πινας ὑπομένις μετὰ τὸ ἐκστῆναι σε . . . . [διὰ τὸ τὰς θείας διατάξεις?]

<sup>1)</sup> Ob πασ[αι καὶ προσό]δου? Viereck liest πασι, aber das ι unsicher.

<sup>2)</sup> Vgl. A. Stein a. a. O. p. 151 f., der zutreffend darauf hinweist, dass einerseits ein Mann, der um das Jahr 150 Präsectus Aegypti war, nicht um ein Menschenalter später das niedrigere Amt eines Juridicus bekleidet haben kann, und dass die antidynastische Stellung des jüngeren Maecianus mit allem, was wir von der Vergangenheit des Juristen wissen, nicht vereinbar ist. — Wenn Krüger Rechtsquellen 182 n. 75 aus der ungenauen Angabe über das Amt des jüngeren Maecianus bei vita Marci 25, vita Cass. 7 [cui Alexandria commissa erat] auf die Möglichkeit schliesst, dass dieser nicht Juridicus, sondern Praesect gewesen sei, so ist dies widerlegt bei Stein p. 151.

νομοθετήσαι δτι οὐ χρή τοὶς τὴν ἔ[κστασιν? ποιήσαντας?]') ἐνέχεσθαι οὖτε πολειτικοῖς οὖτε ἰδιωτι[κοῖς πράγμασιν(?) οὖτε(?)

άλλη τινὶ ἐχτείσι χρατίσθαι, ἀλλὰ ἀπολύε[σθαι αὐτῶν(?) χαὶ(?)

σαφώς διαγορευουσώ[ν τούς την ξαστασιν ποιήσαντας άνενο-] χλήτους φυλάσσεσθαι . . . . .

λε . . . . . . . νσημα

**x** . .

Dieser Papyrus sagt ganz deutlich (lin. 7), dass die cessio bonorum Anwendung findet sowohl auf private als öffentliche Angelegenheiten, und es ist hiermit bestätigt, was mir schon bei der Commentirung von CPR. 1, no. 20 [p. 107] als möglich vorgeschwebt hatte, dass nämlich durch Güterabtretung man dem Zwang zur Uebernahme der Liturgien entgeht. Wenn ich damals diese verwaltungsrechtliche Anwendbarkeit des ursprünglich rein civilprocessualischen Gesetzes in Zweifel gezogen hatte, so wird dieser jetzt durch unsere Urkunde wenigstens für die ältere Zeit ausgeschlossen;<sup>2</sup>) was ich im Uebrigen über den dort erscheinenden Rechtsfall gesagt habe, bleibt aufrecht. Insbesondere lernen wir aus jener Urkunde das eigenthümliche "gesetzliche Drittel" (vevo
µισμένον τρίτον) kennen, von welchem die gegenwärtige schweigt.

— Der Herausgeber nimmt nach lin. 13 an, dass das Rescript an einen Strategen gerichtet ist, und hat darum auch in lin. 6 so er-

<sup>1)</sup> Wilcken, der den ersten Buchstaben für ein unsicheres σ liest, ergänzt in Folge dessen σ[τρατηγίαν μεταχειρίζοντας). Ich habe angenommen, dass auch s gelesen werden kann; die Aehnlichkeit von σ und s ist eine häufig vorkommende Eventualität.

<sup>2)</sup> Ygl. auch C. J. 7. 71. 3 Si pater tuus bonis cessit propter onera civilia sqq. . . . Nach c. 5 scheint allerdings Diocletian diese Anwendung der l. Iulia nicht mehr zugelassen zu haben. Ob die Praxis dabei geblieben ist, kann zweiselhast sein.

gänzt, wie ich in Note 38 erwähnte. Wahrscheinlicher dünkt mich, dass der in lin. 13 genannte Stratege nicht als Betheiligter, sondern als Amtsperson in Betracht kommt; der Epistrateg (lin. 14) theilt ihm unter Berufung auf das obige Rescript weitere Belehrungen mit.

VI. Im Pap. 525 finden wir den Torso eines Stückes, das in vollständigerem Zustande wohl sehr werthvoll gewesen wäre. Auch in seiner gegenwärtigen Beschaffenheit noch vermögen wir es dem Bestand unserer sonstigen Kenntnisse einzufügen.

[ . . 'Αυτοκρατόρων Καισάρων Μάρκου Αὐρηλίου 'Αντωνίνου]

Ich halte dieses für den Beginn einer Urkunde, in welcher der Interessent (Pakysis [?] Sohn des Ptolemaios) unter Zuziehung von Zeugen Abschrift nimmt von einem ausgehängten Rescript des Praefectus Aegypti. Darauf deuten die Worte: ἐχ τεύχους βιβλει-δίων . . . . ἐπάρχου Αλγύπτου προτεθέντων ἐν . . . . . λει. Die letzten drei Buchstaben würde ich gern ergänzen zu ἐν [τῆ μητροπό]λει, d. h. Alexandrien als Amtsitz des Präfecten, wobei freilich die Anmerkung des Herausgebers mir Reserve auferlegt, welcher . . . αλει oder . . ελει für wahrscheinlich hält.¹) Wie dem

<sup>1)</sup> Nachträglich theilt Herr Dr. Krebs mir mit, dass er auch an dem 1 in .... les zweiselhast geworden ist und dass in einem neuerlich gesundenen,

ἐπε[ὶ] οὖν παρορίζομαι [ὑ]πὸ τῶν γ[ε]ιτόνων,
ἀξιῶ ἐ[π]ιτα[γ]ῆναι [τῷ τ]ῆ[ς] κώμης κωμογρ[αμματεῖ]
γενέσθα[ι] ἐπὶ τοὺ[ς] τόπους σὺν τῷ ὁριοδίκ[τη] [l. ὁριοδείκτη]
καὶ ἀναμετρῆσαι [τ]ὴν πᾶσα[ν] γῆν καὶ ἐκάστῳ
τὸ ἴδιο[ν] ἀποκαταστήση [l. ἀποκαταστῆσαι]

Das Gesuch richtet sich also darauf, dass der Komogrammateus mit einem Geometer eine Localinspection vornehme und dabei die Grenzen regulire. Ob eine eigentliche Klage vorliegt, ist nicht zu ersehen, weil leider der Adressat der Eingabe nicht genannt ist; jedenfalls handelt es sich um keine Vindication, sondern höchstens um ein iudicium finium regundorum, welches auch nach den Feldmesserschriften unter Beiziehung sachverständiger Arbitri erfolgt. Legt man den Wortlaut auf die Goldwage, so scheint er freilich noch mehr zu besagen; der δριοδείχτης soll nämlich nicht eigentlich die Grenzen feststellen, sondern das ganze Land (nãoar την γην) aufmessen und jedem das Seine zusprechen. Das würde viel mehr bedeuten als Grenzregulirung; es ware eine Neuausmessung der Flur und Zuweisung des dem einzelnen gebührenden Landquantums aus dem ganzen Gebiet. — Der Agrarhistoriker wird sich hier erinnern an dasjenige, was die neuere Forschung über die dänische Reebningsprozedur¹) ermittelt hat und was jetzt von A. Meitzen für das deutsche Hufenrecht,2) von Max Weber,3) dem hierin auch Meitzen zustimmt, für die Flurverfassung des alten Rom und seiner späteren Colonien behauptet wird. Danach sind in der ersten Ansiedlung die Bauern in die Flur nach idealen Maassen (Hufe, modus) berechtigt, so dass als Gegenstand ihrer Berechtigung nicht sowohl die concrete Parzelle als der ideale Flurantheil sich darstellt, der in der Parzelle nur zur Erscheinung gelangt; praktisch bedeutet das, dass derjenige, der behauptet weniger als sein Maass zu besitzen, in jedem Augenblick Neuaustheilung verlangen kann. — Bedenkt man nun, dass es sich in unserem Papyrus um Katoekenland handelt, d. h. um einen Besitz in den von den Ptolemaeern herrührenden Militärcolonien, und dass in diesen Colonien nach aller inneren Wahrscheinlichkeit für die einzelnen Katoeken ursprünglich gleiche Maasse ausgeworfen worden sein müssen, so ist es durchaus nicht un-

<sup>1)</sup> Hanssen Agrarhist. Abh. 1, 54 f.

<sup>2)</sup> Siedelungen I.

<sup>3)</sup> Rom. Agrargesch. 72 s.

Stelle klar und lehrreich hervor, col. 1 lin. 7: H yào avridinos, sagt ein Redner, ἐπισταμένη ώς ἐπροικί[σ]θ[η] καὶ οὐδεμία μετουσία ἐστὶν [αὐτ]η̃ τῶν ἐχείν[ου] . . .  $^1$ ) Wenn dieser Text richtig ist, erhält er eine erfreuliche und die erste urkundliche Bestätigung dessen, was ich seinerzeit<sup>2</sup>) aus dem Recht von Gortyn, aus den Rescripten des Codex Iustinianeus und dem syrischen Rechtsbuch abgeleitet habe: dass nach griechischer Rechtsanschauung die Tochter durch Empfang ihrer Mitgift als von der Erbschaft des Vaters abgefunden gilt. - Schwierigkeiten macht col. 2 lin. 5 das Interlocut des χριτής. Χειρογραφήσει ἀμφότερα ταμε[ι]α έν ήμέραις τριάκοντα γενέσθαι έπλ τοῦ στρατηγοῦ, δπως λυθή ή διαθήκη και γνωσθώσι οί κληρονόμοι; die άμφότερα ταμε[t]α sind unverständlich. Nach brieflicher Mittheilung schlägt Wilcken die Lesung ἀμφότερα τὰ μέρη vor, utraque pars, womit jede Schwierigkeit behoben wäre. Der Inhalt des Interlocuts wäre dann, dass beide Theile sich verpflichten sollen, am 30. Tag beim Strategen zur Testamentseröffnung zu erscheinen. Der Strategerscheint als die hierzu competente Behörde auch in BU. 361 (dies. Ztschr. 30, 590); der Zeitraum von 30 Tagen bis zur Apertur ist gegen den üblichen stark verlängert. Wird auch diese Frist nicht eingehalten, dann ordnet der Richter in eventum eine Sequestration der Erbschaft quoad fructus an: τὰ γενήματα ἐν μεσηγγυήματι ἔσται. Es ist das ein neuer Beleg der offenbar ganz alltäglichen Sequestrationspraxis der Kaiserzeit;\*) beachtenswerth dabei, dass dieselbe ohne einen Antrag der Parteien von Amtswegen in Aussicht gestellt wird.

VIII. Unter den neuen Urkunden befindet sich auch ein Antrag auf Grenzregulirung, No. 616. Nach den einleitenden Worten, in denen Petent erklärt, eine halbe Arure Katökenland bei dem Gute Koilas gekauft zu haben und eigenthümlich zu besitzen, heisst es weiter:

<sup>1)</sup> Ich lege den Text zu Grunde, wie er vom Recensenten im Lit. C. Bl. 1877 n. 21 restituirt wird. Der Herausgeber liest statt in den drei ersten Buchstaben als unsicher bezeichnetes nagound 3\vec{\eta}; die obige Verbesserung ist so überzeugend, dass selbst wenn das Öriginal Schwierigkeiten ergeben sollte, an einen Fehler des Urkundenschreibers gedacht werden müsste.

<sup>2)</sup> Reichsrecht und Volksrecht 236 f. 244 f.

<sup>3)</sup> Andere Fälle dies. Ztschr. XXX, 587.

έπε[ί] οὖν παρορίζομαι [ΰ]πὸ τῶν γ[ε]ιτόνων, ἀξιῶ ἐ[π]ιτα[γ]ῆναι [τῷ τ]ῆ[ς] κώμης κωμογρ[αμματεί] γενέσθα[ί] ἐπὶ τοὺ[ς] τόπους σὺν τῷ ὁριοδίκ[τη] [ἰ. ὁριοδείκτη] καὶ ἀναμετρῆσαι [τ]ὴν πᾶσα[ν] γῆν καὶ ἐκάστφ τὸ ἔδιο[ν] ἀποκαταστήση [ὶ. ἀποκαταστῆσαι]

Das Gesuch richtet sich also darauf, dass der Komogrammateus mit einem Geometer eine Localinspection vornehme und dabei die Grenzen regulire. Ob eine eigentliche Klage vorliegt, ist nicht zu ersehen, weil leider der Adressat der Eingabe nicht genannt ist; jedenfalls handelt es sich um keine Vindication, sondern bochstens um ein fudicium finfum requadorum, welches auch nach des Feldmesserschriften unter Beiziehung sachverständiger Arbitri erfolgt. Legt man den Wortlaut auf die Goldwage, so acheint er freilich noch mehr zu besagen; der bosodetzeng soll nämlich nicht eigentlich die Grenzen feststellen, sondern das ganze Land (zäger with vity) aufmessen und jedem das Seine zusprechen. Das würde viel mehr bedeuten als Grenzregulirung; es ware eine Neusufmessung der Flur und Zuweisung des dem einzelnen gebührenden Landquantums aus dem ganzen Gebiet. — Der Agrarhistoriker wird sich hier erinnern an dasjenige, was die neuere Forschung über die dänische Reebningsprozedur1) ermittelt hat und was jetzt von A. Meitzen für das deutsche Hufenrecht.") von Max Weber.") dem hierin auch Meitzen zustimmt, für die Plurverfassung des alten Rom und seiner späteren Colonien behauptet wird. Danach sind in der ersten Ansiedlung die Bauern in die Flur nach idealen Maassen (Hufe, modus) berechtigt, so dass als Gegenstand ihrer Berechtigung nicht sowohl die concrete Parzelle als der ideale Flurantheil sich darstellt, der in der Parzelle nur zur Erscheinung gelangt; praktisch bedeutet das, dass derjenige, der behauptet weniger als sein Maass zu besitzen, ist jeden Augenblick Neuaustheilung verlangen kann. - Bedenkt man aug. dass es sich in unserem Papyron an Matoekenland handelt, d. h. perru herrührenden Militärum einen Besitz in den met der nach aller inneren Wahrcolonien, und dass in a arsprünglich gleiche Masso scheinlichkeit filt es ist es durchane nicht usausgeworfen s 1) Hau 2) 8

wahrscheinlich, dass es einmal einen Zustand gegeben hat, wo der einzelne, der dieses Maass vermisste eine Gewannregulirung im strengen Sinn des Wortes verlangen konnte.¹) — Damit soll nicht gesagt sein, dass ich diesem Versahren auch noch für die Zeit unseres Papyrus grosse praktische Geltung beimesse. Denn ich glaube, dass die alte geschlossene Flurversassung der Katöken im Lauf der Jahrhunderte durch die parzellenweise Abveräusserung des Besitzes und nicht minder die Zulassung der Usucapion im Wesentlichen gesprengt gewesen sein muss. Mit andren Worten, dem Verlangen nach Neuaustheilung wird in der Regel von Seiten der Nachbarn die Einrede entgegengestanden haben, dass sie ihren jetzigen Besitz nicht mehr auf Grund der Flurversassung, sondern auf Grund privater Rechtstitel inne haben.²) Ist es doch auch praktisch kaum denkbar, dass jeder Besitzer irgend eines Landsplitters, wie in unserm Fall ein Mann mit einer halben Arure eine Neuvermessung der Flur habe

<sup>1)</sup> Ich verkenne nicht, dass es sich hierbei um ein Dogma handelt, welches mit grosser Vorsicht zu verwenden ist und insbesondere bei naturwüchsigen Flurversassungen in jedem einzelnen Fall einen strengen Nachweis ersordern wird. Bei eigentlichen Coloniegründungen dagegen ist die bezeichnete Regelung immer sehr naheliegend, da die Staatsgewalt, welche den Colonisten ihren Besitz zuweist, denselben auch garantiren muss.

<sup>2)</sup> Wiederholt tritt uns in den Papyri Katökenland als Gegenstand privater Rechtsgeschäste entgegen und wir sehen auch, dass hierbei durchaus nicht die ideale "Huse" verhandelt wird, sondern individuelle Parzellen, deren Lage nach den Nachbargrenzen örtlich fixirt ist. Vgl. C. P. R. 1 lin. 7f., 170 lin. 7 f. B. U. 282, 11. — Im Uebrigen ist über das Katoekenland die Abhandlung von Paul Meyer, Philol. 56 p. 193 zu vergleichen, dem jedoch nicht überall zugestimmt werden kann. Wenn derselbe beispielsweise aus C. P. R. 170, 15 sq. κλήρου κατοικικού άρούρας . . . . καθαράς άπὸ μὲν δημοσίων τελεσμάτων πάντων και παντός είδους άπό του έμπροσθεν χρόνου έφ' ἄπαντα zgóvov auf eine ewige Immunität des betreffenden Katökengrundstückes schliesst, so ist zu erinnern, dass der Papyrus seitlich abgerissen ist und die Worte έφ' ἄπαντα χρόνον sich an die vorhergehenden nicht anschliessen. Wie das Original gelautet haben muss, ist aus C. P. R. 1, lin. 16, 17 zu ersehen. Ebenso bestreite ich, dass die xátoixos mit den africanischen conductores des Domaniallandes in Parallele zu stellen sind (Meyer p. 201 f.). Wenn gelegentlich (C. P. R. 6) ein Katökengrundstück verkauft wird καθαρόν ἀπό τε οὐσιακῆς καὶ βασιλικής γής, so heisst das nicht, dass das Katökenland von Abgaben an die Domäne frei ist, sondern besagt, dass kein Domanialgrund mit unterläust; ähnlich wie der locus purus der Römer jener ist, wobei kein sacrum oder religiosum zu befürchten ist (cf. Brissonius v. purus). Danach ist auch die Uebersetzung Wessely's zu C. P. R. 1, 6 lin. 16 zu berichtigen.

durchsetzen können. Es ist darum wohl anzunehmen, dass unser Gesuchsteller sich drastischer ausdrückt, als er es eigentlich meint, und dass er mit der localen Grenzregulirung ganz zufrieden gewesen sein wird. Immerhin ist die Ausdrucksweise sehr beachtenswerth und die vielsagende Formel vielleicht kein bloeser Zufall; es ist denkbar, dass die Stilisirung der Eingaben auf eine alte Formel zurückgeht und als historisches Rudiment des früheren Zustandes zu betrachten ist, und man wird in Zukunft die Katökengrundstücke auch in dieser Richtung im Auge behalten müssen.

IX. In No. 543 findet sich ein promissorischer Eid. Akusilaos schwört den ἐπὶ τῶν χρειῶν τεταγμένον zu Arsinoë, dass er dem Socharmos ein Grundstück von 10 Aruren abtreten wird, wofür er bereits bezahlt ist. Er verspricht auch die Zustimmung seiner anscheinend irgendwie mitberechtigten Mutter beizubringen. Der promissorische Eid kommt sonst in den Papyri nur bei Cautionen im Strafprocess, bes. Gestellungsbürgschaften vor; doch ist seine Verwendung bei privaten Rechtsgeschäften im Alterthum vielsach bezeugt, namentlich dort, wo das Geschäft aus irgend einem Grund der formellen Rechtsbeständigkeit noch ermangelt. So ist es offenbar auch hier; zur förmlichen Eigenthumsübertragung gehört eben der Consens der Mutter, wohl auch die Aussertigung einer καταγραφή, Anzeige beim Steueramt u. dgl. (dies. Ztschr. XXX, 601 f.). Dass Socharmos schon jetzt eine Zusicherung giebt, erklärt sich daraus, dass er das Geld bereits eingestrichen hat. Dieses letztere deutet darauf hin, dass er solches dringend brauchte; möglicherweise handelt es sich hier auch nicht sowohl um einen eigentlichen Verkauf, sondern darum dass Socharmos eine ältere Schuld durch datio in solutum eines Ackers tilgen will, wobei diese Schuld euphemistisch als τιμή (Kaufpreis) bezeichnet wird. Unter dieser Voraussetzung erklärt sich auch die Titulatur der Behörde als έπλ τῶν χοειῶν τετογμένοι; erinnernd an das χρεωφυλάκιον der Griechen. In Aegypten heissen sonst die Beglaubigungsämter άρχελα, γραφελα oder βιβλιοθηκαι. Zwar sind wahrscheinlich die έπλ των χρειών τεταγµévol mit den letzteren identisch oder doch nur ein Zweig derselben; aber dass man sie hier als Schuldverwalter titulirt, hängt doch wohl mit dem concreten Anlass zusammen. -

X. In No. 581 ist eine strafprocessualische Gestellungsbürgschaft überliefert. Ein gleicher Text, aus welchem sich die Lesung des vorliegenden rectificiren lässt (vgl. Liter. Centr. Bl. No. 21 von 1897 p. 687), ist von Grenfell und Hunt in den New Classical fragments and others Papyri 2 p. 97 publicirt. An ihnen ist von Interesse, dass die Bürgschaft hier durch Eid (δ ξθιμος τῶν Ῥωμαίων ὅρχος d. i. der Eid per genium principis) geleistet wird, also eine cautio iuratoria ist. Die Pandekten setzen, wie es scheint, eine Stipulationsbürgschaft voraus, 1) aus welcher auf Geld- oder extraordinäre Strafe erkannt wird; dass diese letztere die Strafe wegen Eidbruchs ist, welche der der Majestätsbeleidigung gleichkommt (Mommsen Staatsr. 2, 809), ist daselbst nicht ersichtlich.

XI. Zum Schluss benutze ich die Gelegenheit, eine kleine Notiz anzusügen, die allerdings nur für jenen von Interesse ist, der die bisherigen Ausgaben der ptolemäischen Papyri benutzt hat. In No. 567 finden sich in einem Verzeichniss über eingegangene Urkundsgebühren als vorgebührt auch zwei ἀποχή τροφείων aufgezählt (lin. 9 und 22). Damit ist endlich die Ergänzung gegeben für eine Stelle im griechischen Pap. 13 von Turin, wo Peyron (Pap. Taur. 2 p. 69 sq.) und E. Revillout (Rev. égyptol. 2 p. 124 sq.) bisher nur συγγραφή τροφ... mit Sicherheit entzissert hatten und Peyron allerdings reoquer zu lesen glaubte. Letzteres unmögliche Wort wird nun durch unsern Papyrus wohl aus der Welt geschafft sein, da man mit ziemlicher Beruhigung voraussagen kann, dass die künstigen Leser in Turin auch dort zoogslwr finden werden. Der Sinn des fraglichen Passus war allerdings schon früher klar, da kein Zweisel darüber sein konnte, dass die ovy- $\gamma \rho \alpha \phi \dot{\gamma}$   $\tau \rho \alpha \phi \ldots$  ein Alimentenversprechen enthielt; für die jetzt vorliegende ἀποχή τροφείων findet sich eine ausführliche Illustration in BU. 297.

Wien.

L. MITTEIS.

<sup>1)</sup> D. 48, 3, 4. —

## MISCELLEN.

## EPINIKOS.

Bei Kumbet in Phrygien, südlich von Nakoleia, wohin Ramsay die bei Hierokles und andern Byzantinern erwähnte, von Constantinus Porphyrogennetes als κωμόπολις bezeichnete Ortschaft Meros setzt1), hat der genannte Gelehrte im Jahre 1884 die folgende Doppelinschrift gefunden, welche ich seinem Wunsch entsprechend hier vorlege. Die beiden kleinen Basen, mit eigenthümlicher verschnörkelter Schrift, haben offenbar Bildsäulen getragen; die Benennungen, sowohl die des Mannes mit voller Titulatur, wie auch die der Frau, standen auf anderen Theilen der Basen und sind verloren. Die Inschriften selbst sind, wie Ramsay mir schreibt, absichtlich, jedoch dem Anschein nach erst in neuerer Zeit getilgt und desshalb von den Besuchern des Ortes bisher als unlesbar bei Seite gelassen worden, obwohl sie jedem in die Augen fallen, der die Felsreliefs in Augenschein nimmt. Ueber der zweiten ist, vielleicht aber erst in späterer Zeit, ein Kreuz eingehauen. Die Zeilenabtheilung ist durch Trennstriche angegeben. Die Lesung ist sicher mit Ausnahme des Namens oder Beinamens der Frau; der erste Buchstabe scheint Z oder Z gewesen zu sein, der zweite I oder Y, der dritte P oder  $\Gamma$ , der vierte  $\mathcal{A}$ , der funfte I, T,  $\Gamma$ , P.

(1) [πρ]ώτως χυβερν[ῶν] | τῆς ξω τὰς ἡνίας | ξστηχεν Ἐπίνιχος | ἐχ τῶν χτητόρων. | τὸν φιλοχτίστην χαὶ | φιλόπατριν ἡ πόλις.

<sup>1)</sup> Constantinus de them. I p. 14 Bonn. Vgl. Hierokles p. 677 und dazu Wesseling. Eine dort gefundene Inschrift (Ramsay cities and bishopries of Phrygia 2 p. 38 = Journal of hellenic studies 8, 498) ist von einem kaiserlichen Domänenpächter vermuthlich unter Gallienus gesetzt.

(2) την εὐεργέτιν καὶ φιλό|τιμον καὶ σ[ύ]νευνον | [τοῦ ἀπὸ ἐπ]άρχων καὶ | [πατρ]ικίου καὶ ἀπὸ | [ὑπ]άτων Ἐπινίκου | Ζιραιαν (?) ἡ πόλις

Diesen Epinikos nennt auch die Geschichte. Eine Art Biographie, allerdings durchaus keine schmeichelhafte, findet sich in den Madrider Excerpten aus Johannes Antiochenus<sup>1</sup>), wodurch die früher bekannten Angaben anderer Byzantiner<sup>2</sup>) wesentlich ergänzt und chronologisch richtig gestellt werden. Ausserdem enthält die justinianische Constitutionensammlung zwei an ihn gerichtete Verordnungen.<sup>3</sup>) Die folgende Darstellung fasst zusammen, was über ihn bekannt ist.

Epinikos war gebürtig aus Phrygien, und zwar, wie die oben gegebene Inschrift seines dankbaren Heimathsortes zeigt, aus Meros, welche Ortschaft nach Ramsays wahrscheinlicher Annahme damals, als diese Statuen gesetzt wurden, einen eigenen Bischof gehabt hat und die auf den Basen genannte πόλις sein wird. Er war aus dieser Ortschaft der erste, der zu dem darin genannten hohen Amt gelangte. Dass er einer angesehenen Familie entsprossen war, zeigt die in der Inschrift seiner Gattin hervorgehobene Verwandtschaft mit der römischen Beamtenaristokratie, wie sie auf kleinasiatischen Municipalinschriften so häufig begegnet; dem entspricht, dass er seine Laufbahn begann als Protokollführer bei dem kaiserlichen Staatsrath, tribunus et notarius. Durch die Gunst des kaiserlichen Oberkammerdieners Urbicius, dessen Vermögen er verwaltete, gewann er Einfluss bei der Gemahlin des Kaisers Leo Verina und gelangte auf diesem Wege zu den hohen

<sup>1)</sup> fr. 211 Müller. Hieraus ist entnommen, was weiterhin nicht besonders belegt wird.

<sup>2)</sup> Candidus fr. 1 p. 136 Müller und ein anonymes, vielleicht aus Malchus entlehntes Fragment bei Suidas unter Entrusos. Bei Candidus ist der Name in Entrusos entstellt und sind die Vorgänge, wenigstens so, wie das Excerpt uns vorliegt, der Zeit nach verschoben durch Anknüpfung an den Ausstand des Illus im Jahre 484.

<sup>3)</sup> Cod. lust. 5, 5, 8. 10, 15, 1.

<sup>4)</sup> Johannes: ἐν τοῖς τὰ συμβόλαια τελοῦσι τεταγμένος. Vgl. Bethmann-Hollweg Civilprocess 3, 101 und wegen der Stellung dieser Personen z. B. die Inschrift des Petronius Maximus Consul 443 (CIL. VI, 1749): primaevus in consistorio sacro tribunus et notarius meruit.

<sup>5)</sup> Johannes: Οὐρβικίφ δὲ τῷ τῶν θείων αὐλῶν προκοίτφ (der prae-

Finanzministerstellungen, zuerst zu der comitiva rerum privatarum und weiter zu der comitiva sacrarum largitionum,1) in welcher Eigenschaft ein noch erhaltener kaiserlicher Erlass vom Jahre 474 an ihn gerichtet ward,2) alsdann zu dem höchsten aller Reichsamter, der Stelle des praesectus praetorio Orientis, in welcher Eigenschast ein die agyptischen Ehen betreffendes Rescript im Jahre 475 an ihn erlassen worden ist;\*) dieses Amt nennt auch die neu gefundene Inschrift. In dieser Stellung muss er theilgenommen haben an der in demselben Jahre ausbrechenden Palastrevolution, durch welche Verina und ihre Verbündeten den Zeno absetzten und an seiner Stelle der Bruder der Verina Basiliscus auf den Kaiserthron gesetzt ward; denn er behielt unter diesem die einflussreiche Stellung.4) Als dann im Jahre 477 eben dieselben Personen, welche Zenos Absetzung herbeigeführt hatten, Verina selbst und von den Grossen des Reiches namentlich der angesehene General Illus den Basiliscus vertrieben und den Zeno zurückriefen, machte Epinikos auch diesen Treuewechsel mit und behielt also unter dem wieder eingesetzten Zeno gleichfalls die Präsectur. Aber ein sehlgeschlagener Versuch den Illus durch Mord zu beseitigen wurde auf Epinikos und weiter

positus sacri cubiculi, von Theodosius II. im Jahre 422 unter die hohen Reichsbeamten eingereiht) έκ τινος περιπετείας γνωρισθείς καὶ τὴν ὕλην αὐτῷ περιουσίαν διφκηκώς. Den Cubicularius Urbicius nennt auch Theophanes zum Jahre 5972 — 478 als von der Verina mit der Ermordung des illus beaustragt; aber die Ereignisse sind hier wie bei Candidus verschoben.

<sup>1)</sup> Johannes: πρός γε τη Βηρίνη φαιωμένος έπλ την των πριβέτων ἀνέδραμων ἀρχήν, έκειθών τε καὶ των βασιλείων θησαυρών. Ebenso erhielt Petronius Maximus (A. 5) nach dem Notariat das zweite dieser Aemter: none decim(o) aetatis anno sacrarum remunerationum per triennium comes.

<sup>2)</sup> Cod. 10, 15, 1. Nach der schlechten Ueberlieferung lautet zwar die Inscription: Leo et Zeno Epinico consulari, aber der Inhalt zeigt, dass das letzte Wort für comiti s. l. verschrieben ist. Das Jahr steht sicher.

<sup>3)</sup> Johannes: καὶ πρὸς τὸν ἔπαρχον ἀνέβη Θρόνον. Das Rescript God. 5, 5, 8 hat die Inscription imp. Zeno Aug. Epinico p(raefecte) p(restorio) und kann auch seinem Inhalt nach, da Aegypten zum Verwaltungsgebiet des Präfecten des Ostens gehört, nur an einen solchen gerichtet sein. Die neu gefundene Inschrift bestätigt dies.

<sup>4)</sup> Der Historiker, den Suidas ausschreibt, sagt freilich: Exirco inaggoi the molecularity of molecularity, aber es ist nicht wahrscheinlich, dass Basiliskos ihm eine Stellung niederen Ranges und minderen Einflusses angewiesen haben soll. Auch was über die Bedrückung der Provinzen durch Epinikos hinzugefügt wird, passt nicht auf den Stadtpräsecten. Nach Johannes bleibt Epinikos in seiner Stellung unter Basiliskos wie nachher unter Zeno.

auf die Verina zurückgeführt; in Folge dessen setzte Zeno, wie es scheint im Jahre 478, den Epinikos ab, confiscirte sein Vermögen und lieferte ihn dem Illus zur Bestrafung aus. Illus aber liess ihn nicht nur nicht hinrichten, sondern vermittelte auch seine Rückkehr nach Constantinopel, wo er sich seines Zeugnisses gegen die Verina zu bedienen gedachte. Indess liess Epinikos sich daselbst in eine andere Verschwörung ein und wurde in Folge dessen zum Tode verurtheilt.¹) Also fällt die Inschrift in die Jahre 475—478, während deren Epinikos die Präfectur des Ostens bekleidet. Dass er auch den Patriciat erhielt, erfahren wir aus ihr.

Ueber die Inschrift selbst bemerkt mir Wilamowitz: ,Die auf der vorletzten Silbe accentuirten Jamben mit den prosodischen Fehlern nicht nur in dem Namen Ἐπίνικος, sondern in φιλοκτίστην (als Ditrochaeus gemessen) passen für das fünste Jahrhundert. — Φιλοκτίστης ist hier wohl nicht der Gerngründer, sondern eine durch die Nachbarschaft von φιλόπατρις veranlasste gedankenlose Weiterbildung des einfachen κτίστης, das oft genug adulatorisch dem Gemeindewohlthäter gegeben wird.

Berlin.

TH. MOMMSEN.

## PRAEFECTI AEGYPTI.

P. Meyer hat in diesem Bande der Zeitschrift (S. 210—234) eine chronologische Zusammenstellung der Präsecten Aegyptens, vornehmlich des 2. Jahrhunderts, gegeben. Wie es bei Arbeiten dieser Art zu geschehen psiegt, ist dem Versasser einiges, wenn auch nur wenig, entgangen, während anderes vielleicht der Berichtigung bedars. Es sei mir daher gestattet, ein paar Bemerkungen hinzuzusfügen.

Ich beginne mit demjenigen Präsecten, der vor kurzem Gegenstand eines Aussatzes von meiner Seite gewesen ist,<sup>2</sup>) dem Juristen L. Volusius Maecianus.

<sup>1)</sup> So erzählt Johannes, und der Bericht des Candidus über den auf Geheiss der Verina von Epinikos gegen Illus gerichteten Mordversuch lässt sich damit vereinigen, wogegen bei Theophanes, der übrigens den Epinikos nicht nennt, der Mordversuch in anderer Weise und verwirzt erzählt wird.

<sup>2)</sup> Arch.-epigr. Mitth. XIX (1896), 151-153.

Die Frage, die sich mir ergab, ob der auf dem Berliner Papyrus (Urk. II 613) genannte Volusius Maecianus oder der am cassianischen Aufstand betheiligte Maecianus eine Person mit dem Juristen sei, beseitigt Meyer, indem er die beiden identificirt und jenen Papyrus als ein historisches Document für die angebliche Ernennung des Juristen Maecianus zum Praefectus Aegypti durch Avidius Cassius ansieht. Die Richtigkeit dieser Annahme hängt in erster Linie von der Datirung des Papyrus ab. Meyer setzt ihn, gestützt auf die beiden Nachrichten in der Historia Augusta, 1) unbedenklich in das Jahr 175, während ich aus einer Reihe von Anzeichen zu erkennen geglaubt habe, dass derselbe um 150 geschrieben sein muss. Diesen Indicien habe ich, obwohl sie meiner Meinung nach zu der erwähnten Datirung vollkommen ausreichen, noch eines hinzuzufügen. Es ist in der Urkunde von einem Munatius (Z. 28) die Rede; wenn damit, was sehr wahrscheinlich ist,2) der gewesene Praefectus Aegypti L. Munatius Felix gemeint ist, so folgt, dass Felix kurz vorher, vielleicht als unmittelbarer Vorgänger des Volusius, Aegypten verwaltet hat, da sonst die abgekurzte Nennung unverständlich gewesen wäre. Nun fällt aber Munatius' Präfectur ungefähr in das Jahr 150, und es ist ihm somit Volusius Maecianus entweder in diesem Jahre oder bald darauf gefolgt.3) - Aber noch ein anderes Bedenken erhebt sich gegen Meyers Annahme, nämlich dass er zum Beleg dafür die beiden früher citirten Stellen (vit. Marc. 25, 4 und Av. Cass. 7, 4) heranzieht und ausserdem voraussetzt, dass Maecianus vorher iuridicus gewesen war. Und doch ergibt sich dies erst aus diesen Stellen, während der Wortlaut derselben (cui Alexandria erat commissa) nicht im entferntesten die Deutung zulässt, dass Maecianus erst durch Avidius Cassius zur Würde eines Präsecten erhoben worden sei.

Ueber Flavius Calvisius (C. Calvisius Statianus) findet sich das, was noch zu den Ausführungen Meyers nachzutragen ist, bereits

<sup>1)</sup> Vit. Marc. 25, 4. Avid. Cass. 7, 4.

<sup>2)</sup> Auch Meyer a. a. O. 223 A. 1 hält dies für möglich. Zu den praes. Aegypti unter Severus hat Meyer seither einige Nachträge geliesert (S. 482—484).

<sup>3)</sup> Die Zeit der Präsectur des Munatius Felix lässt sich annähernd aus Iustin. mart. I 29 erkennen; vgl. dazu Rev. arch. XXV (1894), 402 und B. U. II 448. Danach ist meine Vermuthung (a. a. O. 153 A. 19) zu corrigieren, dass Petronius Honoratus, der 148 im Amte war, Maecianus nächster Vorgänger gewesen sei. Auf Grund obiger Erwägung kann ich den Einwand Meyers S. 483 A. 1 nicht als gegründet gelten lassen.

in meinem früher genannten Aufsatz. Bedenklich aber ist es, wenn Meyer den Calvisius für den ungenannten Praesectus praetorio des Avidius Cassius hält, zumal da von diesem berichtet wird, dass er vom Heere getödtet wurde (v. Marc. a. O. Avid. Cass. a. O.), während den Calvisius Marcus verbannte.<sup>1</sup>)

Ferner scheint mir der Erwähnung werth Geminius Chrestus, der als Präfect von Aegypten für das Jahr 220/221 auf einem kürzlich publicirten Papyrus des britischen Museums zum erstenmal auftaucht.<sup>2</sup>) Die Persönlichkeit selbst ist uns nicht fremd, es ist der bisher nur unter seinem Cognomen Chrestus bekannte Praefectus praetorio zu Beginn der Regierung des Severus Alexander (222—235), was auch dem englischen Herausgeber entgangen zu sein scheint. Chrestus wurde wahrscheinlich gleich nach seiner Rückkehr aus Aegypten zugleich mit Flavianus von Severus Alexander zum Prafectus praetorio erhoben, aber bald nachher auf Betreiben Mammaeas, die den bekannten Juristen L. Domitius Ulpianus begünstigte, wegen angeblicher Anschläge gegen Ulpian, der den beiden Präfecten mit grösserer Befugniss zur Seite gestellt worden war, sammt seinem Collegen getödtet.<sup>3</sup>)

Vielleicht der letzte in der Reihe der Statthalter Aegyptens in der vordiocletianischen Zeit ist Celerinus. Ihn und seine Enkelin oder Urenkelin Celerina, die mit Palladius vermählt wird, besingt Claudian im epithal. Pallad. v. 72 sqq. Nachdem Celerinus quondam Meroën iussus Nilumque tueri, wird ihm nach dem Tode des Carus (im J. 283) die Kaiserwürde angeboten, die er aber ausschlägt.

Im Einzelnen wäre etwa noch Folgendes nachzutragen. Der auf dem Pegel (Neilouétoio) in Elephantine genannte Präsect Lucius . . . . (CIG III 4863 col. III) muss nicht gerade L. Munatius Felix sein; ebensogut kann L. Valerius Proculus, der ebenfalls unter Pius Präsect war, oder (nach meinem Ansatz) L. Volusius Maecianus ergänzt werden.

Ueber die in der Oase El-Chargeh, westlich von Theben, gefundene Inschrift CIG III 4955, auf der Avidius Heliodorus vorkommt,

<sup>1)</sup> Dio ep. LXXI 28, 3; vgl. auch Meyer S. 227 A. 2.

<sup>2)</sup> B. P. Grenfell, An Alexandrian Erotic Fragment (1896), 82 nr. 49.

<sup>3)</sup> Zosim. I 11, 2. Dio ep. LXXX 2, 2 = Zonar. XII 15; vgl. vit. Sev. Alex. 19, 1. S. auch Hirschfeld V.-G. I. 234 f. Klebs Prosopogr. imp. Rom. Lu. d. W. Chrestus.

ist folgendes hinzuzusügen. Die Inschrist ist datirt vom 18. Mesore (11. Aug.) ἔτους τρίτου αὐτοκράτορος Καίσαρος Τίτου Δίλιου ἀρειανοῦ ἀντωνείνου Σεβαστοῦ Βὐσεβοῦς — 140 n. Chr.; nach der neuen Publication der Inschrist aber (in Petermanns Geographischen Mitth. 1875, 392) hätte auf dem Steine nicht TPITOY, sondern 1H TOY, also ἔτους τη τοῦ αὐτοκράτορος κτλ. — 155 n. Chr. gestanden. Da sonst die Inschrist im Allgemeinen hier besser publicirt ist, und da diese Lesung auch von Klebs Prosopogr. Imp. Rom. I u. d. W. Avidius Heliodorus acceptirt wird, erscheint es nicht übersüssig zu betonen, dass sie unrichtig und die alte wieder herzustellen ist. Denn für das Jahr 155 ist M. Sempronius Liberalis als Präsect von Aegypten bezeugt, und zwischen Heliodorus und Liberalis sind uns noch einige andere Präsecten bekannt.

Zu den von Meyer angeführten Documenten mit dem Namen des M. Annius Suriacus kommt der von B. P. Grenfell, Greek Papyri, Ser. II, 91 Nr. 56 veröffentlichte Papyrus hinzu, der allerdings, da er aus dem Jahre 162/3 stammt, den bisherigen Zeitansatz nicht erweitert, sondern nur bestätigt.

Als Vorgänger des M. Annius Suriacus haben wir wahrscheinlich Postumus¹) zu betrachten, den Mommsen wohl mit Recht für einen Präsecten hält.²) Das Schriststück, auf dem er genannt wird, ist zwar nicht datirt,³) allein der dort unter den Gerichtsbeisitzern erwähnte Casianus scheint mit dem auf der Inschrist von Assuan (Comptes rendus de l'acad. des inscr. 1896, 41) vorkommenden praes. castrorum L. Cintasius Casianus identisch zu sein, der unter dem Präsecten Annius Suriacus und, wie dieser Papyrus zeigt, auch unter Postumus diente. Letzterer muss Suriacus' Vorgänger gewesen sein; denn dessen Nachsolger sind bis zum J. 168 bekannt, und allem Anschein nach ist er auch unter dem Πόστομος zu verstehen, der auf einer ἀπογραφή aus den ersten Monaten von Marcus' und Verus' Regierung genannt ist.4)

Der vermuthliche Nachsolger des Flavius Priscus heisst nicht

<sup>1)</sup> B. U. II 388.

<sup>2)</sup> Ztschr. f. d. Savignystiftg. f. Rechtsgesch. 1895, 182.

<sup>3)</sup> Es wird vom Herausgeber dem 2./3., von Mommsen a. a. O. dem Ende des 2. Jhdts. zugewiesen.

<sup>4)</sup> B. U. I 57 v. I 4, wo vielleicht zu ergänzen ist [κατὰ τὰ ὑπὸ τοῦ λαμπροτάτου ἡγεμόνος] Ποστόμου έσταλ[μένα κτλ.]; vgl. z. B. I 112.

P. Alanius Flavianus, sondern nach der verbesserten Lesung der Inschrift P. Maenius Flavianus, CIG III add. p. 1186.

Subatianus Aquila verwaltete Aegypten bis mindestens zum Jahre 207, wie wir aus einem in der Rev. arch. XXV (1894), 34 ff. publicirten Papyrus wissen, wonach Aquila noch am 11. Oct. 207 auf seinem Posten ist. Es bestätigt sich dadurch auch die Annahme, dass er der Nachfolger des Maecius Laetus war.

Mit den Bemerkungen Meyers betreffs der Titulatur stimmen auch die wenigen Papyri, die ihm nicht bekannt waren, fast alle überein. Subatianus heisst auch auf dem früher angeführten Document λαμπρότατος, ebenso Geminius Chrestus; hingegen wird derselbe Annius Suriacus, der in dem Berliner Papyrus und in dem in der Rev. de philol. 1897, 5 veröffentlichten englischen Papyrus den Titel λαμπρότατος führt, auf dem bei Grenfell nur als κράτιστος bezeichnet. Andererseits hat schon Volusius Maecianus (um 150) den Titel λαμπρότατος. Es hat also auch vor 175 der Gebrauch dieser Titulaturen vielfach geschwankt.

Wien.

ARTHUR STEIN.

## ΑΙΤΩΛΙΚΑ.

Die Alpen bilden leider noch immer eine wissenschaftliche Scheidewand. Italica sunt, non leguntur. Das mochte früher berechtigt sein und ist es für einen Theil der italienischen Production auf dem Gebiete der Alterthumskunde noch heute; aber gerade im Laufe der letzten Jahre ist doch in Italien so manches Tüchtige auf diesem Gebiete geleistet worden, das auch bei uns in Deutschland Berücksichtigung verdient. So stehen alle wesentlichen Ergebnisse des Aufsatzes von Dittenberger über , Die delphische Amphiktionie im Jahre 178 v. Chr. (oben S. 161 ff.) bereits bei Salvetti Ricerche storiche intorno alla lega etolica, in den von mir herausgegebenen Studi di Storia antica Hest II p. 95 ff. (Roma 1893). Dort ist gezeigt, und zwar natürlich ganz in derselben Weise wie bei Dittenberger auf Grund der delphischen Freilassungsurkunden, dass das westliche und östliche Lokris, die Doris und das Land der Aenianen auch nach dem Frieden des Jahres 189 beim aetolischen Bunde geblieben sind. Ebenda S. 131 f. hat Gaetano De Sanctis wie Dittenberger die richtige Erklärung der amphiktionischen Urkunde von 178 v. Chr. gegeben. Ja in einem Punkte haben Salvetti und De Sanctis, wie ich glaube, sogar richtiger gesehen, als Dittenberger. Dieser meint, auf Grund der Urkunde des Friedensschlusses von 189 (Polyb. XXII 13, 13), dass Herakleia am Oeta seit dieser Zeit nicht mehr zum aetolischen Bunde gehört habe. Aber im Jahre 185/4 datirt ein Freilasser aus Herakleia nach dem aetolischen Strategen (Wescher-Foucart 294); da nun Delphi damals nicht mehr zu dem aetolischen Bunde gehört hat, so muss nach dem von Salvetti und Dittenberger selbst aufgestellten Kanon der Freilasser aetolischer Bürger gewesen sein, und folglich Herakleia aetolische Bundesstadt. Wenn aber Dittenberger meint, dass dieses Zeugniss nichts beweise, da wir nicht wüssten, welche von den zahlreichen Städten Namens Ἡράκλεια hier gemeint sei (S. 187), so hätte er sagen müssen, welche ausser Herakleia Trachis hier gemeint sein kann: ich wenigstens weiss keine, die nach ihrer Lage in dieser Zeit zum aetolischen Bunde gehört haben könnte. Auch aus geographischen Gründen wäre es höchst unwahrscheinlich, dass Herakleia nicht zu Actolien gehört haben sollte, während das östliche Lokris ein Theil des Bundes blieb. Der in dem Friedensvertrag aufgestellte allgemeine Grundsatz aber, dass die Aetoler auf alle Städte verzichten sollten, die seit dem Jahre 192 von den Römern genommen oder zu diesen übergetreten waren (Polyb. a. a. O.), schliesst doch nicht aus, dass bei der thatsächlichen Feststellung der Grenze einzelne Modificationen vorgenommen wurden; es wäre sogar unwahrscheinlich, wenn das nicht geschehen sein sollte. Denn vom grunen Tische aus sehen die Dinge sich ganz anders an, als sie in Wirklichkeit sind, und das war im Alterthum, bei dem Fehlen genauer Karten, in noch viel höherem Maasse der Fall als heute. Es liegt also von dieser Seite nicht der geringste Grund vor, das Zeugniss der Urkunde W.-F. 294 zu verwerfen, wonach Herakleia auch nach 189 v. Chr. beim aetolischen Bunde verblieben ist.

Das einzige Bedenken, das etwa gegen diese Annahme geltend gemacht werden könnte, hat Pomtow beseitigt (Fleckeisens Jahrb. 149, 1894, S. 6641. Nach Foucart (Bull. Corr. Hell. VII, 1883, S. 427 ff.) wären von den Hieromnemonen des Jahres 178 zwei aus Herakleia gewesen, Φαινέας Νικέα (so Pomtow; Haussoullier, dessen Abschrift Foucart vorlag, las Νικίδα) und Σωσθένης; De Sanctis sah sich in Folge dessen zu der Annahme gezwungen, dass

diese Männer zwar von der aetolischen Bundesversammlung erwählt worden wären, aber aus der Zahl der Bürger von Herakleia selbst. Das ware ja möglich, aber allerdings nicht recht wahrscheinlich. Nun hat Pomtow erkannt, dass es sich nur um einen Hieromnemon für Herakleia, d. h. die Oetaea, deren Hauptort Herakleia war, handelt: Φαινέας Νικέα Σωσθενεύς. Σωσθενίς wird in einem delphischen Proxeniedecret (Bull. Corr. Hell. VII, 1883, p. 191) unter anderen Gemeinden des aetolischen Bundes aufgeführt; dass der Ort zur Oetaea gehört hat, ist durch nichts zu erweisen. Der Fall liegt hier also ganz wie bei den Aenianen, Doriern und Lokrern. Da übrigens die Oetaeer aetolische Bürger waren, so konnte natürlich die Wahl zweier Hieromnemonen ebenso gut auf einen von ihnen fallen, wie auf einen Angehörigen irgend eines anderen Theiles Aetoliens; und wenn dieser Fall eintrat, war doch nichts natürlicher, als dass man dem Oetaeer eben die Vertretung seiner heimischen, der herakleotischen Stimme übertrug. Also selbst wenn Sosthenis, wie Pomtow meint, zur Oetaea gehört haben sollte, hätte die Sache nichts Unwahrscheinliches, da es sich nur um einen Hieromnemon handelt; aber, wie gesagt, wir wissen bis jetzt nichts Näheres über die Lage des Ortes.

Dass die Abtrennung der nach dem Frieden des Jahres 189 bei Aetolien verbliebenen Theile der Altwala Entatytog (mit Ausnahme von Stratos, und wohl auch der Agraea und Aperantia) durch die Römer erfolgt ist, und zwar nach der Schlacht bei Pydna, zur Strafe für die zweiselhaste Haltung der Aetoler in dem Kriege gegen Perseus, bedars keines Beweises; übrigens würde dieser Beweis sehr leicht zu sühren sein. Wohl aber werden einige Worte über die Altwala Entatytog selbst nicht überslüssig sein, um so mehr, als Salvetti diese Frage nur gestreist hat und die herrschende Ansicht durchaus unhaltbar ist.

Hauptstelle ist Strab. X 450. Danach hätte die åqxala Al-twla die Küste vom Acheloos bis nach Kalydon umfasst, serner die Ebene vom Acheloos bis hinaus nach Stratos, und die Gegend am trichonischen See; die Altwla ênixtytog die Bergdistricte an der Grenze von Lokris, der Oetaea und Athamanien. Das wird denn auch in unsern Lehrbüchern der alten Geographie (Bursian, Kiepert, Lolling) in der Hauptsache wiederholt. Und doch liegt

<sup>1)</sup> G. Becker De Aetolia adiecta dissertatio (Programm der rheinischen Ritterakademie zu Bedburg 1857) ist mir hier nicht zugänglich; da Bursian

es auf der Hand, dass Strabons Angabe falsch ist. Denn der Ausdruck Αἰτωλία ἐπίχτητος geht auf politische Verhältnisse; er bezeichnet die ,neuen Provinzen' im Gegensatz zu den ,alten Provinzen', der ἀρχαία Αἰτωλία. Nun hat aber ein aetolischer Staat in dem Umfange der ἀρχαία Αἰτωλία Strahons niemals bestanden; vielmehr ist, im geraden Gegensatze zu der Auffassung Strabons, die Einigung Actoliens nicht von der Küste ausgegangen, sondern vom Binnenlande. Zur Zeit des peloponnesischen Krieges, wo Aetolien für uns zuerst aus dem Dunkel der Vorzeit heraustritt. finden wir bier einen Bundesstaat, bestehend aus den drei Gauen der Apodoter am Mittellaufe des Daphnus, der Ophioneer an den Quellen des Daphnus und im oberen Thal des Euenos, und der Eurytanen, über deren Sitze nichts überliesert ist; da sie aber nach Thukydides (III 94, 5) μέγιστον μέρος τῶν Αἰτωλῶν waren, so kann gar kein Zweifel sein, dass sie nicht in dem rauhen Berglande jenseits des Panaetolikon gewohnt haben, wo unsere Karten sie ohne jeden Grund hinsetzen (vielmehr war dies Gebiet die Aperantia), sondern da, wo auch später das politische Centrum des aetolischen Bundes gelegen hat, am See Trichonis (Salvetti a. a. O. S. 99). Wenn noch andere Stämme zum Bunde gehört haben sollten, wie man aus den Schlussworten der angeführten Thukydidesstelle zu schliessen versucht sein könnte (τούτων — sc. Εὐουτάνων — ληφθέντων φαδίως καὶ τάλλα προσχωρήσειν), so können sie doch nur unbedeutend gewesen sein; denn im Jahre 424 schicken die Actoler drei Gesandte in den Peloponnes: Τολοφόν τε τὸν Ὁφιονέα καὶ Βοριάδην τὸν Εὐρυτᾶνα καὶ Τίσανδρον τὸν Απόδωτον (Thuk. III 100, 1 vergl. auch Arrian Anab. I 10, 2), also je einen aus jedem der genannten Völker, die demnach die Hauptvölker des Bundes gewesen sein müssen; auch können wir keinen Stamm namhast machen, der sonst in dieser Zeit zum aetolischen Bunde gehört haben könnte, man müsste denn an die Aperanten denken wollen, die aber doch wahrscheinlich erst beigetreten sind, nachdem die Agraea aetolisch geworden war. Jedenfalls war an der Küste zu Ansang des peloponnesischen Krieges nur Proschion im Besitz der Aetoler; Naupaktos und Molykreion (Thuk. III 102, 1 vergl. 84, 4; 86, 2. 3) waren athenisch, Kalydon und Pleuron

die Schrift ohne weitere Bemerkung citirt, muss ich annehmen, dass der Verfasser sich der herrschenden Meinung anschliesst.

selbstständig, wie sich aus Thuk. III 102, 5 ergiebt, wo diese Stadte zu Πρόσχιον της Αλτωλίας in Gegensatz gestellt werden (ἀπεχώρησαν . . . ἐς τὴν Αἰολίδα τὴν νῦν καλουμένην Καλυδώνα και Πλευφώνα και ές τὰ ταύτη χωρία, και ές Πρόσχιον τῆς Αἰτωλίας). Kalydon gehörte noch in den ersten Jahrzehnten des vierten Jahrhunderts politisch nicht zu Aetolien (Xen. Hell. IV 6, 1, Diod. XV 75, 2); wenn Xenophon a. a. O. hinzusetzt, die Stadt sei in alten Zeiten aetolisch gewesen (η τὸ παλαιὸν Αἰτωλίας  $\eta^3 \nu$ ), so ist das eine Reminiscenz aus dem Schiffskatalog und beweist nichts für eine politische Zugehörigkeit zum aetolischen Bunde. Dass die Stadt geographisch zu Aetolien gerechnet wurde, und zwar, wie eben aus dem Schiffskatalog hervorgeht, schon in homerischer Zeit, ist eine ganz andere Sache. Als politisch zu Aetolien gehörig erscheint Kalydon zuerst bei Skylax (36). Molykreion ist 424 von den Aetolern erobert worden (Thuk. III 102, 2). Wann Pleuron aetolisch geworden ist, wissen wir nicht; Naupaktos haben die Aetoler bekanntlich durch Philipp erhalten.

Die Sache liegt also gerade umgekehrt, als Strabon meint: nicht das Binnenland, sondern die Küste ist Αἰτωλία ἐπίκτητος. Trotzdem liegt es auf der Hand, dass der Ausdruck nicht in diesem Sinne zu sassen ist. Denn die Aetoler haben ja im Lause des dritten Jahrhunderts Erwerbungen gemacht, hinter denen die Erwerbungen des vierten und fünften Jahrbunderts vollständig zurücktreten. Damals aber war die aetolische Küste längst mit dem Binnenlande zu einer Einheit verschmolzen und konnte so als , altes Aetolien 'den neuen Provinzen gegenübergestellt werden. Άρχαία Αἰτωλία ist also Actolien, wie es auf unseren Karten abgegrenzt ist, nur wahrscheinlich mit Ausnahme der Agraea und Aperantia, also des Gebietes im Norden des Panaetolikon, aber einschliesslich von Naupaktos. Strabons Irrthum kommt zunächst daher, dass er die Δὶτωλία ἐπίκτητος in das Aetolien seiner Zeit hat hereinbringen wollen; von aetolischer Geschichte hatte er überhaupt nur sehr unklare Begriffe, sonst hätte er nicht Stratos zur ἀρχαία Αἰτωλία gerechnet. Der zweite Grund seines Irrthums liegt darin, dass er beständig den homerischen Schiffskatalog im Kopfe hat und ethnographische und politische Verhältnisse nicht auseinander hält.

Uebrigens folgt aus dem Schiffskatalog durchaus nicht, dass der Name Aetolien im siebenten Jahrhundert auf die Küstenlandschaft beschränkt war. Es folgt nur, dass der Versasser des Kataloges im Innern des Landes keine Städte gekannt hat. Es würde ihm auch schwer geworden sein, welche zu nennen; denn noch am Ausgang des fünsten Jahrhunderts waren die Aetoler ein Εθνος μέγα μὲν καὶ μάχιμον, οἰκοῦν δὲ κατὰ κώμας ἀτειχίστους, καὶ ταύτας διὰ πολλοῦ. Beiläusig bemerkt, beweist auch diese Stelle, dass Thukydides Pleuron oder Kalydon nicht zu Aetolien rechnet.

Rom.

JULIUS BELOCH.

## REGISTER.

Abstimmung in Bundesversammlungen 171.

Achaios, Satyrdrama Iris 302 A. 3.

Achaischer Bund 169. Bezirkstheilung 183. — Άχαιὸς ἀπ' Αργους, ἀπὸ Κορίνθου u. a. 170.

Adrastos, Cult in Sekyon und Megara 292. 295.

Adverbia vom Comparativ 36 ff.

Aegypten, Chronologie und Titulatur der Präsecten 210 ff. 663 ff; Datirung d. röm. Kaiser 547.

L. Aemilius Carus 489.

Aemilius Saturninus, praef. Aeg. 483 f. aestuarium Oceani 193.

Ainianen, Stellung zum Aitol. Bunde 186. 'A(ι)ωτις = Medea 261 f.

Aischylos in Sicilien 394 ff.; Altvas 395; Odysseus - Trilogie 390 A. 2; Perser 382 ff.; Datirung des Prometheus 395 A. 2. — (Choeph. 683 ff. 696 ff. 755 ff. 839 ff. 851. 877 ff. 983 ff. 997 ff.) 155 ff. (Hiket. 666) 440. 442. (Myrmid. fr. 134) 151. (Pers. 163) 383 A. 1. (537) 392 A. 3. (850) 387 A. 1. (Prom. vinct. 28) 496. (Prom. fr. 207) 291. (Thrac. fr. 84) 154.

Aitoler, Stellung zur Amphiktionie 164 ff. 668. Bund 169. 173. 667 ff.; Bezirkstheilung 183; Αίτωλία ἐπίντητος 669 ff.

Akrasos, Gründung des Seleukos Nikator 529.

P. Alanius Flavianus praef. Aeg. 229. 667, s. P. Maenius Flavianus.

Albinovanus Pedo (bei Seneca suas. I 15) 196 ff.

άλείπτης 521.

Alexander d. Gr., Militarcolonien 526 f. Alkidamas π. σοφιστών 359 f. Datirung 364.

Alkman, Dialect, Handschriften 255 A. 1; Metrik 254; Partheneion 251 ff. Hermes XXXII. Ambrosius benutzt Philon (de Abel et Cain I 1, 4) 139. (II 6, 20) 141.

Amphiktionie, Delphische (zur Zeit Philipps u. Alexanders) 410 ff.; (i. J. 178) 161 ff. 667 ff.; Zusammensetzung 188 f.; Verfassung 168.

Amphissa, von den Römern belagert 184. Freilassungsurkunden 175 A. 1. 177.

Annalistik, römische 574.

αναγιγνώσκειν ,überreden 35.

Annius Diogenes praef. Aeg. (?) 231 A. 1. M. Annius Suriacus praef. Aeg. 225 f. 666.

àعين bei Philon 110.

Anreden in attischen Gerichtsreden 2 A. 2.

Antiochos I, gründet Apameia Kibotos 530.

Antiochos II, Theos, gründet Eriza 531.
Antiphon, schriftstellerische Thätigkeit
27 A. 1; bei Thukydides (VIII 68)
25. — Tetralogien 1 ff.; 351. 355 A. 1;
Verfasser 22 ff. 40. Stil 28 ff.; Sprache
30 ff.

M. Antistius Asiaticus 487 f.

M. Antonius, d. Triumvir, Schreiben an den Landtag Asiens 509 ff.; constituirt das xouvòv Aslas 515 f.

M. Antonius Artemidoros, αλείπτης 511. 521.

Anytos, Ankläger des Sokrates 100 f. Apameia Kibotos, Gründung des Antiochos I 530.

άπαυτοματίζειν 119 f.

Απειρικός, Ethnikon (Aitoler?) 165. απενιαυτισμός 6. 22 A. 1.

άπηύρα (Eur. Andr. 1030, Hesiod op. 240) 496.

άφοριζόμενος = ἀπούρας 495.

άποχάλυφος (?) 131. ἀπούρας (Il. Α 536), ἀπουρήσουσιν

(X 489) 495.

απόκρατος (?) 146. απολογείσθας, Αρχίει 31 ff. Appellationen s. Augustus. Appian über die catilinarische Verschwörung 803 ff. Apuleius (*Metam. praef.*) 79 ff. Arabien, röm. Statthalter 488 ff. dozidinas vis 648 f. Aristainetos, Architekt des Persephonetempels zu Kyzikos 505 ff. Aristeldes, d. Rhetor, Biographisches 501 ff. 504 A. 1; sie Erzeria 497 ff. Aristophenes (Ran. 12 ff. 269, 404, 680, 711. 788. 932. 1163 ff. 1227. 1238. 1291 ff. 1384. 1393) 149 ff. Aristoteles (AD. nolir, 18, 2) 497ff.; (copier. sloyz. 183 b 28) 345 f.; (regνών συναγωγή) 344 f. deriperes arrwarallassomers 496.

M. Artorius Priscillus Vicacius Sabidienos 488.

Augustus, Edict über Griminalappellationen 634 ff.; Stellung zu dem nosvov Aclas 518.

T. Aurelius Calpurnianus Apollonides, dinaiodówna (éuridiaus) in Aegypten 223.

M. Aurelius Papirius Diogymus praef. Acg. 229.

C. Avidius Heliodorus praef, Acg. 221 f.

Basilianus praef. Aeg. 232. M. Bassaeus Rufus praef. Aeg. 226. Baunouia insula (Helgoland?) 195. Baurechnung, delphische 401 fl. Beds, sein Plinustext 324. **Βοαΐος** (von *Βοιόν*) 185 A. 1. Bockstänze, in Verbindung mit Hermes 293 f. βοτά ,Pferde' 252 A. 2. Brodopfer 241. Brygos, Vasenmaler 302 f. Bande griechischer Staaten, Enistehung und Formen 169 ff. 173 f. Buphonien 243.

C. Caecilius Salvianus praef. Acg. 228. Caesar 572, Schilderung des Sallust 568 ff. capitularium portitorium 281. Catilina 554 ff. Cato, bei Sallust 572. Celerinus praef, Aeg. 665. cessio bonorum 651 ff. Charop nos, Priester d σύνοδος τ. από τ. οίνουμένης ίερονικών κ. στεφαvarrair 511.

Chios im Aitolischen Bunde 166 A. 2. Chirographum (und συγγραφή) 277ff. Cicero Churakteristik 575; Schilderung bei Sallust 576 f.; geplanter Dislog über Caesars Tod 557 ff.; Memotren über die catilinarische Verschwörung 554 ff.: Avisdora 557 ff.: Verhältniss zu Crassus 267; Publication der Briefe 264 ff. - (ad fam. V 8) 267. (de log. H 12, 29) 311 f. (d. consilite suis) 558, 580 f. 599. G. Claudius Severinus 489. Constantin, röm, Kaiser 540 ff. Consularordoung nach d. Theilung d. rom. Reiches 548 ff. Consula d. J. 307-312 p. Chr. 538 f.;

d. J. 323; 545 ff.; d. J. 345; 548. Conventegerichtbarkeit 648.

crassare, carassare, gapassur 325 A. 1.

Criminalappellationen im rom. Recht 635 f.

Cyriscus v. Ancons, Inschr. sus Kysikes 505 f.

Delatorenprimien 609 E.; auf Grabinechriften 626 ff.

Delphi, Austritt aus dem Aitol. Bunde 180. 668; Freilassungsarkunden, Datirungsformeln 174 ff.; heiliges Recht 619 ff.

Demeter and Percephoge, Cult in Kyzikos 498 f.

Demosthenes (KIX 293) 11.

denuntiatio 283.

Distect d. delph. Bauerkunde (B. C. B. 1896, 198 ff.) 417 A. 1fL Dienil, Phoiusexcerpte 325 ff.

86m Geldstrafe 616. Dilogicen 398 A. 1.

Dio Cassius (XXXVII 29-42 mach Livius) 583 f., (LXX 4) 502.

Diodor (XL 5. 50) 607 f.

Dionysios v. Halik., Rednercitate 60 ff. (de Lysia 6) 64; (de Isear. 6) 65. Stomos 134.

[Dioscorides] de herbis, Nachtrag 160. Dioscurus praef. Aeg. 214. dióra bei Philon 108.

Doidya, Gründung d. Selenkos Nikator 529,

donatio 278 f.

Dorter, Stellung zu den Aitolern 185. Drakon, Gesetz über Tödtung 3 ff. Drusus, Zug nach Germanien 196 ff.

Edicte des Augustus und Tiberius aber Criminalappellationen 630 ff. Eid, promissorischer 658.

είκότερον 35. Eisen bei Homer 86 ff. Ekkyklema 434 ff. Elemente, bildliche Darstellungen 70 ff. Empedokles (33 ff. Stein) 68 f. Evõestis 612 f. ένιαυτός 317. έπεισοδιάζειν bei Philon 129. έπικήδειος 497. Epinikos, Phryger 660 ff. έπιτίμια 8 ſ. equidem 95 f. Erdbeben auf Rhodos 504 A. 1. Eriza, Gründung d. Antiochos II: 531. Erucius (?) Severius 489. Eteoneus v. Kyzikos 497 ff. ευφρ**ων** 252 A. 1. Eugippius *vila Severini* 454 ff. Euripides, Archelaos, Aufführung 153; Kresphontes 428 A. 1; Palamedes 103 f. — (Alk. 30) 495 f. (Androm. 1030) 495. (Hec. 1074) 496. (Herakl. 873 ff.) 431 A. 1. (Ion 220) 440 A.·1. (Cycl. 76 ff.) 308. (Med. 1181) 493 ff. (Melan. fr. 480. 481) 153. (Meleag. fr. 516) 152. (Perith. fr. 594) 153. (*Phrix*. fr. 819) 153.

Feldfrüchte als Opfer 241 f. Fenestella, Plutarchs Quelle für die catilinarische Verschwörung 602 f. φάσιε 610 f. Flavius Calvisius praef. Aeg. 226. 664 f. Flavius Iulianus 490. Flavius Priscus praef. Aeg. 228 f. T. Flavius Titianus praes. Aeg. 219. 226. 231. focariae militum 484. Folterung der Sklaven 7 f.

forensis sermo 81. Furius (Severianus?) 490.

**499.** 

Galerius, rom. Kaiser 539. Geminius Chrestus praef. Aeg. 665. γνώμη, Definitionen bei Aristoteles und Theophrast 318 f. γνωρίζειν 121. Gorgias, Palamedes 104 A. 1; T $\chi \gamma \eta$ 341 ff. Grabinschriften mit Delatorenprämien γραφή κλοπής ίερῶν χρημάτων und isopovilas 10 ff. 22; Strafe 19. Gregorius v. Nyssa (XLVI 864 Migne)

Handschriften, lateinische: des alt. Piinius (Cod. Parisinus 4860 - Colber-|

Guiones, germanischer Volksstamm 192.

tinus 240) 328 ff. (Cod. Parisinus-7701) 330 (Cod. Monacensis 6364 — Frising. 164) 328 ff.; des Sallust (Cod. Nazarianus) 202 ff. s. auch Papyri. T. Haterius Nepos praef. Aeg. 219. έανογλέφα**ρος 2**55 Α. **2.** Hegesistratos, Feldherr der Argiver 480 f. Hellenistische Geschichtsschreibung 560 ff. ημέριος 119. Herakleia, Haupt des Oltäischen Bundes-163 A. 1. 187 A. 2. 668. Hermes und Pan 293. Herodot, Ehrendecret des Anytos 100 A. 1. ηρως 500 A. 1. Hesiod (*op*. **24**0) **4**96. isesve lóyes bei Philon 122. Hieromnemonen, Delphische 166 ff. 172. 668 f. iεροσυλία 11 ff. Hipparch , S. d. Peisistratos , bei Aristoteles 478 f. Hippokrates (π. διαίτης ύγιειν. 5) 494 ; (π. τέχνης) 353. Homer s. Eisen. — (1 123) 86 f. (1 482 ff.) 89. ( $\Sigma$  34) 88 f. (hymn. in Merc. 85) 494. Homerische Glossen bei Euripides 495 f. Honorius c. epistol, Senecae 490 ff. Hormoeta, seleukidische Militärcolonie **533.** ùπαρχία **— έπα**ρχία 532. Hypata, Stellung zu den Aitolern 186 ff. ύποπετρίδιοι δνειφοι 252 Α. 2.

Imperfect und Präsens nebeneinander bei Philon 143. Inschriften, griechische: Athen (ClA 128) 612. (CIA I 61) 3. (CIA II 546) 612; Delphi (Wescher-Fouc. 243) 181. (286) 182. (*BCH*. VH 410. 413. 424) 419 f. (BCH. VII 427) 162 ff. (XVIII 240) 172 A. 1; (BCH. XX 198) 399 ff. Labyadeninschrift 620 f.; Korope 623; Naupaktos (CIGr. Sept. III 369) 184 A. 1. (III 379 ff.) 174 A. 2. Teges Andania (Mysterieninschrift) 622 f. Gytheion 623; Eretria ( $E\varphi$ .  $lpha 
ho \chi$ . 1202) 618; Paros (Ath. Mitth. XI 187) 613 f.; Ios (Ross *Inscr. gr.* 614); Mykonos (unedirt) 617 f.; Amergos (Ath. Mitth. I 343) 614; Astypalaia (BCH. XVI 140) 615; Kreta (*Mus. ital.* III 605; Cauer<sup>2</sup> 119) 615 ff.; Kyzikos (Weihinschr. d. Persephonetempels) 505 ff.; Lampsakos (CIG

ύπόσχεσις ,Aussage' 111.

3641 b) 624; Smyrna (Dittenberger Syll. 171) 526 A. 1. 532 f.; Milet (Rov. d. phil. XIX 131) 519; Teos (Dittenberger Syll. 349) 622; Pergemon (158. 249) 534 f.; Aphrodislas (Ath. Mitth. V 340) 626; Phrygien (anedirt) 660 ff.; Aegypten (CIG 4955) 665 f. — römische: Meilensteine aus Arablen 488.

fsokrates, Verhältniss zu Alkidamas 359 ff.; zu Platon 365 ff.; Abfassungszeit des Panegyrikos 359; der Sohletende 266 ff.

zeit des Panegyrikos 359; der Sophisteurede 386 ff.; bei Dionys (de pas. 12) 61; (Phil. 136) 66; (Trap. 4) 65; (Panath. 12) 350 A. 2. Iouddrywur marounia 538.

L. Iunius Calvinus 488. Iulius Amentius, Consul 548. L. Iulius Vestinus praef. Asg. 211 f.

Kallataboi, Gründung d. Selenkos Nikator 529. Kallipolis, Erdbeben 499. Kansandros, Menestheus Sohn, Ehreninschrift 188.

καταδοκεῖν 35. καταλαμβάνειν ,verutheilen' 34. Κατοεkeoland 655 ff. κατοικία ,Militārcolonie' 528. 530. Κεοε, Handelsvertrag mit Athen 612 f. Kleothers , Pandareos Tochter , in Ka-

miros 320. κλοπή 12 f. 14 A. 2. κοικόν τῆς Ασίας 512 ff., von Antonius constituirt 515. Kyzikos, Erdbehen 499 ff.; Persephone-

Kyzikos, Erdbeben 499 ff.; Persephonetempel 498 f. 505 f.; Vespasianspalast 502 A. 1; Tempel des Hadrian 502 ff.

Labyadeninschrift 620 f.

Autweidys, Eigenname 162 A. 3.
logo pulsus 475.
Licinius Macer bei Sallust 314 ff.
Licinius, röm. Kaiser 542 f.
Livius über die catilinische Veruchwörung 581 ff.: Quelle für Dio Cassius 583. — (XXIX 22, 7—9) 470. (XL 4, 4) 186 A. t.
Logeion 447.

Lokrer, westliche, Bund 179 A. 1; Uebertritt zu den Aitolern 177. 179; Austritt aus dem Buode 180 f. Lokrer, östliche, Stellung zu den Ai-

tolera 185.

Aosqueo's valos, Bundesbezirk 183 A. 1.

Lysias. Rede de casde Erat. 2 A. 1.

Maecius Lactus praef. Aeg. 230. 484. Mādchenchôre in Sparta 259 f.

L. Maenins Flavianus, praef. Aeg. 284.
Maedonische Könige, Vertretung in der delphischen Amphiktionie 410 fl.
Marsdörmer Tronsreie narvends 533.
L. Mantennius Sabinus, praef. Aeg. 482.
L. Marius Perpetuus 489.
Q. Marcius Turbo praef. Aeg. 216 fl.
Martianus Capella, sein Plininstent 322 fl.
Martinius, röm. Kaiser 538 fl.
Maximianus Herenius, röm. Kaiser 540 fl.
Maximianus Herenius, röm. Kaiser 540 fl.
Maximianus Föm. Kaiser 538 fl.
Maximianus Föm. Kaiser 538 fl.
Maximianus, röm. Kaiser 538 fl.
Maximianus,

Meltius Ruius, praef. Aeg. 212.

Metwonis (bei Plin. h. n. 37, 35) 194.

Militärcolonien 523 ff.; Alexanders 626 ff.; cer Seleukiden 528 ff.; der Attaliden 524 ff.; der Ptolemäer 536 f.

G. Minicius Italus praef. Aeg. 213.

Mons Feleter 461.

mola satia 239. L. Munatius felix praef. Aeg. 223. Movazia kóyar 357 A. 2. Mykones, Ehrendecret 617 f.

Nakrasa, Gründung des Seleukos Nikator 529 Nijoras bei Empedokles 69. Nikias, Tyrann von Kos 500 A. 1. Nordsee, bei den Alten 191 ff.

Oitšischer Stammbund 163.

ožlat, Bedeutung 240 f.; nicht identisch
mit moda salsa 239; Verwendung
235 ff. 247 ff.

ožlogývas 245.

Ovid (Trist, Il 131 ff.) 475 ff.

T. Pactumeius Magnus praef. Aeg. 228. Halyvia 355.

Pan, in Athen 309; Bockagestalt 293. Papyri (Berlin 473) 651 f. (525) 653 f. (543) 658. (567) 659. (578) 644 f. (581) 658. (592) 654 f. (613) 639 f. (613, 614) 644 ff. (616) 655 f. (628) 630 ff. (British Mas. ed. Archaeologie 54 p. 433) 273 ff. (Class Rev. VII 476. Schreiben des M. Antonius) 509 ff. (Genf 10) 545 f. (Wien, Rainer 10) 545 f. (247) 548.

παραβάλλεσθαι "anlegen" 149. παραμυθητικόν 497. Paraskenien 438. REGISTER 677

Paros, heiliges Recht 613 f. πηδαλιουχεῖν 134. M. Petronius Honoratus praef. Aeg. 222. Sex. Petronius Mamertinus praef. Aeg. 219. Philon der Jude, Hiat 109; benutzt von Ambrosius 139. — (de opif. mundi **6.** 8. 17. 24. 30. 49. 63. 67. 71. 99. 149. 171) 108 ff.; (leg. alleg. I 3. 6. 15. 16. 18. 65. 93) 112 ff. (II 14. 52. 66. 85) 115 ff.; (III 7—9. 25. 30. 40. 43. 57. 61 f. 82. 128. 130. 137. 149. 151. 152. 163. 176. 180. 181. 18**5**. 190. 201. 217. 221. 223. 235. 242. 245) 116 ff.; (de cherub. 7. 17. 21 ff. **30. 36. 37. 43. 57. 58. 59. 72. 91.** 94. 105. 113. 120) 130 ff.; (de sacr. Ab. et Cain 2. 8. 37. 43. 63. 80. 92. 101. 130. 139) 138 ff.; (quod deter. potiori insid. sol. 25. 28. 41. 74. 86. 95. 108. 127. 138. 153. 162) 144 H. Phoker, Austritt aus dem Aitolerbunde 180. Phrynichos, Phoenissen 391 f. L. Pinarius Natta 487 f. φυλακίται ,Belagerungstruppe' 532. Platon, Verhältniss zu Alkidamss 361 f. 364 ff., zu Isokrates 365 ff.; Datirung des Symposion 102 A. 1; des Phaidros 366 ff. 381; Theages 103 A. 2; Apologie 104; Gesetze 609 f. (*Phaedr.* 261 B) 342. 359. — bei Philon (Tim. 36 c) 131 f. Plautus (Capt. 345) 92. (Epid. 603) 95. (Merc. 82. 563. 920) 92 f. (Mil. 1356) 93. (Poen. 1245) 96 A. 1. πλημμελείν m. Accus. 125. Plinius hist. nat. Ueberlieferung 321 ff. Excerptenhandschriften 328 ff. Handschriftenstamm 331; Ziffernsystem 323. 327; Textkritisches zur praefatio und zum 2. Buch 332 ff.; (1V, 99) 192. (XXI, 10) 470 f. (XXXVII, 35) 191. 194. Plural bei Eigennamen und Buchtiteln 395 A. 1. Plutarch über die catilinarische Verschwörung 592 ff. Verhältniss zu Cicero 597 ff. Quelle Fenestella 602 f. Polybios (V 94, 1) 183. Pompeius Planta praef. Aeg. 212 f. Popularklagen 609 ff. portitorium 8. capitularium. Poseidonios 560 ff. poste 93. Postumus, praef. Aeg. 666. praefecti Aegypti, Stand und Titel 233. 482 ff. 663 f. praesecti montis Berenicidis 487 s.

προχύτας 246 ſ. προσόδων, ὸ ἐπὶ τῶν 532. πρόθυμα 248 ſ. Prozessacten, ägyptische 644 ff. Pytheas, Berichte von der Nordsee 192 ff. Recuperatoren, Altersgrenze 641. Q. Rhamnius Martialis praef. Aeg. 216 ff. Rhetor ad Herennium (p. 369,10 Marx) 97. Rufius Albinus, Consul 548. M. Rutilius Lupus praes. Aeg. 216 s. Sacra parallela, Philontext 117 f. Sallustius, sociale Stellung 566; Technik 560 ff.; Vergleich mit Thukydides 564 ff.; von Silius Italicus benutzt (XII 354 ff.) 313; Catilina 554 ff. — (Cat. 20, 7) 571 A. 2. — s. Handschriften. σανδαλίσκος 150. Sänger im attischen Drama 386 A. 1. Satyrn 290 ff. 295 f. Satyrdrama 302 ff. Scenerie des Ion, der Andromache, der Iph. T. 429 A. 1; des Kresphontes 428 A. 1. Scholien zu Aristophanes (*Ran.* 932) 151; zu Aristeides (I p. 391, 7 Dind.) 502 A. 1. Scriptores hist. Aug. (v. Pii 9) 504 A. 1. Seleukos Nikator, Städtegründungen 528 f. Sempronia bei Sallust 570. M. Sempronius Liberalis praef. Aeg. 224 f. Seneca (suas. I 15) 196 f. Septimius Heraclitus praef. Aeg. 231 f. C. Septimius Vegetus praef. Aeg. 212. D. Severius Severus 488. Severus, rom. Kaiser 538. Siegelung von Documenten 275 f. 283 f. D. Silanus 475 f. Silene 291. 308. Silius Italicus s. Sallustius. Skene, Stelle im athenischen Theater 393. **42**3 ff. Sokrates bei Xenophon 103. Solin, Werth für Pliniuskritik 322. Solovortrag in griechischer Lyrik 260. **262.** Sopatros d. Rhetor, benutzt einen Auszug aus Aristoteles 344 f. Sosthenis, Stadt, Einwohner Zwodsveús 164. Subatianus Aquila praef. Aeg. 230. 484. suffibulum 97. C. Sulpicius Simius praef. Aeg. 215 f.

συγγραφή s. Chirographum.

248 f.

Sühnopfer mit verschiedenem πρόθυμα

Sykophantie 10 A. 2. συμβουλεύοσθαι 25 A. 1. σύνοδος τῶν ἀπὸ τῆς οἰκουμένης ίορο-νικῶν καὶ στοφανειτῶν 511 f. 518 ff. overilea a vilot.

Tacitus, Germanis, Textgeschichte 42 ff. — (Аяя. III 24) 475. Talent and Mine in Delphi 408 A. 2. Thern intropus 341 ft.

vilos, overilesa Bezirk 182 f.

Terentius (Andr. 488, 509) 94. (936) 93. (Hec. 278) 94 f. (Bun. 956) 95. Theater, athenieches 393 ff. 421 ff. Theophrest, neues Fragment (Schol. Hermog, VII 1154 W) 317f. — bel Porphyrios (do abstin. II 6) 243. There, Altetadt von Kamiros 320. Thettalos, S. d. Peisistratos 479 ff. θωστήρια 261. Thystire, Grandung 528. Thymele 438 ff. Tlara d. Seitsphernes 404 A. 496. Tiberius Edict über Criminalappellation 34 IE Tirupos 295. Tödtung, unfreiwillige 3 ff. 6; in der Nothwehr 5 L τραγουδία 290 II. τραγικοί χοροί 300 (. Τυαννολευτών, κατοικία των 538.

Unterirdischer Gang im athenisched Theater 422 ff. Urkundenwesen, römisches 275 ff.

Valerius Antias, Pragmente 496 ff., Umfang seines Werkes 471 f. Valerius Datus pracf. Aeg. 231 f. L. Valerius Messain (Cous. 742) Proxenos der Hieroniken 519.

Valerius Proculus praef. Aeg. 222.

Varro (de Mag. Ist. V 7 II.) 96 f. (VI 21) 97.

Vestallunen 312.

G. Vibius Maximus praef. Aeg. 213. Vitrasius Pollio, Vater u. Sohn, praef. Aeg. 210 £

L. Volusius Meedanus praef. Aeg. 227. 663 ff.

Weinspende, mit Pleischopfer verbusden 242 f.

Kenophon, unechte verlorene Schriften 99 A. 1. Apologie 99; Nachahmung des Piatos. Phaidon 101, der Piatos. Apologie 105. — Apol. (26) 103; bei Stob. (H p. 11 Wechem.) 99 A. 1.

M. Ulpius Primianus praef. Aeg. 230. Zuschauerraum im athenischen Theater 425 ff.

# HERMES

## ZEITSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE

**HERAUSOEGEBEN** 

VON

GEORG KAIBEL UND CARL ROBERT

ZWEIUNDDREISSIGSTER BAND. ERSTES HEFT.
AUSGEGEBEN AM 30. JANUAR 1897.

BERLIN 1897.

WEIDMANNSCHE BUCHHANDLUNG

SW. ZIMMERSTRASSE 94.

#### Verlag der Weidmannschen Buchhandlung in Bertin.

Soeben erschienen:

## DIE ANTIKE HUMANITÄT

Volt

#### Max Schneidewin.

geh. gr. 8' (XX u. 588 S.) Preis 12 Mark.

#### Inhait.

Erster Abschnitt. Prinzspielle Erorterungen. — Zweiter Abschnitt. Lieblingsanschauung und voraussetzung der antiken Humanist. Dritter Abschnitt. Die antike Humanität im Verhaltnis von Mensch zu Mensch zu Staat und Vaterland. I. Das zeitenwartze Verhaltnis zweichen dem Staat und Vaterland. I. Das zeitenwartze Verhaltnis zweichen dem Staat und dem enzenen. Mensch ein II. Die Elemente des Staatslebens in ihrer dem Prinaip on Humanitat verehwebenden indealen Beschnitt. Die antike Humanitat in veren Schliebe zu Wissenschaft und Kunst I. Die einem des Staatslebens in ihrer dem Prinaip on Humanitat verehwebenden indealen Beschnitt. Die antike Humanitat in veren Schliebe zu Wissenschaft und Kunst I. Die einem der dem Führter Abschnitt. Die antike Humanität in Seit der Vischaft. Die Humanisierung des einnlichen Menschnitt der den schaft ab Natur Schliffs. I. Der Gesamtendrack der einem Flumanität und der Humanismus. I. Die antike Humanität und der Litteratur.

an vollstandig nouer Bearbeitung erschien soeben der nachstehende seit aweh dahren vergriffene Band der Haupt- und bauptet sehen baumilung.

## THUKYDIDES

Larrage, Vols

#### J. Chassen.

La fee Band, Eulebing, Fastes Buch

Victor Audings

Chemical Late Votes

#### J. Stenp.

COURT AT PERCENS OF SANSKY A 19 NO 42 4.50 Mark

#### Verlag von Georg Reimer in Berlin.

Soeben erschien:

(D)

Philonis Alexandrini opera quae supersunt recogn. L. Cohn et P. Wendland, Editio minor. Vol. 1 recogn. L. Cohn. M. 1.60.

A nonymus Londinensis. Auszüge ein. Unbekannten aus Aristoteles Menons Handb. d. Medizin u. n. Werken a. ält. Aerzte. Griech, herbisg v. H. Diels. Dische. Ausg. v. H. Beckh. Dr. pint u. P. Spät. Dr. med. M. a.



Soeben erschien und felber Anglas in des a Tibertes

Ratalog 575

## Bibliotheca Archaeologica Classica

1579 Nummern.

Joseph Baer & Co., partition of Adv. 19, Smekimit a. M.

Verlag der Weidmannsehen Buchhandlung in Berlin.

Soeben erschiegen

FLAVII JOSEPHI

## ANTIQITATUM JUDAICARUM

Marie

BENEDICTUS WESF

#### INHALT.

| -                                                                    | - 46 |
|----------------------------------------------------------------------|------|
| W BITTE BERBER, Antiphina Tetralogien und des attresse Crimical-     |      |
| rocht II III (vg) de xxxi 8, xxi 6)                                  | #    |
| B. W.CENSCH, auf Trutgeschiehte der Germania                         | 42   |
| 6, THOMAS, on Disniysias wen Halikarenas über die alten Radnee       | 8489 |
| h. Tillfill, su den vier filementen des Empedaktes                   | lib  |
| J. ran der VIIIT, die Voernde der Aputeriches Matamorphinan          |      |
| W. HPLBIG, einerne begrosthade an dref Stellen Der bumorinennn Roos. |      |
| Allow of the OS. Zate and the second of the second                   | Th   |
| F. Shil Dollit Confectance                                           |      |
| U. von WILAMOWIEZ MOELLENDORFF, die Arrephantische Apologie          | 30   |
| L. COHN, Kritisch-exegetoche Britrage zu Philip                      |      |
| BLASS, on Arestophanes Proseden und zu Alenbylen Choepbaren          | 149  |
| E KALDINER, Eddentum ad Perudodinscerbilis de herbis feminima        |      |
| nd Herman KXXI y . 19                                                | 160  |

Jährlich erscheint ein Hand von vier Heften zum Preise von 14 M.

For 4 v Models the verminancial to Performe to the disease to Ballon S., fite dis Ansengan Die Vanch age - die Weidmannenie Auchhardlung. 1131

## HERMES

### ZEITSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE

HARACHGEORIES

QEORG KAIBEL UND CARL ROBERT

(3.5

ZWEIVNDDREISSIGSTUR BAND. ZWEITES HEFT.

BFRLIN 1897.

WEIDMANES HE BURNIARDIUNG

Verlag by Weldmannschen Buchhandlung in Berlin

#### Abhandlungen

der Rgi. Gezellachaft der Wissenschaften zu Gättingen Philologisch-kistorische Klasse.

May erschiegane Hefte

None Folge Band I No. 4.

## Der arabische Josippus

J. Wallhansen

None Folge Band I No. 5.

#### Poseidonios

über die Grösse und Entfernung der Sonne.  $v_{\rm e}$ 

Friedrich Hultsch.

VERLAG VON GEORG REIMER IN BERLIN

SORBEN EM-CHIEN

## PROSOPOGRAPHIA

SARCLIBI

EDITA CONSULIO ET AVCTORITATE
ACADEMIAE SCIENTIARVE REGIAE BORVSBICAE

VOL 1

VOL. II

ELIMARYS RLEBS

HERMANNVS DESSAV

M 21

M 20

III JOV

197

18F IN VORBERTIANO AND TESCHIANT FROM DUESES JAHRUS

beton co-chaon va Norbay vin Georg Reimer in Borlin.

Diels, H. Parmenides, Lehrgedicht. Greechisch und Douts h. M. Comen Arlung über altgriechische Thoma and Schoeser. M. 5.-

Philonis Alexandrini opera quae supersunt vol. II

Commentaria in Aristotelem graeca col. XV Joannis Philoponi in Aristotelis de anima edidit M. Hayduck. M. 27.

### Die antike Humanität

Max Schneidewin.

gr St. White de Sir Prite 12 Mark

Inbalt Lester Abschuitt. Pritxipieto trottorunger - Zweiler Abschuitt. Liei linguish channing in the orangent der attituen Humanitat. Driller Abschuitt. Die antike Humanitat im V chaliate von Meise han Mensch. Vierter the nehmitt. Dus Verhuite henden hen Humanitat en Stant und Viterland. I Des gegeneit de Verholten soorte dem dunt und dem einzeiner Meise den II Die Idem nie die Standschuit in ihrer die Pflotter Abschuitt. Die antike Humanitat vor chwe en der (lealen Bendelenheit. Hit terminable der dan jourisme heben. Pflotter Abschuitt. Die antike Humanitat in ihrer Steilung in. West im Inter antike Humanitat in ihrer Steilung in. West im Inter antike Humanitat der des des der gestigen Lebere. H. Die Gegensteilde des gestigen literense den gestigen Lebere. Die der gestigen Lebere in Die Gegensteilde des gestigen literense der gestigen Verliftens gur eine eine nach den der gestigen der gegenste der gestigen der gegenste der gestigen der gegenste der gestigen der gegenste der geg

## Griechische Alterthümer

G. F. Schoemann.

Yarla Actions.

Non Learnester von

J. R. Lipslas.

Brister Band Ban Stantiswerum grow<sup>2</sup>. Vittin 600 S. Frais 12 M. In East Franciscus T. Lack Brist. In terminal lack to the control of the following section of the control 
## THUKYDIDES

Erklärt von

J. Classen.

Ereler Bund. E. eine Frates ?!

Viorto Aufrago Brest dita: "T. Moupe. Marche Abbillion and LANV. "A no Mathe

## CALLIMACIH HAMSI ET EPIGRAMMATA

VDALRICYS DE WILLMOWITZ-MORLLENDOLFF

#### INHALT.

|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 10/454 |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| W  | DITTEXBERGER, due desplanche Amphibitiones im Judge 176 . Chr.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 101    |
| b. | DETLEPSEN, var Kenoteile der Alten van der Surdice                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 171    |
| H  | WBCZ der tindex Aminitation des Saffortins                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 201    |
| Įΰ | MEARIT, and Chromodesia des proefects August um awaiten anbeknadeet                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 210    |
| В  | AND ERITAR (John )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 225    |
| L. | NIG WIGAMOWITZ MORLLL NDORFF, dec Char des Regestellura                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 25.1   |
| r, | BABDT, ver Provenieur von Course Reiefen ad fem ogen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 3164   |
| Ń  | SCHULTEN, ein rombieber Kaufvertrag auf Pappras aus inm laure                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |        |
|    | 1) o libr Mr Min March Talely                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 37 .   |
| ĸ  | Whithis he, is excessive use outprirans                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | -40    |
|    | Miscelles.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |        |
| 5  | WISSOWA, 2013 From the Ing. R 12, 28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 3.0    |
|    | 2 NO MANN, 20 des Biotories des Sallust                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 213    |
| V  | WRIGHT Works and the second se | AFT    |
|    | mark MBAL, ris vergrasseure Theaphraytlengment                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 336    |
|    | BRILER OF GALBERTSERY SEEN ANDROS.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 411.1  |

Zührlich erscheint aln Raud von vier Heften zum Prote-

Here can linker ou the Herm Tauchnitz, Verlagehandlung in I beginnig

PH 2 reduces the error of the first that the second of the discharge and the first and the first second that the second of the s

Therthermore von B. I. immitte ; Bertin.

## HERMES

### ZEITSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE

IDDACESSIANASANA

5445

OFFICE KAIREL TYP CARL ROBERT

AWERDADIOUSSACE GLOCALD INTERSCHIEFT
COMPONENTS TO THE

States 1897 States a sulls car a cool of co sort continues

#### BEITRAGE

101.

## GRIECHISCHEN ALTERTUMSWISSENSCHAFT

5000

#### JOHANNE JORPERR

MIL OF MEDITERS PREPARED FOR

or a fact a start to Mark

The cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the cold of the co

## Callimachi Hymni et Epigrammata.

Perus edida bilancus de Wilamawitz-Moellendorff. 85 (68)

## Ausgewählte Reden des Lysias.

That a Rador Ranchardson H, Reddelien 10, Ande besond you but Fuhr 5 IV a 138 S.) I M 20 F

Sopholdes. Unlikere von F. W. Schneidewin und A. Naus D. And her Konz et liptes. III. Audig New J. rectup. A. Ewald Bruhn. St. (282 S. 2 M. 10 F.

Pacifies' Germmania. Fellier von U. Zernial J. ve.

- In - - It later r

## Die Plautinischen Cantica

## die hellenistische Lyrik

Friedrich Leo.

1 11/ 11 /1

And the second of the second o

Verlag der Weidmaneschen Buchlundinag in Berlin.

### AEGYPTISCHE URKUNDEN

6. 150

ROENIGUICHEN MUSEEN ZU BERLIN

ADJUATE OF CHARLES AND DEED

GENERAL VERWALTUNG

GRIECHBEHE URKUNDEN. I Dond. 12 Hoft - II. band. Hoft i - i i. a. Hoft - i i. b. Pi

ARABISCHE UBKUNDEN I Tom III. 150 3 M. 40 Th KOPTISCHE UBKUNDEN I Toma, i Hoft 2 M. 45 Tr



A 1st 40 hE die alle Flyte gang een and das heemen Low Mark Mark of A Wall Cr Supply and the Contraction 11 ( + 1), The Serve this & ter te, think . Her confine military ( ROLL' I but Imply large III MOMBELL V. L. HOROGEROOM Neury Land Server Moretra E. William S. Dellows. P. MIATO Physics of Agent a pert A 100 to and Marie and National of South Recognition of the State of South a la similar son A Long the many of the Marian Araba.

J. Allill V. Coo. Soc. application H. Carra.

J. STHWALLY C. Co. applications. the fixfully a vision to the first of the first of light light enverneems on the Gund violenter frection earn for

## HERMES

### ZEITSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE

REPRESENTATIONS AND ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO PERSONS AND ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY AND ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY AND ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY AND ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY AND ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY AND ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY AND ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY AND ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY AND ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY AND ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY AND ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY AND ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY AND ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY AND ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY AND ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY AND ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY AND ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY AND ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY AND ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY AND ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY AND ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY AND ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY AND ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY AND ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY AND ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY AND ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY AND ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERTY ADDRESS OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TAXABLE PROPERT

GEORG KAIREL UND CARL ROBERT

ZWEUNDDREISSIGSTER BAND. VIERTES HEFT.

BERLIN 1897.

WEIDMANNSCHI BUCHBANDIANO
55 FIREUMTRESSES

Section would care

#### BEITRÄGE

21100

## QUELLENKRITIK

DE B

## NATURGESCHICHTE DES PLINIUS.

VON

### F. MÜNZER.

S. (Mr. 3 283 Prov 12 Mark

#### AUS DER EINLEITUNG.

It is a majority by the state of B. office of the ellenfields of Plane in the Landburg of the state of the ellenge of the other landburg of the state of the ellenge of the ellen

building by cryca emir.

### BEITRÀGE

ZUE

## GRIECHISCHEN ALTERTUMSWISSENSCHAFT

VQB

#### JOHANNES FOEPLFER.

MULTIDEM BILDNIS TO EPPFEBS

ge, 6 XVI to 281 8 r 10 Mark.

Inhale debanes Terplers lebre. Question a Physical and Pathers of the Pathers of

### Gelegenheitskauf!

Besonderer landarde gitter in eine geste Sammlund von Discriationen und Programmichristen, weir ischenmagen philosogischen Inhalts sieltendig zu verkaufen. Tweller einest ist, von eine Bibliothek von eine bibliothek von eine bibliothek von eine bibliothek von betrolle zicht billiottek im einen Ihlelegen. Laufbaklich eitreien sielt in dieber Sammlung Palauterin vollentelen und romidan Ratorin. Die Loop vonnarichten, kon Charo Bis von Boure Som Kristelle, alle von Grand Bistern volle in Kristelle, alle von Grand Bistern volle in Kristelle, alle von Grand Bistern volle in der Sammlung in nicht offander der Sammlung in nicht offander den kontellie gier net zehen Anteriore beit in bei volle zur steilen leiset zu sinzen kind. Die Sammlung bind und zeite dem Balt Mort vertaurt. Anne von kontektet ein volle von karp eine von von darenfein Eugeber Rosse. Frankliurt in M. in der Grüfe G. 574.

#### INHALT,

BE BELL Registration of the International States of the St

#### Miscelles

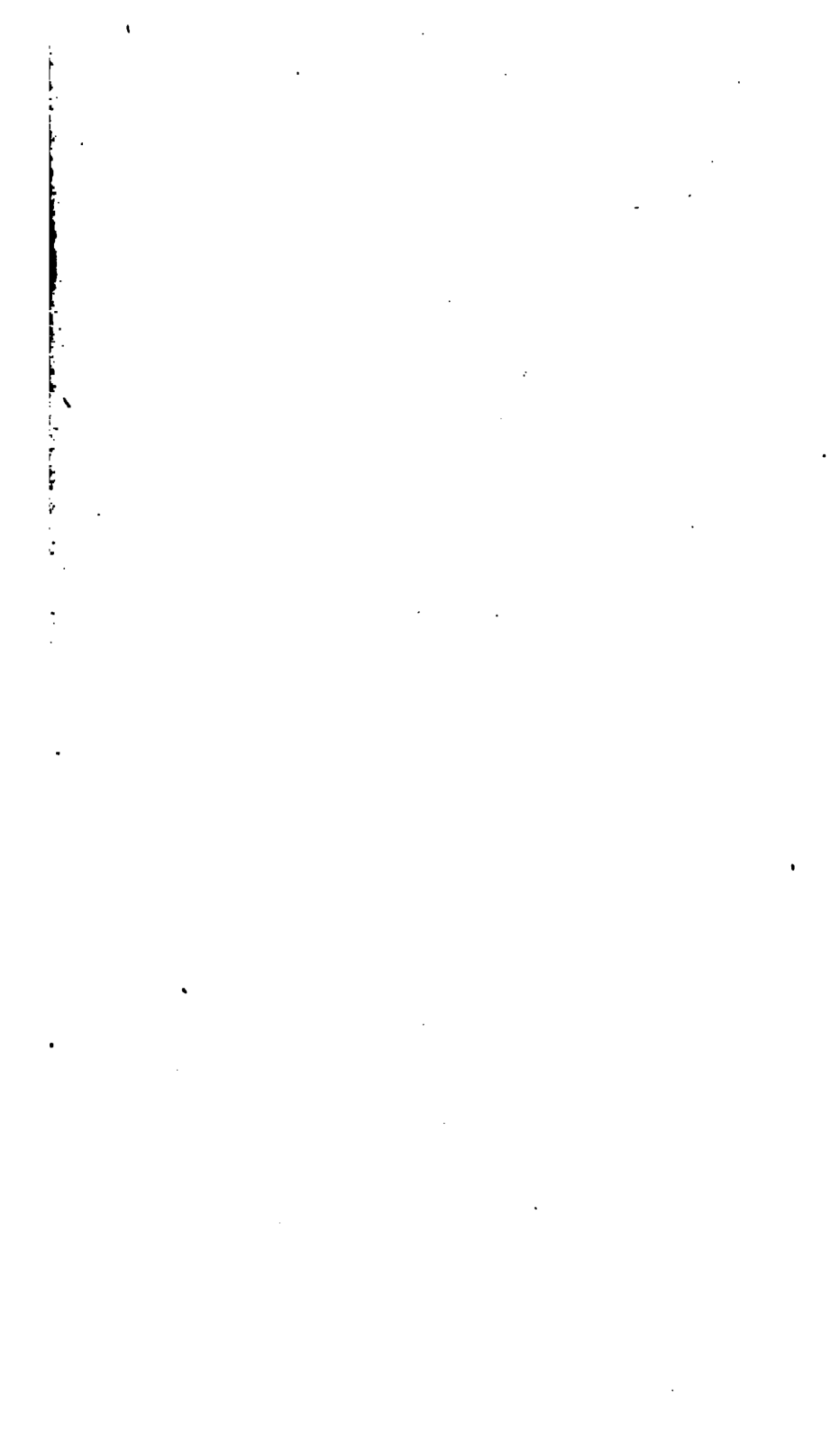
TH MINMARY, Equation Appendix STEIN printlett Appendix I billion H. Hymman Boglator

Jährlich erscheint ein Band von vier Hoften zum Preim von 14 M.

Herry and Belings van ber Weldmannschen Buchhandlons

First Beaables errorem with Proposer Be 12 Berband in Halle a S. Ast die Austider Lie beget des Weidenmannelen Brechbendhaus

time of the Works was the Borline of the Borline



|   |   | • |   |
|---|---|---|---|
|   | • |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
| • |   |   |   |
|   |   |   | , |
|   |   |   |   |
|   |   | • |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   | • | • |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   | • |
|   |   |   |   |
|   | • |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |

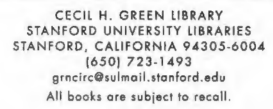
•

•

.

•

•



DATE DUE

NOV 1 & LOCOCO



-OT CIRCULATE

